
 

UNIVERSIDADE FEDERAL DA BAHIA 

FACULDADE DE FILOSOFIA E CIÊNCIAS HUMANAS 

PROGRAMA MULTIDISCIPLINAR DE PÓS-GRADUAÇÃO EM ESTUDOS 

ÉTNICOS E AFRICANOS 

 

 

 

 

 

 

 

ELISÂNGELA OLIVEIRA DE SANTANA 

 
 

 

QUEM SABE DE SI, NÃO SE SUBJUGA:  AUTOINSCRIÇÕES E 

RESISTÊNCIA ONTOLÓGICA NAS NARRATIVAS DAS (OS) ESTUDANTES 

DA EJA DE VILA DE ABRANTES (2017-2024) 

 
 

 

 

  

  

  

 

 

 

 

 

 

Salvador - BA 

2025 



ii 
 

 
 

ELISÂNGELA OLIVEIRA DE SANTANA 

 

 

 

 

 

 

 

QUEM SABE DE SI, NÃO SE SUBJUGA:  AUTOINSCRIÇÕES E 

RESISTÊNCIA ONTOLÓGICA NAS NARRATIVAS DAS (OS) ESTUDANTES 

DA EJA DE VILA DE ABRANTES (2017-2024) 

 

 

Tese apresentada ao Programa Multidisciplinar de Pós-

Graduação em Estudos Étnicos e Africanos, da Faculdade 

de Filosofia e Ciências Humanas da Universidade Federal 

da Bahia, como como parte dos requisitos para a obtenção 

do grau de Doutora em Estudos Étnicos e Africanos. 

Orientador: Prof. Dr. Elias Alfama Vaz Moniz 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Salvador - BA 

 2025 



iii 
 

 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
 

Biblioteca CEAO – UFBA  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

S231    Santana, Elisângela Oliveira de. 
                  Quem sabe de si, não se subjuga: auto inscrições e resistência ontológica nas narrativas 

das (os) estudantes da EJA de Vila de Abrantes (2017-2024) / Elisângela Oliveira de Santana. 

- 2025.   
                  174 f.    
                          

                  Orientador : Profº Drº Elias Alfama Vaz Moniz. 
                  Tese (doutorado) - Universidade Federal da Bahia, Faculdade de Filosofia e 

            Ciências Humanas,  Centro de Estudos Àfro-Orientais 2025.   
  

1. Educação de jovens e adultos. 2. Educação antirracista. 3. Políticas afirmativas. I. 

Moniz, Elias Alfama Vaz.  II. Universidade Federal da Bahia. Faculdade de Filosofia 

e Ciências Humanas. Centro de Estudos Áfro - Orientais  III. Título.                         
                                                                                                                                                                                                                                              

                                                                                                          CDD –   370 

                                                                                                                                                                                                                                                                                          

                                                                                                                  

                                                                                                                 



iv 
 

 
 

 



v 
 

 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Às sujeitas e sujeitos da Educação de Jovens e Adultos, em especial às/aos estudantes, 

que renovam minha esperança no poder transformador da educação, mesmo em um mundo 

letal! 

Às trabalhadoras domésticas, mulheres negras que lutam obstinadamente por dignidade. 



vi 
 

 
 

AGRADECIMENTOS 

 

 

Gostaria de agradecer a todas as pessoas que fizeram parte desta jornada e colaboraram 

com minha caminhada. Em primeiro lugar, agradeço ao Universo, aos seres cósmicos, à força 

vital, aos mistérios e aos mentores(as), bem como ao tempo, ao acaso e ao vento, que me 

guiaram através de sopros brandos, traduzidos como insight ou intuição. 

Um agradecimento indelével ao meu caro orientador, professor Elias Alfama Vaz 

Moniz, pela gentileza, paciência, generosidade e confiança. Meus sinceros agradecimentos à 

banca examinadora, pela disponibilidade e contribuições valiosas. 

Minha gratidão afetuosa às colaboradoras da pesquisa: Dandara e Esperança Garcia e 

Maria Firmina, a quem tenho imenso respeito e admiração. 

Minha gratidão à minha família pelo amor, apoio e por cuidarmos uns dos outros, a 

começar por minha mãe, Alice Gonçalves Oliveira, minha musa guerreira; meu filho, Heitor 

Oliveira, farol do meu viver; Jônatas Carvalho, meu companheiro de vida; e Josefa de Jesus 

Lopes, minha segunda mãe. 

Não disponho de palavras para agradecer a Leandro Santos Bulhões de Jesus pelo 

reencontro ontológico depois de tantos anos, por ser um alicerce essencial deste trabalho ao 

fornecer insumos de leitura, por ser um leitor gentil e parceiro de escrita, mas, principalmente, 

pela amizade, cuidado e afeto. Também sou grata à minha amiga Flávia Santana Paranaguá por 

sua presença e palavras de incentivo.   

Agradeço, com profundo reconhecimento, a todas(os) as(os) estudantes, docentes e à 

equipe gestora da época do projeto pedagógico Congresso da EJA do CEVA: Antônio Santos, 

José Adriano Santos Sousa, Simone Alves dos Santos, Talma Lúcia Paz e Tereza Santos Farias. 

Estendo meus agradecimentos aos(às) professores(as) Alecsandra Ribeiro Paz, Arleusa 

Luttigard de Oliveira Souza, Gislene Sousa, João Saulo Fernando Cedraz Lopes, Jorge Luis 

Reis Borges, Márcia Luiza Chagas de Oliveira Behrens, Valquíria Braz Freitas e Vanderson 

Carvalho de Souza, cuja generosidade e dedicação à EJA foram profundamente inspiradoras. 

Expresso meu agradecimento especial aos professores Dione Márcia da Silva Brandão 

e Paulo Henrique Sampaio por idealizaram o projeto do Congresso da EJA em consonância 

com a radicalidade pedagógica freireana. Ademais, sou grata à professora Dione e ao professor 

Romualdo Santana pela parceria no desenvolvimento da Oficina de Escrita Coletiva.  



vii 
 

 
 

Agradeço a todos os docentes do PÓSAFRO, com os quais tive a honra e o privilégio 

de aprender. Minha gratidão também à coordenadora Magali da Silva Almeida, ao secretário 

Alexsandro Teles dos Santos, e à bibliotecária do CEAO, Tatiana Bonfim, pela cooperação.  

Um agradecimento carinhoso aos professores Jamile Borges da Silva e Felipe Sotto 

Maior Cruz (Tuxá), que me acolheram para a realização do tirocínio docente. 

À Prefeitura Municipal de Lauro de Freitas e à ASPROLF, pelo apoio à minha formação 

continuada. Meu reconhecimento também aos companheiros da rede Municipal: Caroline Lima, 

Jorge da França, José Carlos Exaltação, Teresa Mello, Romero Vasconcelos, em especial Kelma 

Costa dos Santos.  

Antecipo minhas desculpas às pessoas que, porventura, posso ter deixado de citar 

nominalmente, mas reitero meus sinceros agradecimentos.  

GRATIDÃO! 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



viii 
 

 
 

 

Vozes-Mulheres  

 

A voz de minha bisavó 

ecoou criança 

nos porões do navio. 

ecoou lamentos 

de uma infância perdida. 

A voz de minha avó 

ecoou obediência 

aos brancos-donos de tudo. 

A voz de minha mãe 

ecoou baixinho revolta 

no fundo das cozinhas alheias 

debaixo das trouxas 

roupagens sujas dos brancos 

pelo caminho empoeirado 

rumo à favela. 

A minha voz ainda 

ecoa versos perplexos 

com rimas de sangue 

 e fome. 

A voz de minha filha 

recolhe todas as nossas vozes 

recolhe em si 

as vozes mudas caladas 

engasgadas nas gargantas. 

A voz de minha filha 

recolhe em si 

a fala e o ato. 

O ontem – o hoje – o agora. 

Na voz de minha filha 

se fará ouvir a ressonância 

o eco da vida-liberdade. 

 

(Conceição Evaristo) 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



ix 
 

 
 

SANTANA, Elisângela Oliveira de. Quem sabe de si, não se subjuga: autoinscrições e 

resistência ontológica nas narrativas das (os) estudantes da EJA de Vila de Abrantes (2017-

2024). Salvador, 2025. Orientador: Elias Alfama Vaz Moniz. Tese (Doutorado em Estudos 

Étnicos e Africanos) – Faculdade de Filosofia e Ciências Humanas, Universidade Federal da 

Bahia (UFBA), Salvador, 2025. 

 

 

RESUMO 

  

A presente investigação resulta da prática pedagógica desenvolvida no Colégio Estadual de 

Tempo Integral de Vila de Abrantes (CETIVA), por meio da produção de narrativas 

autobiográficas na Educação de Jovens e Adultos (EJA). A Oficina de Escrita Coletiva (2017–

2019), realizada entre 2017 e 2019, teve como objetivo fomentar o protagonismo e o 

empoderamento das/os educandas/os, valorizando suas identidades, saberes e memórias, em 

consonância com uma proposta de educação antirracista, comprometida com a alteridade e a 

diversidade. Em 2024, a pesquisa incorporou o dispositivo de entrevista narrativa, 

complementando a análise das experiências individuais e fortalecendo a compreensão das 

trajetórias de resistência ontológica das/os educandas/os. O estudo busca analisar as 

experiências das estudantes da EJA, com ênfase em mulheres afrodescendentes e trabalhadoras 

domésticas, a partir de suas narrativas autobiográficas, considerando como, por meio das 

práticas de autoinscrição, essas sujeitas denunciam experiências de desumanização e 

reivindicam sua humanidade. A interpretação do corpus fundamenta-se em estudos 

autobiográficos em educação e epistemologias pós-coloniais, articulando as categorias de 

biografização (Delory-Momberger), autoinscrição (Mbembe) e escrevivência (Evaristo), 

entendidas como expressões de resistência ontológica, autoemancipação e reexistência de 

subjetividades marginalizadas diante do altericídio e epistemicídio empreendidos por 

engenharias coloniais, neocoloniais e neoliberais de subalternização e desumanização. 

PALAVRAS-CHAVE: Autoinscrições; Resistência ontológica; Educação de Jovens e Adultos; 

Educação antirracista. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



x 
 

 
 

ABSTRACT 

 

This research results from the pedagogical practice developed at the Colégio Estadual de Tempo 

Integral de Vila de Abrantes (CETIVA) through the production of autobiographical narratives 

in Adult and Youth Education (EJA). The Collective Writing Workshop (2017–2019), carried 

out between 2017 and 2019, aimed to foster the protagonism and empowerment of the students, 

valuing their identities, knowledge, and memories, in line with an anti-racist education proposal 

committed to alterity and diversity. In 2024, the study incorporated the narrative interview 

device, complementing the analysis of individual experiences and strengthening the 

understanding of the students’ ontological resistance trajectories. The study seeks to analyze 

the experiences of EJA students, with an emphasis on Afro-descendant women and domestic 

workers, based on their autobiographical narratives, considering how, through self-inscription 

practices, these subjects denounce experiences of dehumanization and claim their humanity. 

The corpus interpretation is grounded in autobiographical studies in education and postcolonial 

epistemologies, articulating the categories of biographization (Delory-Momberger), self-

inscription (Mbembe), and escrevivência (Evaristo), understood as expressions of ontological 

resistance, self-emancipation, and the re-existence of marginalized subjectivities in the face of 

altericide and epistemicide enacted by colonial, neocolonial, and neoliberal mechanisms of 

subalternization and dehumanization. 

KEYWORDS: Self-registration; Ontological resistance; Youth and Adult Education; Anti-

racist education. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



xi 
 

 
 

LISTA DE ILUSTRAÇÕES  

                        

Figura 1 — Escola Estadual de Tempo Integral de Vila de Abrantes…………….….……...…27                  

Figura 2 — Reprodução das capas dos Cadernos da EJA (2017-2019) ...................................35  

Figura 3 — Articulação entre três chaves teóricas na análise do objeto de estudo…….….…...47 

                                      

LISTA DE GRÁFICOS  

 

Gráfico 1 — Distribuição percentual das matrículas na EJA – níveis fundamental e médio – por cor/raça 

(Brasil, Censo Escolar 2022) .............................................................................................................. 122   

Gráfico 2 — Percentual de matrículas na EJA nos níveis fundamental e médio, por cor/raça............123  

Gráfico 3 — Número de matrículas na EJA, 2018 a 2022 …………………….................................. 123   

 

 

 LISTA DE MAPAS 

 

Mapa 1 – Localização geográfica de Vila de Abrantes, Camaçari – BA………..................... 25 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



xii 
 

 
 

LISTA DE SIGLAS E ABREVIATURAS  

 

ALFA&EJA     Encontro Internacional de Alfabetização e Educação de Jovens e Adultos 

ANC              Assembleia Nacional Constituinte 

ANPED          Associação Nacional de Pós-Graduação e Pesquisa em Educação 

BA                 Bahia 

BNCC             Base Nacional Comum Curricular 

CAPES           Coordenação de Aperfeiçoamento de Pessoal de Nível Superior 

CEE                Conselho Estadual de Educação 

CEDRA           Centro de Estudos e Dados sobre Desigualdades Raciais 

CEDUC           Centro de Apoio Operacional de Defesa da Educação 

CETIVA          Colégio Estadual de Tempo Integral de Vila de Abrantes 

CEVA             Colégio Estadual de Vila de Abrantes 

CF/88             Constituição Federal de 1988 

CNE/CEB       Conselho Nacional de Educação / Câmara de Educação Básica 

CONFINTEA Conferência Internacional de Educação de Adultos 

COVID-19      Doença do Coronavírus 2019 

CPCs             Centros Populares de Cultura 

DIEESE           Departamento Intersindical de Estatística e Estudos Socioeconômicos 

DUDH             Declaração Universal dos Direitos Humanos 

EAD               Educação a Distância 

EJA                 Educação de Jovens e Adultos 

ENEJA           Encontro Nacional da Educação de Jovens e Adultos 

ERER              Educação para as Relações Étnico-Raciais 

EUA                Estados Unidos da América 

FNB                Frente Negra Brasileira 

FRELIMO       Frente de Libertação de Moçambique 

IBGE              Instituto Brasileiro de Geografia e Estatística 

INEP              Instituto Nacional de Estudos e Pesquisas Educacionais Anísio Teixeira 

LDB                Lei de Diretrizes e Bases da Educação Nacional 

MEB               Movimento de Educação de Base 

MEC               Ministério da Educação 

MNU              Movimento Negro Unificado 



xiii 
 

 
 

MOBRAL       Movimento Brasileiro de Alfabetização 

MPLA             Movimento Popular de Libertação de Angola 

OEC               Oficina de Escrita Coletiva 

OIT                 Organização Internacional do Trabalho 

ONG              Organização Não Governamental 

ONU              Organização das Nações Unidas 

PAIGC           Partido Africano para a Independência da Guiné e Cabo Verde 

PALOP           Países Africanos de Língua Oficial Portuguesa 

PCNs             Parâmetros Curriculares Nacionais 

PNAD Contínua   Pesquisa Nacional por Amostra de Domicílios Contínua 

PNUD             Programa das Nações Unidas para o Desenvolvimento 

PPP               Projeto Político-Pedagógico 

RJ                  Rio de Janeiro 

RMS              Região Metropolitana de Salvador 

SEC/BA          Secretaria da Educação do Estado da Bahia 

SECADI          Secretaria de Educação Continuada, Alfabetização, Diversidade e Inclusão 

SEPPIR           Secretaria Especial de Políticas de Promoção da Igualdade Racial 

TCLE             Termo de Consentimento Livre e Esclarecido 

TEN               Teatro Experimental do Negro 

UNEB             Universidade do Estado da Bahia 

UNESCO        Organização das Nações Unidas para a Educação, a Ciência e a Cultura 

UNICEF          Fundo das Nações Unidas para a Infância 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



xiv 
 

 
 

SUMÁRIO  

 

INTRODUÇÃO………………………………………….……………….….….....................15 

1 TRILHAS TEÓRICO-METODOLÓGICAS….………………..….………………….……25  

1.1 Contextualização…………………………..……………………………….…...…..25 

1.1.1 Oficina de escrita coletiva: narrado a experiência Pedagógica…………......…..32 

1.2 Pesquisa autobiográfica: metodologia pós-colonial descolonizadora ……………..40 

1.3 Sujeitas-narradoras-pensadoras da pesquisa…………….……………...……...…...48 

1.4 Entrevista narrativa, corpus e interpretação ………...….…….……………......…...51 

2 RACISMOS E ANTIRRACISMOS ……………………………..……………………,..…54 

2.1 Autoinscrição, autonomia e soberania africana e afrodiaspórica.……………..…...64 

2.2 Educação pós-colonial, humanizadora e antirracista: o direito soberano de saber de 

si………………………………………………………………….…………………..…68 

2.3 Genocídio negro, epistemicídios e necroeducação…………………………..…......79 

2.4 Educação escolar racializada, trabalho infantil e a luta negra por Educação......…..92 

3 A EJA COMO DIREITO E POLÍTICAS AFIRMATIVAS….……… …………….….…108 

3.1 A EJA como direito...…………….…………………………………….………....109 

32 Educação de Jovens e Adultos no Brasil: incursões históricas e legais………..….114 

3.3 A EJA negra: refletindo dados………….………………………….………..…….120 

3.4 A EJA como uma política afirmativa de reparação………………………..…….. 127 

CONSIDERAÇÕES FINAIS………………………………………………………..….…...139 

REFERÊNCIAS…………………………...……………………………………….…… .....144 

APÊNDICE A – Roteiro de entrevista ……………………………...…….……..……….…155 

APÊNDICE B – Quadro síntese das entrevistas narrativas ………...…….…..………….…156 

APÊNDICE C –Entrevista narrativa com Dandara.……… ………...…….…………….….157 

APÊNDICE D –Entrevista narrativa com Esperança Garcia ………...…….…………….…166 

APÊNDICE E –Entrevista narrativa com Maria Firmina… ………...…….……………..…174 

 



15 

 

INTRODUÇÃO  

 

Minha relação com a escrita autobiográfica começou na adolescência, pois, quando 

morava no quarto de empregada doméstica, vivia uma liberdade restringida, uma espécie de 

clausura, com a interdição dos espaços por onde poderia circular e a obrigação de ser uma 

criança silenciosa para não incomodar os patrões. Em função disso, a escrita autobiográfica 

sempre foi meu refúgio. Ensimesmada, apenas em meu diário conseguia externar sentimentos 

e esboçar rimas desordenadas de crítica social, que forjavam do mundo um lugar melhor. 

Escrevia lapidando sonhos que transgrediam as paredes encapsulantes do “quarto da empregada 

que se assemelha à nudez da senzala” (Souza, 1991, p. 49).  

Lembro que, no ensino fundamental, fiquei em segundo lugar em um concurso de 

poesias para estudantes do município de Lauro de Freitas. Na coletânea “Valores da terra” foi 

publicado meu poema, que versava sobre a cultura indígena. Foi uma experiência excelente 

para minha autoestima! Na época, eu tinha o sonho de ser escritora, mas as críticas contundentes 

recebidas nas aulas de Língua Portuguesa por não fazer perfeitamente a concordância e a 

regência, desaprovação reiterada nos primeiros trabalhos acadêmicos do curso de Letras, 

minaram minha autoconfiança.  

Admito que, hoje, sinto falta dos rabiscos que se perderam em razão de tantos 

deslocamentos, dispersando minhas memórias. Assim como para muitos afrodescendentes, não 

tive direito ao registro do meu sobrenome, ao meu lugar de nascença, aos meus irmãos por parte 

de pai, que jamais conheci, nem mesmo às lembranças extraviadas no tempo.  

Diante disso, tenho impulsionado a prática de escrevivências em enfrentamento ao 

epistemicídio em meu fazer pedagógico, especialmente na Educação de Jovens e Adultos, no 

Colégio Estadual de Tempo Integral de Vila de Abrantes, onde leciono desde 2011. Considero 

a escrita autoral, em particular a autobiográfica, uma práxis autoemancipatória importante para 

que vozes subalternizadas ecoem, um exercício que possibilita a retomada da confiança 

cognitiva e a elevação da autoestima das e dos estudantes da EJA, reconhecendo-os como 

autoras, autores e protagonistas de sua própria história. Minha vivência pedagógica com 

narrativas na EJA se tornou central na presente pesquisa acadêmica, que se debruça, sobretudo, 

sobre as experiências dessas sujeitas e desses sujeitos.  

Conceição Evaristo cunhou a noção de Escrevivência, compreendida como a escrita de 

histórias individuais que remonta às vivências coletivizadas, uma vez que o sujeito, 

especialmente o negro, ao “falar de si, também fala de outros”. Trata-se de uma espécie de 

experiência corpóreo-subjetiva: “quando escrevo, quando invento, quando crio minha ficção, 



16 

 

não me desvencilho de um ‘corpo-mulher-negra em vivência e que por esse meu corpo, e não 

outro’, vivi e vivo experiências que um corpo não negro, não mulher, jamais experimenta” 

(Evaristo, 2009, p.18). 

A escritora denuncia que “a literatura brasileira é repleta de escritores afro-brasileiros, 

que, no entanto, por vários motivos, permanecem desconhecidos, inclusive nos compêndios 

escolares” (Evaristo, 2009, p. 29). Por consequência da ausência de autores negros e de outros 

coletivos excluídos, prevalece uma literatura canônica escrita e protagonizada por escritores e 

personagens brancos. Quando raramente presentes, as representações de mulheres e homens 

negros são estereotipadas como corpos subalternizados, sexualizados e até mesmo afásicos.   

A afasia significa a perda parcial ou total da capacidade de falar, assim como de 

assimilar a linguagem falada ou escrita. Denota, portanto, que não teríamos as habilidades de 

nos expressarmos verbalmente ou de interpretar e utilizar o código escrito; outra retórica 

perversa de desqualificação cognitiva com o intuito de nos emudecer. 

A composição da palavra “escrevivência” concerne a um jogo semântico que Conceição 

Evaristo realizou entre as palavras “escrever”, “viver” e “se ver”. A  escrevivência se caracteriza 

como uma escrita contra-hegemônica, que nasce das lembranças das mulheres negras, 

diligenciando sua autonomia na condição de donas de suas próprias narrativas. Tramada pelo 

cotidiano, tece memórias que foram historicamente tolhidas, que, hoje, têm a função de 

incomodar a casa-grande, ao denunciar as mazelas em que vive a coletividade negra brasileira 

e diaspórica, devido às cicatrizes indeléveis do passado (Evaristo, 2020). Destarte, este projeto 

repete o axioma de que “a nossa escrevivência não pode ser lida como história de ninar dos da 

casa-grande, e sim para incomodá-los em seus sonhos injustos” (Evaristo, 2007, p. 21). 

Entre 2017 e 2019, foi desenvolvido na escola em que leciono o projeto pedagógico 

transdisciplinar "Congresso da Educação de Jovens e Adultos do CEVA", organizado pelos 

educandos, educadores e gestão da escola. Nesse contexto, os professores atuavam em duplas, 

ministrando oficinas pedagógicas. Fui responsável pela Oficina de Escrita Coletiva, quando 

passei a trabalhar de forma mais sistemática com a produção de narrativas autobiográficas. 

Como resultado, organizei o material produzido na oficina em uma coletânea intitulada 

Cadernos da EJA, composta por histórias de vida dos estudantes, poemas e ilustrações autorais, 

todos criados a partir de temas geradores que atuaram como disparadores de memória. 

Apesar de não ter realizado esse projeto com finalidade acadêmica, ele impulsionou 

minha busca por formação, impelindo meu retorno à Universidade. Ademais, o incentivo do 

meu orientador e os caminhos me levaram a reconhecer a importância de articular minhas 

experiências docentes com as proposições epistemológicas fomentadas pela Universidade. Essa 



17 

 

investigação, então, pode ser simbolizada pelo ideograma da África Ocidental chamado 

Sankofa (coração estilizado e um pássaro que olha para a retaguarda) que expressa o provérbio 

“nunca é tarde para voltar e apanhar aquilo que ficou atrás. Sempre podemos retificar nossos 

erros” (Nascimento, 2008, p. 32), pois, irrefletidamente, estava deixando minha práxis docente 

esquecida. Como eu estaria me opondo ao epistemicídio se eu mesma estava o exercendo, 

silenciando a mim e aos meus?1 

Pondero que muitos de nós, professores, compartilhamos histórias de vida e 

experiências semelhantes às de nossos estudantes, especialmente nas escolas públicas, onde há 

uma presença significativa de docentes negros, oriundos das classes populares, em maior parte, 

mulheres negras. Nossas trajetórias de formação são atravessadas de forma interseccional2 por 

entrecruzamentos de raça, classe, gênero e sexualidade, assim como ocorre com a maioria dos 

educandos da EJA.  

Somos todas e todos, em alguma medida, sujeitas e sujeitos segregados, precarizados e 

descredibilizados. Por isso, precisamos lutar por dignidade, autonomia didático-pedagógica, 

melhores condições de trabalho, qualificação e valorização profissional. Muitas vezes, até nós 

mesmos menosprezamos nossas experiências educacionais, por mais exitosas que sejam, 

porque fomos levados a acreditar que elas não têm importância. 

Em contrapartida, subscrevo que devemos afirmar positivamente nossas identidades 

profissionais — enquanto mulheres, negras, indígenas, quilombolas, do campo, das águas, dos 

sertões — que lutam pelos direitos do trabalho, salários dignos, planos de carreira, formação, 

ética e respeito. Nossas artes pedagógicas, saberes e sensibilidades, cultivados na práxis, devem 

ser resgatados dos “baús dos esquecidos da história” (Arroyo, 2017).   

A experiência pedagógica opera como um exercício de autoformação. Para Macedo 

(2015), a formação docente é um processo de potência, emancipação e autoria, no qual o 

professor se torna coautor de si mesmo, por meio da autorização epistemológica, pedagógica, 

política e profissional. O docente se torna sujeito ativo, crítico e autônomo frente às políticas 

curriculares padronizadas e às lógicas de controle, mobilizando o que se denomina 

negatricidades. Já o conceito de reexistência expressa a insistência na vid a e na criação, 

vinculada a um currículo vivo e a experiências formativas concretas. Inspirada em Deleuze e 

 
1 A proposta inicial foi aprovada pela banca de qualificação em 2023, intitulada “Autoinscrição como resistência 

ontológica: escrevivências e (re)existências na (auto)biografia de Mahommah Gardo Baquaqua e narrativas de 

pessoas vivendo em condições análogas à escravidão em MATOPIBA”, contudo, a pesquisa de campo prevista 

para Barreiras e São Desidério (BA) não foi realizada devido aos impactos da pandemia da Covid -19 e falta de 

recursos financeiros, o que também contribuiu para a reformulação do escopo da inv estigação. 
2 O conceito de interseccionalidade foi criado pela intelectual estadunidense Kimberlé Crenshaw. 



18 

 

Guattari (1997), valoriza a potência da heterogeneidade, aciona movimentos de resistência 

criativas, e aposta na invenção e no desejo de mais-vida, reafirmando o educador como sujeito 

de transformação. 

A ação docente deve ser implicada, pois requer o envolvimento do professor com seu 

processo de formação e com os contextos em que atua, em uma experiência crítica que entrelaça 

vivências e saberes para promover aprendizagens significativas, que se dá “na medida em que 

propomos a aprendizagem como uma experiência implicada às pautas culturais e políticas que 

envolvem os professores e seus contextos de atuação” (Macedo, 2015, p. 736).  

Nesse enquadramento, Jamile Borges (2021) defende o currículo e a formação docente 

como práticas políticas engajadas com a emancipação. A escola deve converter-se em espaço 

de construção crítica, ética e epistemológica. Ela designa de narrativas curriculares as práticas 

pedagógicas insurgentes que escapam da normatividade curricular verticalizada, como 

dispositivos pensados para tensionar os lugares hegemônicos de construção do saber.  

A EJA é constituída de jovens, adultos e idosos, abarcando um público heterogêneo e 

plural, mas que compartilha experiências convergentes. A primeira diz respeito ao fato de 

serem, em sua ampla maioria, trabalhadores, bem como por suas histórias de vida serem 

marcadas por falta de oportunidades, exclusões e violências multidimensionais, visto que “esses 

jovens e adultos repetem histórias longas de negação de direitos. Histórias que são coletivas. 

As mesmas vivenciadas por seus pais e avós; por sua raça, gênero, etnia e classe social” 

(Arroyo, 2005, p. 30).  

 À vista disso, Arroyo (2017, p. 15) pondera que a EJA condensa a construção histórica 

de identidades coletivas, segregadas e oprimidas, mas que são também resistentes, pois se 

afirmam nas lutas por justiça, trabalho e direitos coletivos de classe, de gênero, de raça, de 

orientação sexual etc. Os sujeitos da EJA levam à escola saberes aprendidos com suas próprias 

histórias de resistência frente à pobreza, à opressão, à fome, ao viver em espaços marginais, à 

expulsão de suas terras, ao desemprego, à exploração trabalhista e “ao extermínio de milhares 

de crianças e de jovens, em sua maioria negros, nos presídios ou nas periferias das cidades.” 

Por essa razão, os currículos não podem “ignorar a estreita conexão entre segregação de 

classe, social, racial, espacial e escolar” (Arroyo, 2017, p.35), nem a evidência de que o retorno 

à escola se configura como luta por humanização e autodeterminação. Precisamos construir 

projetos educativos cujo currículo leve em conta a concretude das experiências das e dos 

estudantes das escolas públicas, uma vez que, “desde Paulo Freire aprendemos que, sobretudo 

na educação de jovens e adultos, temos de partir dos saberes dos educandos e de suas vivências. 

Dos saberes de opressão, mas também de libertação” (id., p.59). 



19 

 

Convém lembrar que a negação da instrução às pessoas negras remonta ao período 

colonial, quando as e os africanos escravizados foram proibidos de aprender a ler e a escrever. 

Exclusão que se perpetuou mesmo no pós-emancipação, pois, embora se tenha caminhado para 

a universalização do ensino, os indicadores registrados ao longo do século XX e XXI atestam 

que as taxas de analfabetismo, distorção idade-série e abandono escolar continuam a afetar 

sobremaneira as crianças indígenas, negras e pobres.3   

As crianças que conseguem permanecer na escola, apesar das adversidades, têm de lidar 

com toda sorte de preconceitos, discriminações e desqualificações; isto é, as faces sombrias do 

epistemicídio. A perpetuação de uma distribuição desigual de oportunidades sociais e 

educacionais se manifesta na dicotomia entre as vantagens simbólicas e materiais destinadas 

aos signatários da branquitude, enquanto os afrodescendentes continuam a enfrentar ostensivas 

desvantagens na saúde, educação, trabalho, moradia, saneamento básico, segurança, 

expectativa de vida etc. Assim, o racismo tem determinado as condições existenciais das 

pessoas negras por gerações (Passos; Silva, 2018), chancelando o controle de um grupo sobre 

outro. 

Ainda que existam dispositivos legais que preconizam a democratização da educação 

como direito de todos e dever do Estado (Brasil, 1988), as disparidades educacionais entre 

brancos e negros, fenômeno bem estudado pelos campos da sociologia e da historiografia da 

educação das populações negras, são sistêmicas e de longa duração na sociedade brasileira. No 

entanto, vale realçar que os coletivos excluídos e os movimentos sociais, especialmente os 

negros, sempre lutaram pelo direito à Educação (Gonçalves; Silva, 2000; Gomes; Rodrigues, 

2018). 

 
3 Henriques (2002) realiza  uma análise robusta sobre os dados referentes à década de 1990 do século XX. Segundo 

o documento “Cenário da Exclusão Escolar no Brasil – um alerta sobre os impactos da pandemia da Covid-19 na 

Educação” (UNICEF, 2021), a  exclusão escolar continua afetando mais as crianças e adolescentes pretos, pardos 

e indígenas. Em 2019, elas constituem 71,3% do total de alunos excluídos da escola. Com relação ao recorte de 

gênero, embora a diferença seja pequena, os meninos representam a maioria das crianças e adolescentes fora da 

escola entre 4 e 17 anos. A exclusão é mais evidente entre 6 e 14 anos, com um percentual quase 10% maior entre 

eles em relação às meninas. No Ensino Médio, porém, há uma inversão sutil: há mais meninas fora da escola do 

que meninos.  Considerando a EJA do Ensino Médio, optou-se por priorizar o recorte feminino, uma vez que as 

mulheres são mais afetadas nesse segmento e ainda enfrentam condicionantes interseccionais, como maternidade 

precoce, trabalho doméstico e desigualdades de gênero. Ver:  

https://www.unicef.org/brazil/media/14026/file/cenario-da-exclusao-escolar-no-brasil.pdf Acesso em 08 de 

março de 2025.  

Outros dados também da  UNICEF (2021) no documento “Enfrentamento da cultura do fracasso escolar: 

Reprovação, abandono e distorção idade-série” apontam que as crianças e adolescentes negras e indígenas ou 

estudantes com deficiências, pobres da região nordeste estão em desvantagem tanto no ensino fundamental quanto 

no médio: estudantes indígenas e pretos, seguidos de pardos, são os mais reprovados, somando 49,8% em 2019. 

O abandono escolar e a distorção idade-série estão associados, também, às desigualdades de cor/raça, com 

incidência maior sobre esses grupos sociais, especialmente os meninos indígenas. Disponív el em  

https://www.unicef.org/brazil/media/12566/file/enfrentamento-da-cultura-do-fracasso-escolar.pdf  Acesso em 08 

de março de 2025   

https://www.unicef.org/brazil/media/14026/file/cenario-da-exclusao-escolar-no-brasil.pdf
https://www.unicef.org/brazil/media/12566/file/enfrentamento-da-cultura-do-fracasso-escolar.pdf


20 

 

Resultado, a Educação de Jovens e Adultos é um direito conquistado pelos grupos 

marginalizados, ela é formada majoritariamente por afrodescendentes que retornam à escola 

motivados pela retomada de sonhos interrompidos, como aprender a ler e a escrever, e pela 

esperança de alcançar uma vida menos sofrida. Os sujeitos da EJA são pessoas que, na 

perspectiva de Paulo Freire (1987), tiveram suas humanidades roubadas, mas que, a contrapelo, 

lutam por reconhecimento como seres humanos, esforçando-se para sobreviver e escapar de 

precariedades desumanizantes (Arroyo, 2017).  

Em virtude disso, compreendo a Educação como um meio de promover a humanização, 

dignificação das gentes e a emancipação daquelas e daqueles que foram desumanizados, 

alinhando-me aos pressupostos paulofreireanos. Nesse sentido, este trabalho busca a polifonia, 

o diálogo e a valorização de vozes afluentes e confluentes que tecem memórias afrodiaspóricas 

de sobrevivência, resistência e reexistência.  

Tenho observado a consistente presença de mulheres negras, mães e trabalhadoras 

domésticas na EJA do CEVA, que retornam à escola ávidas por se saberem no mundo, 

entendendo que a aquisição do conhecimento formal é essencial para conquistar outros direitos 

básicos, como um trabalho de carteira assinada, ingressar na universidade ou até mesmo para 

inspirar seus filhos a estudar. Na condição de filha de mãe solo e trabalhadora doméstica, sinto 

uma forte identificação com essas mulheres, pois suas narrativas acionam minhas memórias.4   

Em compensação, ainda que as experiências das sujeitas da Educação de Jovens e 

Adultos produzam ressonâncias significativas com minha trajetória pessoal e profissional, este 

estudo não se materializa em um trabalho autobiográfico. Contudo, admito que compartilho 

com essas mulheres marcas históricas, sociais e subjetivas que atravessam nossas vivências. 

Concerne, portanto, a uma escrita situada, que, embora não trate diretamente da minha história, 

é por ela afetada e implicada, levando em conta minha necessidade epistêmica.5 

Diante disso, a presente investigação tenciona dialogar com as narrativas de mulheres 

afrodescendentes, trabalhadoras domésticas e educandas da Educação de Jovens e Adultos do 

Colégio Estadual de Tempo Integral de Vila de Abrantes (2017-2024), buscando analisar como, 

através das práticas de autoinscrição, essas sujeitas denunciam as experiências de 

desumanização e reivindicam sua humanidade.  

 
4 Embora por pouco tempo, minha primeira experiência laboral formalmente registrada em carteira de trabalho foi 

como trabalhadora doméstica. 
5 “é uma necessidade para os diversos estudantes negros, que são muitas das vezes, os primeiros de suas famílias 

a chegarem à universidade, que não querem reproduzir o cânone/colonial, mas sim buscar de maneira ativa a 

produção de conhecimento a partir de suas experiências e vivências”. (Bernardino-Costa; Maldonado-Torres; 

Grosfoguel, 2019, p.18) 



21 

 

Assim, convidei três ex-estudantes da EJA do CEVA que participaram da Oficina de 

Escrita Coletiva para colaborarem com minha investigação, concedendo suas produções 

autorreferenciais (poemas, fotos, ilustrações e depoimentos), e participando de entrevistas 

realizadas em 2024. O recorte temporal da análise, que contempla o período de 2017 a 2019, 

justifica-se por ter sido a época em que essas produções foram originalmente desenvolvidas no 

contexto da Oficina, viabilizando analisar as narrativas construídas naquele contexto formativo 

específico. O recorte das entrevistas realizadas em 2024 se explica pela intenção de ampliar a 

compreensão das narrativas através da escuta reflexiva das autoras sobre suas trajetórias e os 

significados que a elas atribuem. 

De antemão, defendo que as práticas de autoinscrição (Mbembe, 2001) permitem a 

desconstrução de narrativas exógenas e a desnaturalização dos discursos desumanizantes que 

incidem sobre os sujeitos subalternizados, que visam à dominação por meio da objetificação e 

da imposição de condições servis de existência. Contribuem, assim, para que esses indivíduos 

reflitam sobre suas próprias experiências e assumam o protagonismo na luta contra quaisquer 

formas de assujeitamento e precarização de seu viver.  

O ato de narrar consiste em uma práxis autoformativa e autoemancipatória, visto que 

possibilita a ruptura das identidades estereotipadas atribuídas ao “eu” por outros, propiciando 

uma autoconstrução na perspectiva do “eu” sobre si mesmo (Corrêa, 2020). Nessa ação, as 

pessoas conseguem refletir sobre sua própria história, reaver suas memórias e empoderar-se 

enquanto sujeitos que sabem de si, capazes de denunciar e superar as violências sofridas e 

silenciadas. 

Logo, ao reorganizar suas memórias, noções de pertencimento e de análises sociais 

podem desafiar o projeto de negação de si (Cabral, 1972); (Fanon, 2008). Partindo desse 

princípio, indago como as práticas de autoinscrição podem se constituir em um instrumento de 

resistência ontológica para os sujeitos afrodiaspóricos diante dos projetos de subalternização de 

suas existências, colaborando, ao mesmo tempo, para o combate ao epistemicídio e à promoção 

do antirracismo na Educação de Jovens e Adultos?     

Desse modo, este trabalho tem como objetivo geral investigar como as práticas de 

autoinscrição se configuram como instrumentos de resistência ontológica para os povos negros 

da diáspora, cooperando para o enfrentamento dos processos de desumanização e para o 

desenvolvimento do campo da educação antirracista na EJA. 

Em termos específicos, busca-se: 1) Estudar as experiências de mulheres 

afrodescendentes estudantes da Educação de Jovens e Adultos por meio de suas narrativas 

autobiográficas, compreendendo como essas autoinscrições revelam trajetórias de resistência 



22 

 

ontológica; 2) Analisar as práticas de escrevivências realizadas na Oficina de Escrita Coletiva 

como ferramenta pedagógica de humanização e de objeção aos epistemicídios, valorizando os 

saberes e as memórias historicamente marginalizadas de educandas e educandos da EJA; 3) 

Examinar a constituição da Educação de Jovens e Adultos enquanto uma política afirmativa de 

reparação, destacando a importância de implementar práticas pedagógicas antirracistas nessa 

modalidade de ensino. 

O último objetivo desabrocha da compreensão da EJA como uma modalidade 

compensatória, equalizadora e redutora de desigualdades, que corrige distorções 

socioeducacionais, sobretudo para os afrodescendentes, afastados da escola por múltiplos 

fatores, principalmente por não conseguirem conciliar a luta pela sobrevivência com a 

escolarização, tendo ceifado o direito humano e constitucional à Educação ao longo de suas 

vidas. Por conseguinte, a Educação de Jovens e Adultos se concretiza como uma política de 

ação afirmativa, inscrita na educação básica (Arroyo, 2005; Passos, 2012; Carreira, 2014).   

Em função disso, a EJA também se torna protagonista deste trabalho, visto que é 

fundamental aprimorá-la para assegurar não só o retorno desses (as) sujeitos (as) à escola, mas 

a permanência, conclusão e a oportunidade de projetos futuros. Logo, os currículos precisam 

adotar um conhecimento crítico, humanizado, contextualizado e reflexivo, como preconiza o 

educador Paulo Freire, mas deve ser conectado ao ensino das relações étnico-raciais, que têm 

como princípios norteadores a promoção da consciência política e histórica da diversidade; 

fortalecimento de identidades e de direitos; e ações de combate ao racismo e às discriminações 

(Brasil, 2004).   

As práticas pedagógicas devem estar alinhadas, portanto, às diretrizes educacionais 

inclusivas, reparatórias e antirracistas que intentam enfrentar a obliteração da agência das 

populações negras, tanto nas narrativas históricas quanto literárias, acautelando sua integração 

nos currículos escolares e universitários (Evaristo, 2009; Gomes, 2019; Nascimento, 2016). 

Estudar narrativas invisibilizadas pelos cânones eurocêntricos é um compromisso com a 

alteridade, em refutação ao projeto de aniquilação das memórias dos povos subalternizados. 

Ampliar os espaços de enunciação, escuta e expressão das vozes historicamente silenciadas 

faculta compreender melhor suas identidades, percalços, dissonâncias, silêncios, rupturas, 

gritos e resistências ali instauradas. 

Dessa forma, essa pesquisa tenciona contribuir para a articulação da Educação de Jovens 

e Adultos à área da Educação para as relações étnico-raciais (ERER) numa perspectiva 

antirracista, cujos objetivos são desconstruir estereótipos negativos, valorizar a diversidade 

étnico-racial e cultural brasileira, efetivar a descolonização dos currículos e a positivação da 



23 

 

autoestima, premissas de Eliane Cavalleiro (2010), Kabengele Munanga (2003; 2012), Nilma 

Lino Gomes (2010; 2012; 2018; 2019), Petronilha Beatriz Gonçalves Silva (2011), dentre tantas 

pensadoras e pensadores negros que advogam por uma educação que garanta igualdade de 

oportunidades para a afirmação das identidades e conquista da cidadania plena: “no exercício 

de direitos sociais, políticos, econômicos, dos direitos de ser, viver, pensar, próprios aos 

diferentes pertencimentos étnico-raciais e sociais” (Silva, 2011, p. 13). 

Esta investigação, de base qualitativa, insere-se no campo da pesquisa narrativa 

(Clandinin; Connelly, 2011) e ancora-se em princípios teórico-metodológicos da abordagem 

(auto)biográfica em Educação, utilizando a entrevista narrativa como um dos dispositivos de 

pesquisa. A pesquisa narrativa é uma forma de compreender a experiência humana, que se 

organiza ao ser narrada, seja de forma visual, escrita ou contada, por meio de autobiografias, 

entrevistas, diários, testemunhos pessoais, cartas, depoimentos em vídeo, desenhos, 

fotobiografias, cinebiografias, entre outras produções autorreferenciais (Gomes, 2004; 

Meirelles, 2018). 

De forma imperativa, escolhi o emprego de produções autobiográficas neste trabalho 

em virtude da minha experiência pedagógica na EJA, mas principalmente, porque o enfoque 

biográfico é orientado às sujeitas e sujeitos, o que oportuniza valorizar as vozes e as 

singularidades a partir de suas narrativas, entendidas como um “lugar onde a existência humana 

toma forma, onde ela se elabora e se experimenta sob a forma de uma história” (Delory-

Momberger, 2012, p. 40).  

Ademais, a narrativização de si tem caráter autoformativo e educativo, já que o ato de 

narrar engendra um movimento reflexivo que permite às narradoras e aos narradores a 

ressignificação das vivências, e a elaboração de projetos autônomos de si no constructo de seu 

devir.   

Destarte, adotei uma postura de vigilância epistemológica (Mudimbe, 2013) no 

desenvolvimento da minha investigação, pois procurei não tombar em armadilhas semânticas e 

empregar o léxico hegemônico dos colonizadores. Ser vigilante significa evitar reiterar os 

estereótipos desumanizadores, não hierarquizar as experiências de sujeitas e sujeitos da 

pesquisa e recusar a tradição cartesiana eurocêntrica que suprime a agência, os saberes, as 

sensibilidades, voz e vontade, ignorando-as como pessoas autônomas e donas que são de suas 

narrativas e de suas memórias. 

Além disso, eu não poderia refletir sobre a (auto)emancipação através das práticas de 

autoinscrição e negar as experiências que me atravessam. Admito a presença da minha 

subjetividade na escritura deste trabalho, assumindo minha corporeidade e engajamento 



24 

 

ontoepistemopolítico, visto que, por mais rigor que uma tese de doutoramento exija, a suposta 

neutralidade da epistemologia do ponto-zero6 na produção de conhecimento há muito tempo foi 

desmistificada.  

A tese está estruturada em três capítulos, além da introdução. No primeiro capítulo 

abordo a contextualização, a abordagem metodológica, o corpus da pesquisa e os modos de 

análise. 

No segundo capítulo, aprofundo a reflexão sobre a chave da autoinscrição (Mbembe, 

2001) e pondero sobre as concepções de Educação humanizadora e libertadora, segundo o 

educador Paulo Freire (1969, 1987, 2000). Ainda discuto as categorias epistemicídio (Carneiro, 

2005; Grosfoguel, 2016; Pessanha, 2019), racismo (Fanon, 2018; Gomes, 2012; Munanga, 

2003; Pinheiro, 2023), branquitude (Bento, 2002), genocídio (Nascimento, 2016) e 

necroeducação (Santos, 2021). 

No terceiro capítulo, acompanho a constituição da Educação de Jovens e Adultos como 

um direito no plano internacional e nacional, e como ela se configura numa política afirmativa 

de reparação. O trabalho também inclui uma conclusão, na qual eu teço algumas considerações 

acerca dos resultados da pesquisa.  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
6 Ver Figueiredo; Grosfoguel, 2007. 



25 

 

1 TRILHAS METODOLÓGICAS 

 

1.1 Contextualização 

 

Vila de Abrantes está localizada na faixa litorânea, orla da cidade de Camaçari,7 região 

metropolitana de Salvador (RMS)8, Bahia, nordeste brasileiro.   

 

Mapa 1 – Localização geográfica de Vila de Abrantes, Camaçari – BA 

 

                       Fonte: Souza; Alencar; Suzuki, 2020, p. 266. Adaptado pela autora. 

 

Em 1558, foi fundada a Aldeia do Divino Espírito Santo, tendo como marco a 

construção de uma igreja de barro e palha, com o desígnio de catequizar os indígenas 

tupinambás, primeiros povos a habitar estas terras.9 Por efeito dos processos de colonização, 

essa demarcação foi um dos primeiros laboratórios coloniais de catequização jesuítica, o que 

resultou na fuga, conflitos e no extermínio de indígenas, dizimados por surtos de gripe e outras 

epidemias disseminadas pelo colonizador, vetor de doenças e portador da morte em todos os  

territórios em que aportou. Após a expulsão dos jesuítas, em 1758, aquela aldeia foi elevada à 

categoria de vila e passou a ser chamada de Vila Nova do Espírito Santo de Abrantes10. Hoje, 

Vila de Abrantes.  

 

 
7 Camassary – caraipa densifolia, que de acordo com a etimologia indígena tupi, significa árvore que chora. 
8 A RMS abrange as cidades de Candeias, Dias D'ávila, Itaparica, Lauro de Freitas, Madre de Deus, São Francisco 

do Conde, Salvador, Simões Filho e Vera Cruz.  
9. Devido às obras de ampliação da Estrada do Coco BA-099 (também conhecida como Linha Verde, que começa 

no aeroporto Luís Eduardo Magalhães e se estende por todo Litoral Norte), foram feitas escavações e encontrados 

sítios arqueológicos remanescentes da cultura dos tupinambás, datados de pelo menos 3.500 anos. (Sandes-Sobral, 

2009, p. 156).  
10 Disponível em: https://cidades.ibge.gov.br/brasil/ba/camacari/historico. Acesso em: 05 abr. 2025. 

 

  

https://cidades.ibge.gov.br/brasil/ba/camacari/historico


26 

 

Nesse distrito, também se faz presente a história de resistência dos povos negros ao 

sistema escravista colonial, inscrita na existência de comunidades negras rurais, como é o caso 

do assentamento denominado Cordoaria, autoidentificado e autorreconhecido como um 

remanescente quilombola por seus moradores. e certificado como tal pela Fundação Cultural 

Palmares, em 2006.11  Segundo Souza, Alencar e Suzuki (2020), a partir da década de 1970, 

por meio da criação da Associação Beneficente Nossa Senhora de Cordoaria, a comunidade 

tem buscado criar mecanismos de proteção social e de manutenção dos modos de vida 

ancestrais, frente às dinâmicas promovidas pelos processos de industrialização, crescimento 

urbano e avanço do turismo no Litoral Norte da Bahia.  

Ressalta-se que a cidade de Camaçari é caracterizada pelo forte desenvolvimento 

capitalista industrial (Brandão et al., 2019, p. 45), sobretudo em razão da implantação do Polo 

Petroquímico, nos anos 1970, que atraiu indústrias químicas, metalúrgicas e automotivas, 

formando um complexo industrial de grande relevância para a economia baiana. A consequente 

urbanização impulsionou o aumento demográfico dessa região, devido ao intenso fluxo 

migratório de trabalhadores. 

No entanto, Vila de Abrantes não apresenta esse cariz industrial, pois apresenta 

características naturais costeiras como dunas, coqueirais, lagoas e rios, conforme pondera 

Sandes-Sobral (2009). Acrescento, porém, que, nos últimos anos, tem ocorrido uma forte 

expansão imobiliária, marcada por especulação, grilagem e disputas territoriais.  Esses conflitos 

chegam até a escola. Um caso extremo de violência dessa natureza me impactou 

profundamente: devido a uma disputa de terra, os pais de um dos nossos estudantes foram 

sequestrados de sua casa para serem executados. Ele não pôde enterrar nem sua mãe nem seu 

pai porque os corpos não foram encontrados. 

É nesse cenário controverso que o Colégio Estadual de Vila de Abrantes (CEVA) foi 

inaugurado em 2010, assumindo o desafio de atender esse público heterogêneo e diligenciar 

uma educação menos eurocentrada, comprometida com a formação humana integral, crítica, 

sustentável e cidadã, de acordo com o Projeto Político-Pedagógico (PPP) da escola.  

A comunidade de Vila de Abrantes, merecidamente, recebeu em 2024 o investimento 

em reforma e a ampliação do CEVA, que, com a construção de uma infraestrutura física robusta, 

conta com salas de aula climatizadas, teatro, restaurante estudantil, piscina, equipamentos de 

esporte e lazer. A escola tornou-se de tempo integral; por isso, agora chama-se CETIVA — 

Colégio Estadual de Tempo Integral de Vila de Abrantes. 

 
11“[..] tendo registro no Livro de Cadastro Geral nº 001 Art. 1° e certificação Livro 005, registro 437, folha 45 

(FCP, Portaria nº 2, de 17 de janeiro de 2006) (Souza; Alencar; Suzuki, 2020, p. 265). 



27 

 

Figura 1 - Escola Estadual de Tempo Integral de Vila de Abrantes 

 

Fonte: Acervo da autora , 2025. 

 

A modalidade da Educação de Jovens e Adultos (EJA) foi implementada desde a 

fundação da escola, com o escopo de ofertar a continuidade da Educação básica, no âmbito do 

ensino médio, para as pessoas que não puderam frequentar o ensino regular na idade adequada 

devido a diversos fatores, como trabalho, gravidez precoce, dificuldades de deslocamento, falta 

de recursos ou medo da escalada da violência nos bairros em que residem.  

Quando me tornei professora da EJA, deparei com diversas especificidades, já que ela 

é composta por jovens, adultos e idosos oriundos da periferia, do campo, dos quilombos, dos 

sertões e das águas. Apesar dessa diversidade, quase todas e todos compartilham a vivência 

comum de serem trabalhadoras e trabalhadores negros, pobres e precarizados. Desde então, 

tenho observado que as mulheres negras, especialmente as trabalhadoras domésticas, 

representam o maior contingente da EJA. As identidades dessas (es) sujeitas (os) são, portanto, 

atravessadas por questões étnico-raciais, de gênero e de classe. 

Em 2009, foi estabelecida a política de EJA “Educação de Jovens e Adultos: 

aprendizagens ao longo da vida” no estado da Bahia, na qual ela é compreendida como um 

direito humano, inserida no campo de direitos coletivos e de responsabilidade pública, devendo 

ser asseguradas as condições de acesso e permanência das e dos educandos. 

 

Para a garantia do direito dos jovens e adultos à Educação Básica, o currículo 
deverá ser pautado em uma pedagogia crítica, que considera a educação como 
dever político, como espaço e tempo propícios à emancipação dos educandos 
e à formação da consciência crítico-reflexiva e autônoma (Bahia, 2009, p.11). 

 

Esse documento foi construído por vários segmentos sociais e fundamenta-se nos 

princípios da educação popular e nos ideários da pedagogia da Libertação, de inspiração 

freireana. Ele determina a formação integral e a adoção de um currículo constituído por 



28 

 

“práticas dialógicas e emancipatórias”, que considere as “experiências e formas de vida 

própria” dos destinatários dessa modalidade de ensino, reforçando que  

 

São sujeitos de direito da EJA jovens, adultos e idosos; homens e mulheres 
que lutam pela sobrevivência nas cidades ou nos campos. Em sua maior parte, 
os sujeitos da EJA são negros e, em especial, mulheres negras. São 
moradores/moradoras de localidades populares; operários e operárias 
assalariados(as) da construção civil, condomínios, empresas de transporte e de 
segurança. Também são trabalhadores e trabalhadoras de atividades informais, 
vinculadas ao comércio e ao setor doméstico (Bahia, 2009, p.11). 

 

Destaca-se o fato de que, nos últimos anos, houve uma mudança no perfil dos estudantes 

do turno noturno em razão do chamado processo de juvenilização12 da Educação de Jovens e 

Adultos, o que motivou, inclusive, a criação de turmas de Tempo Juvenil13.  

O educando jovem tem se tornado cada vez mais presente no cotidiano da Educação de 

Jovens e Adultos. As responsabilidades relacionadas ao mundo do trabalho começam 

progressivamente mais cedo, devido à necessidade de garantir a própria subsistência e a de seus 

familiares. Haddad e Di Pierro (2000) afirmam que esses estudantes carregam o estigma de 

“alunos-problema”, porque não lograram êxito no ensino regular, seja por penalizações 

escolares, como retenção e reprovação, eles almejam superar essas dificuldades em cursos que 

atribuem o caráter de aceleração e recuperação (Santana, 2020). 

Como desdobramento, a inclusão maciça de jovens negros nas turmas de EJA deve vir 

acompanhada da promoção de reflexões cruciais acerca de temas como criminalização, 

genocídio, racismo e epistemicídio, bem como a aplicação de metodologias de ensino 

direcionadas para atender às especificidades desse público. Em virtude disso, a política de 

EJA/BA determina 13 princípios pedagógicos, dos quais destaco os cinco primeiros: 

 

1. Reconhecimento dos coletivos de educandos(as) e educadores(as) como 
protagonistas do processo de formação e desenvolvimento humano.  
2. Reconhecimento e valorização do amplo repertório de vida dos sujeitos da 
EJA: saberes, culturas, valores, memórias, identidades, como ponto de partida 
e elemento estruturador de todo o estudo das áreas de conhecimento.  
3. Processos pedagógicos que acompanhem a formação humana na 
especificidade do processo de aprendizagem dos sujeitos jovens e adultos.  
4. Construção coletiva do currículo que contemple a diversidade sexual, 
cultural, de gênero, de raça/etnia, de crenças, valores e vivências específicas 
aos sujeitos da EJA. 

 
12A juventude abrange a faixa etária entre 15 e 29 anos. 
13 O Tempo Juvenil é uma proposta da Secretaria de Educação da Bahia para atender jovens de 15 a 17 anos que 

estão em distorção da idade/série. 



29 

 

5. Metodologia adequada às condições de vida dos jovens e adultos e 
relacionada ao mundo do trabalho, devendo, portanto, possibilitar a 
problematização da realidade existencial e favorecer o aprender a conhecer e 
o fazer fazendo [..] (Bahia, 2009, p. 10).  

 

O coletivo de educadores(as) da EJA do CETIVA se pautou nesse documento norteador 

para instrumentalizar sua práxis docente, pautando-se num enfoque educacional 

contextualizado e interdisciplinar, orientado ao reconhecimento da valorização das experiências 

pessoais e repertórios socioculturais dos educandos da Educação de Jovens e Adultos, 

considerados como protagonistas de seu itinerário formativo. 

Em 2017, desenvolvemos um projeto pedagógico transdisciplinar que visava à 

organização coletiva de um Congresso no espaço escolar.14 Realizado ao longo da terceira 

unidade, rodas de conversa e oficinas pedagógicas instrumentalizam as e os estudantes para a 

prática de pesquisa, confecção de material e preparo de atividades científicas e culturais a serem 

apresentadas na semana de culminância do projeto. Os educandos escolhem de forma autônoma 

as oficinas que participarão conforme área de interesse e afinidade, resultando na intersecção 

de todas as turmas e eixos formativos. 

Para a construção do Congresso, cada dupla de professores se compromete a ministrar 

uma oficina com a finalidade de mediar aprendizados. A oficina pedagógica é um espaço de 

elaboração coletiva de conhecimento, direcionado para a análise do contexto, confronto de 

ideias e o intercâmbio de experiências (Candau, 1995). Essa metodologia possibilita a pesquisa, 

a ação e a reflexão sobre o processo de ensino-aprendizagem, em superação do distanciamento 

entre teoria e prática.   

As oficinas são importantes porque tanto as e os educadores quanto os educandos 

compartilham do protagonismo, são igualmente produtores de saberes, cultura, linguagens e 

“trazem outras artes - a literatura, a pintura, o cinema, a fotografia, o artesanato, o patrimônio 

cultural - como pedagogias reveladoras do viver, do sobreviver, do resistir e do libertar-se” 

(Arroyo, 2017, p. 18). 

O primeiro Congresso Internacional da EJA teve como tema “Conte e pinte sua história: 

aprendizagens ao longo da vida” e envolveu a participação de professores da UNEB, da 

Universidade de Firenze (Itália), representantes do Fórum EJA-BA, além de convidados da 

comunidade. Tamanho foi o sucesso, que demos seguimento ao projeto “Vila de Abrantes: 

 
14A experiência do congresso da EJA está sendo contada no capítulo “Tessituras de saber: uma experiência 

educativa imersa nos propósitos da educação libertária” do livro Educação Profissional na Bahia: Pesquisa e 

Formação Docente (Edufba, 2019), pelos autores Dione Márcia da Silva Brandão, Elisângela Oliveira de Santana, 

Paulo Henrique Ferreira Sampaio e Sueli Ribeiro Mota Souza (citado aqui como Brandão et al.)  



30 

 

territórios de identidades”, realizado em 2018, e, em 2019, o III Congresso da EJA: “CEVA, 

saberes, conexões e comunidade: arrebentando muros".   

Devido à repercussão positiva do projeto, o Fórum EJA-BA convidou as e os estudantes 

da nossa escola para participarem de dois eventos em 2019: o VI Encontro Internacional de 

Alfabetização e Educação de Jovens e Adultos (ALFAeEJA), ocorrido em Salvador, e o 

ENEJA, no estado de Minas Gerais. Julgo essa ação muito significativa, pois os educandos 

devem participar ativamente de atividades de natureza acadêmica, não como objetos de 

conhecimento, mas como pensadores e protagonistas. 

Além das oficinas, as rodas de conversa eram realizadas quinzenalmente com a presença 

de convidados para debater temas de interesse da comunidade escolar. Destaca-se, em 2019, a 

mediação de uma das rodas por um professor especialista em EJA da University of London, e o 

debate promovido pela roda “Movimentos de Resistência e Representatividade em espaços de 

poder”, conduzida por duas pensadoras negras: Naira Gomes e Bárbara Carine. Naira Gomes é 

antropóloga, militante, presidenta da Marcha do Empoderamento Crespo e foi eleita ouvidora-

geral da Defensoria Pública da Bahia em 2023. A professora e escritora Bárbara Carine é uma 

das fundadoras da escola Maria Felipa, primeira instituição voltada ao ensino afro-brasileiro, 

com sede em Salvador (BA) e no Rio de Janeiro (RJ). Ela é ganhadora do prêmio Jabuti de 

2024 pela obra “Como ser um educador antirracista”. 

Avalio que os objetivos desse projeto foram cabalmente alcançados em virtude das 

aprendizagens construídas neste percurso, “contribuindo para a melhoria da autoestima dos 

estudantes que foram protagonistas e tiveram reconhecidas suas potencialidades, e 

principalmente, por pensar a EJA a partir da materialidade negada da vida humana, isto é, dos 

sujeitos que sempre tiveram negados seus direitos” (Brandão et al., 2019, p. 179).  

Ademais, à luz de Macedo (20150, hoje interpreto que essa experiência coletiva se 

caracterizou como um processo formativo que se constitui em vivências implicadas, 

autorizantes e marcadas por negatricidades, ou seja, movimentos de resistência e reexistência 

pedagógica ativa e criativa; processos essenciais na construção de currículos tecidos nos 

contextos locais e na ressignificação da formação docente.  

O autor entende o professor como ator curriculante, pois age intelectual e politicamente 

na construção dos currículos, os quais implicam valoração, protagonismo e intervenção, abrindo 

espaço para novas práticas educativas e olhares sobre o cotidiano escolar, validando os saberes 

docentes e seus etnométodos na criação de currículos vivos e multicriativos (Macedo, 2015). 

A escola tornou-se um espaço colaborativo de produção de conhecimento corpóreo-

subjetivo, crítico-reflexivo, significativo e humanizado, em respeito às ontologias e aos saberes 



31 

 

das e dos educandos. Em função do cumprimento das intencionalidades educativas propostas 

fez com que considerássemos exitosa essa prática pedagógica, isto é, “o modo como é 

organizado e realizado o ato educativo” (Saviani, 2021, p. 19), que, “em seu sentido de práxis, 

configura-se como uma ação consciente e participativa” (Franco, 2016, p. 536), articuladora da 

teoria e da prática. 

 

As práticas pedagógicas incluem desde o planejamento e a sistematização da 
dinâmica dos processos de aprendizagem até a caminhada no meio de 
processos que ocorrem para além da aprendizagem, de forma a garantir o 
ensino de conteúdos e atividades que são considerados fundamentais para 
aquele estágio de formação do aluno, e, por meio desse processo, criar nos 
alunos mecanismos de mobilização de seus saberes anteriores construídos em 

outros espaços educativos (Franco, 2016, p. 547). 

 

Concordo que toda ação docente deve estar encarnada por uma concepção pedagógica; 

por isso, perfilhamos uma epistemologia pedagógica crítico-emancipatória, que consiste em 

uma abordagem crítica, política e dialética que preza pela historicidade na construção do 

conhecimento (Franco, 2016), tendo em vista que 

 

[...] a questão direcionada à Pedagogia será a de formação de indivíduos “na 
e para a práxis”, conscientes de seu papel na conformação e na transformação 
da realidade sócio-histórica, pressupondo sempre uma ação coletiva, 
ideologicamente constituída, por meio da qual cada sujeito toma consciência 
do que é possível e necessário, a cada um, na formação e no controle da 
constituição do modo coletivo de vida. É uma tarefa política, social e 
emancipatória. A formação humana é valorizada no sentido das condições de 
superação da opressão, submissão e alienação, do ponto de vista histórico, 
cultural ou político (Franco, 2016, p. 540). 

 

Nessa direção, nossa experiência educativa foi conduzida pelos princípios da 

radicalidade pedagógica, expressos nas ideias de Dussel (1977) e Freire (1987), de que a 

educação libertária é um mecanismo revolucionário de transformação social e de emancipação  

dos sobreviventes do sistema-mundo (Brandão et al., 2019). Ela deve ser compromissada com 

a alteridade (reconhecimento ético da pessoa do outro como igual, segundo Dussel) e com a 

justiça social, princípio ético e moral em que todos os seres humanos possuem direitos 

fundamentais que não podem ser retirados, alicerçados na equidade, na solidariedade e no 

respeito à dignidade humana (Carvalho; Peres, 2020). 

Paulo Freire (1987) e Dussel (1977) preconizam a restauração da humanidade dos 

oprimidos, negada na constituição das sociedades coloniais modernas, particularmente nas 

latino-americanas. Sob esse prisma, propõe-se a restituição das vozes inauditas visando 



32 

 

enfrentar as engrenagens de dominação que as marginalizaram, desnudando a fala hegemônica 

na produção de conhecimento, cujo discurso promoveu uma visão totalizante, absolutizou o 

saber, e construiu uma ideia de si como sujeito universal, criando a noção do outro-distinto: 

sobretudo os povos originários da América Latina, África e Ásia.  

Em virtude disso, a Filosofia da Libertação15 é convergente com a Pedagogia do 

Oprimido, porque implica no esforço ético e dialético de escutar as vozes invisibilizadas desse 

outro-distinto, compreendendo-se “a outridade” como igual (Dussel, 1977), como sujeito e 

agente, e não como coisa ou instrumento. Significa, igualmente, respeitar a pluralidade de 

existências. 

Dessa maneira, o congresso da EJA do CEVA é um projeto muito bonito do qual me 

orgulho de fazer parte, porém, devido à pandemia da Covid-19 houve um esvaziamento das 

turmas de EJA, mesmo com incentivo do programa Bolsa Presença.16 Contudo, este cenário 

tem se modificado gradativamente com o relativo aumento de alunos matriculados. Por essa 

razão, o corpo docente, junto à coordenação pedagógica, tem avaliado a possibilidade de 

retomar gradativamente o projeto do Congresso da EJA a partir de 2026. 

 

 

1.1.1 Oficina de Escrita Coletiva: narrando a experiência pedagógica  

 

Durante o projeto do Congresso da EJA (2017-2019), fiquei responsável pela Oficina 

de Escrita Coletiva (OEC), mediada em parceria com a professora de História, Dione Márcia 

da Silva Brandão, e, em 2019, contamos com a colaboração do professor de Língua Portuguesa, 

Romualdo Santana. Num prospecto interdisciplinar, criamos espaços de enunciação e de escuta 

respeitosa às vozes das sujeitas e sujeitos da Educação de Jovens e Adultos, historicamente 

embargadas. 

 
15 “A filosofia da libertação é uma filosofia radical que parte da periferia, dos oprimidos, dos condenados da terra, 

condenados do mundo e da história” (Dussel, 1977, p. 07). 
16O Programa Bolsa Presença, sob responsabilidade da Secretaria da Educação do Estado da Bahia, tem como 

objetivo incentivar a permanência dos estudantes da rede pública estadual no processo de aprendizagem escolar, 

por meio da concessão de benefício financeiro às famílias cadastradas no CadÚnico e em situação de 

vulnerabilidade socioeconômica. Considerando a Lei nº 14.396, de 16 de dezembro de 2021, que altera a Lei nº 

14.310, de 24 de março de 2021, o Programa Bolsa Presença passou a ter caráter permanente.  Disponível em: 

https://www.ba.gov.br/casacivil/noticias/2024-10/2384/programa-do-bolsa-presenca-do-governo-do-estado-

contribui-para-permanencia-de Acesso em: 02 jul. 2025. 

Em 2023, o governo federal criou o programa de bolsa permanência e de poupança para estudantes de baixa renda 

que estão no ensino médio. Disponível em:  

https://www12.senado.leg.br/noticias/materias/2023/11/28/estudantes-de-baixa-renda-do-ensino-medio-terao-

poupanca-para-permanecer-na-escola  Acesso em: 02 jul. 2025. 

 

https://www.ba.gov.br/casacivil/noticias/2024-10/2384/programa-do-bolsa-presenca-do-governo-do-estado-contribui-para-permanencia-de
https://www.ba.gov.br/casacivil/noticias/2024-10/2384/programa-do-bolsa-presenca-do-governo-do-estado-contribui-para-permanencia-de
https://www12.senado.leg.br/noticias/materias/2023/11/28/estudantes-de-baixa-renda-do-ensino-medio-terao-poupanca-para-permanecer-na-escola
https://www12.senado.leg.br/noticias/materias/2023/11/28/estudantes-de-baixa-renda-do-ensino-medio-terao-poupanca-para-permanecer-na-escola


33 

 

Sem grandes pretensões teóricas, empregamos alguns procedimentos da oficina de 

Escrita Criativa, também chamada de Oficina Literária, que, significa, segundo Siqueira (2016), 

o exercício da escrita de uma obra literária de qualquer gênero, em um ambiente de 

aprendizagem formal ou informal. Busca-se impulsionar a criatividade por meio da leitura de 

autoras e autores literários, aprimorando a escrita daqueles que sentem alguma dificuldade, 

medo ou “bloqueio” ao escrever.  

A oficina de Escrita Coletiva foi realizada com a intenção de produzir um caderno de 

memórias dos(as) estudantes da EJA do Colégio Estadual de Vila de Abrantes. Os Cadernos da 

EJA são compostos por histórias de vida, ilustrações, poemas e outras experimentações 

literárias, produzidas a partir de temas geradores.17 Metodologicamente, aplicamos as seguintes 

estratégias como disparadores da memória: recital de poemas, leitura de narrativas 

autobiográficas, exibição de filmes, mostra fotográfica, audição de músicas e rodas de conversa.  

A escolha do nome Oficina de Escrita Coletiva é de natureza política, visto que “os 

adolescentes, jovens e adultos não fazem percursos individuais. Nem percursos de agora. 

Sabem-se passageiros de longos itinerários coletivos que vêm de longe” (Arroyo, 2017, p. 29). A 

Educação de Jovens e Adultos é fruto da Educação Popular, gestada na luta histórica dos 

movimentos sociais para que as classes subalternas tenham assegurado o direito à educação 

formal.  Nesse sentido, as batalhas pelo acesso à escolarização, desde a infância até a vida 

adulta, estão intrinsecamente ligadas às disputas por transformações comunitárias, sociais e 

políticas mais amplas (Arroyo, 2017). 

Ressalta-se que o sentido político de coletividade pode ser embebido pelo princípio 

filosófico africano Ubuntu, sintetizado na máxima “eu sou porque nós somos”, pois oferece 

uma concepção relacional de justiça assentada na interdependência, solidariedade e restauração 

da dignidade humana. Na África do Sul pós-apartheid, Ubuntu foi crucial na reconstrução ética 

e política do país, ao ser articulado à justiça restaurativa em uma dimensão coletiva, possibilitou 

a responsabilização mútua, a reconciliação entre grupos étnico-raciais secularmente divididos, 

o compromisso com um futuro comum e o respeito à diferença (Mattos, 2018). 

Deste modo, a Oficina de Escrita Coletiva tem como centralidade a produção de 

narrativas autobiográficas, gênero textual subjetivo, cuja escrita parte do relato da 

(auto)experiência, engendrando afetividades e memórias individuais, mas que são também 

 
17 Na metodologia freireana, o tema gerador parte do contexto e das vivências dos sujeitos do processo de ensino -

aprendizagem para a produção de um conhecimento significativo, crítico e global com vistas à transformação 

social.  

 



34 

 

coletivas. Escrever sobre si também é escrever sobre os outros, especialmente quando se trata 

dos sujeitos afrodiaspóricos, em consonância com a cosmopercepção de Conceição Evaristo de 

escrevivência. 

Horizonte no qual a literatura é entendida como representação dos grupos minoritários 

e expressão de suas vozes, transformando-se em um instrumento de denúncia e contestação da 

ordem hegemônica vigente. Partindo desse pressuposto, lemos excertos de narrativas de 

mulheres negras com o intuito de propiciar aproximações literárias, como “O Quarto de 

Despejo” de Carolina Maria de Jesus, e “Olhos d' àgua” de Conceição Evaristo, refletindo sobre 

as dificuldades enfrentadas na vida dessas duas escritoras, que relatam a discriminação e 

vulnerabilidades vivenciadas por elas e por outros corpos negros.  

A escrita pode ser tramada a partir do cotidiano, por isso, os desvios ortográficos 

presentes na narrativa de Carolina de Jesus não desqualificam seu testemunho. Assim sendo, 

refletimos sobre o preconceito linguístico, pois “o que está sendo avaliado não é apenas a língua 

da pessoa, mas sim a própria pessoa, na sua integridade física, individual e social” (Bagno, 

2003, p. 29). Igualmente discutimos sobre o etarismo a partir da biografia e poemas de Cora 

Coralina, demonstrando que não há limite de idade para escrever.  

Ademais, utilizamos como gatilhos de memória os filmes Escritores da Liberdade 

(2007), Histórias Cruzadas (2011) e O Contador de Histórias (2009), exibidos com a finalidade 

de promover a reflexão acerca da importância da narrativização de si. O filme cinematográfico 

já está consagrado como fonte histórica e como recurso didático, tal como as canções, que são 

ouvidas para despertar a sensibilidade artística-musical, evocar lembranças e afetos. O 

preenchimento das árvores genealógicas visa o reconhecimento da ancestralidade, todavia, a 

maioria consegue, com certo esforço, fazer a anamnese familiar até o nome de seus avós.  

Adicionalmente, realizamos a escrita de textos de forma colaborativa — a produção de 

um único texto em grupo —, geralmente a transcrição das entrevistas coletadas durante as 

pesquisas de campo, relatos de participação em congressos, apresentação dos Cadernos da EJA 

e na criação de poemas. No caso dos poemas coletivos, escolhemos uma temática, a partir dela, 

cada estudante profere uma palavra ou verso e, sem qualquer censura, registro as contribuições 

no quadro, projetando uma espécie de nuvem de ideias. Em seguida, iniciamos o procedimento 

de formulação e reformulação, refazendo os passos, montando uma sequência narrativa e 

ritmando, se o encadeamento pedir.  

Realizamos a revisão textual conjuntamente, levando em conta que esse processo pode 

ser desempenhado pelo professor, pelo aluno ou coletivamente pela turma. Exercitamos a 

prática de reescrita dos textos com o objetivo do aprimoramento de sua eficiência comunicativa. 



35 

 

Os métodos de revisão/reescrita textual oportunizam uma atitude crítico-reflexivo sobre a 

própria escrita, enquanto um processo contínuo de (re)elaboração. 

Seguindo os princípios éticos de uso de materiais autorais, após os devidos 

esclarecimentos, os estudantes assinam um termo simples de autorização para a publicação de 

suas produções. Celebramos com um café literário, no qual compartilhamos os textos escritos 

por meio da oralidade, compreendendo que essa prática apresenta um sentido terapêutico de 

cura (Sarlo, 2007). Enunciar, ouvir e ser ouvido através do espelhamento de experiências 

comuns, sobretudo das violências sofridas, é uma forma de empoderamento e de reexistência, 

não só no âmbito individual, mas também no coletivo.  

A Oficina de Escrita Coletiva começou sem grandes pretensões, ela nasceu no chão da 

escola por meio do fazer docente, amadurecida na práxis. Por conta das dificuldades 

relacionadas à exclusão digital, me disponibilizei para digitar os textos e digitalizar as imagens, 

compilando e organizando as coletâneas. Os Cadernos da EJA recebem os mesmos títulos dos 

congressos: 

 

Figura 2 – Reprodução das capas dos Cadernos da EJA (2017–2019) 

 

       Fonte: Elaborada pela autora , 2023. 

 

Durante a oficina, foram abordados temas geradores organizados em capítulos. No 

primeiro Caderno da EJA — Conte e Pinte sua história: aprendizagens ao longo da vida 

(2017), as narrativas de vida compõem o capítulo intitulado “Teia de Identidades”. Na seção 

"Escola: Asas ou Gaiola" são relatadas trajetórias de escolarização. Em "Sentimentos Tecidos 

através da EJA" reafirma-se a EJA como um direito. Já em "Vilas de Abrantes: fragmentos", 

“O lugar onde vivo” e “Memórias de Chegada” resgatam-se narrativas locais, histórias de 

pertencimento e experiências diaspóricas. Por fim, encerrou-se com os poemas produzidos em 

"Um Pouco Mais de Poesia".  

Nos Cadernos da EJA de 2018, as histórias de vida são o carro-chefe. Os capítulos são 

intercalados por ilustrações feitas pelos próprios estudantes. Nessa edição, privilegiou-se à 



36 

 

discussão do tema do “Trabalho Infantil”, evidenciando que a necessidade de trabalhar para 

sobreviver não é uma condição temporária, pois ela se inicia na infância e se estende por toda 

a vida: são corpos-trabalhadores (Arroyo, 2017) que ocupam a EJA. 

 

[...] o trabalho chega às escolas nos corpos-trabalhadores de milhares de 
crianças-adolescentes marcados desde cedo por processos de desumanização-
humanização, socializados nas vivências da família trabalhadora e nas 
próprias vivências de trabalhadores infantis e adolescentes. Suas experiências, 
desde a infância, têm o trabalho, o sem-trabalho, o ganhar a vida, o sobreviver 
como uma constante. Como uma condição de classe, de raça. Ganhar a vida, 
fugir da morte. Bem cedo, na infância aprendem-se membros da classe 
empobrecida. Explorada desde a infância [...] (Arroyo, 2017, p. 44). 

 

A maioria dos estudantes da EJA do CETIVA relata que trabalha em serviços braçais 

precarizados, geralmente de forma autônoma, sem vínculo empregatício, como pescadores, 

pedreiros, eletricistas, carpinteiros, jardineiros, piscineiros, sapateiros, marmoreiros, barbeiros, 

entregadores etc. Ao passo que as mulheres atuam no setor de serviços e comércio, como 

cabeleireiras, trancistas, confeiteiras, vendedoras, atendentes e caixas, além de trabalharem na 

construção civil com tarefas como rejunte, limpeza e outras incumbências. Entretanto, é maciça 

a presença dessas mulheres no setor doméstico, exercendo as funções de diaristas, cuidadoras 

de crianças e idosos, cozinheiras. 

Na oficina ministrada em 2018, agregou-se a prática da pesquisa de campo, 

desenvolvida na localidade chamada Fonte do Buraquinho, cujas entrevistas realizadas com o 

coletivo denominado "As Lavadeiras da Fonte" compõem um dos capítulos. Em face de um 

contexto em que muitos defendiam o armamento da população brasileira, encerramos a 

produção de 2018 com o tema da cultura da paz. 

Segundo os postulados de Paulo Freire, a educação para a paz pode superar a violência:  

do autoritarismo, da antidemocracia, das desigualdades e das injustiças sociais. A paz só pode 

ser estabelecida a partir do respeito à pluralidade e às diferenças — cognitivas, étnicas, 

religiosas, culturais, políticas. Paz como radicalidade ética e humana de acordo com o educador 

que, em 1986, foi contemplado com o Prêmio UNESCO da Educação para a Paz (Freire, 2006). 

Em 2019, o fazer pedagógico da Oficina de Escrita Coletiva, aliado ao cenário político 

conturbado do Brasil, impulsionou meu retorno à universidade18. A época em que me matriculei 

 
18 Desde 2016 que o Brasil passou a ser assombrado com duros golpes à democracia, à Educação, ao meio ambiente 

e aos direitos humanos. O desmonte dos direitos e a precarização trabalhista, que ampliam a vulnerabilidade social, 

aliadas aos discursos antidemocráticos, de negacionismo científico, homofóbicos, racistas e fascistas escancarados, 

expõe que o direito de existir estava sendo violado ainda mais. Após as eleições de 2018, eu sentia que a 

Universidade poderia ser um lugar de refúgio frente a onda de ódio e de medo promovida pelo bolsonarismo. 

Tentava reencontrar os meus, também idealizadores de um mundo menos distópico.  



37 

 

como aluna especial em duas disciplinas na Universidade do Estado da Bahia (UNEB – Campus 

I): 1) “Pesquisa (Auto)Biográfica: perspectivas metodológicas” e 2) “Educação, História e 

Memória Social". Na primeira, busquei conhecer epistemologias e procedimentos que 

pudessem qualificar minha prática docente. Oportunamente, participei do “Ateliê biográfico", 

ministrado pela pesquisadora Christine Delory-Momberger, criadora dessa metodologia e 

aporte teórico fundamental para as pesquisas autobiográficas em Educação.19  

Na disciplina “Educação, História e Memória Social” foi solicitado aos discentes, em 

sua maioria mulheres negras, que apresentassem trabalhos sobre perspectivas educacionais 

contemporâneas, quando presenciei um debate vibrante acerca da educação étnico-racial: 

literatura negra no espaço escolar; educação em espaços não-formais; pedagogia de terreiro, 

educação quilombola, antirracista. Categorias em voga, como interseccionalidade, 

escrevivência, aquilombamento, empoderamento e lugar de fala, fizeram-me refletir 

epistemologicamente sobre minha prática pedagógica e lapidar caminhos metodológicos. 

Consequentemente, a Oficina de Escrita Coletiva teve como temas: afetividades, saberes 

ancestrais, empoderamento, meu corpo negro e o mundo, eu, minha família e a terra, memórias 

do campo e do barro. Na ocasião, utilizei a Poteca20, que conheci em um dos seminários 

apresentados como impulsionadora de narrativas. Dentre as produções, ilustro com o 

depoimento de Dandara, que nos diz o seguinte: 

 

[..] Na época quando eu fui morar na roça eu tinha apenas quatro anos de 
idade. Minha casa era de barro, nós fizemos nossa própria casa com a ajuda 
de vizinhos daquele vilarejo, o processo de construção da casa foi dificultoso, 
mas muito divertido. Meu pai foi no mato pegar as madeiras para poder fazer 
a estrutura da casa, pegar cipó do mato também para colocar na casa, quando 
a estrutura da casa estava pronta foi o grande dia de tampar as gretas da casa, 
tiramos o barro de lá mesmo, eu e minha família, eu e a minha família 
tínhamos que pegar água na fonte ou no brejo não era muito perto, mas fazer 
o que?  Eu só aguentava um botijão de 05 litros de água. 
O processo do barro é muito legal, alguém joga água. A gente fica pisando o 
barro com os pés descalços, a sensação é incrível, enquanto pisávamos a gente 
cantava:”pisa pé”, pisa pé”... depois que o barro estava pastoso era hora de 
colocá-lo na parede, um colocava a mão por dentro e o outro colocava a mão 
por fora da parede e assim sucessivamente, enquanto outras pessoas pisavam 
no barro, na qual as crianças podiam participar, eu particularmente gostava 
muito, toda comunidade ajudava e assim consegui ter a minha casa, por mais 

 
19 Metodologia de produção autobiográfica e heterobiográfica, especialmente com autobiografias de formação, 

que empreende um movimento de reflexividade de si fazendo-se emergir projetos de si. 
20A Poteca, idealizada pela professora Clarissa Bittencourt de Pinho e Braga, da Universidade Federal da Bahia 

(UFBA), consiste em uma biblioteca composta por potes de barro que preservam histórias orais. Esses potes 

contêm objetos selecionados pelos narradores, que funcionam como gatilhos para a evocação, valorizando as 

referências culturais de cada sujeito (Souza, 2019). 



38 

 

que seja simples eu tinha a minha casa, depois de três dias secando o barro eu 
fui morar nela (Dandara, 2019). 

 

Esses relatos compõem o capítulo "Memórias da Terra e do Barro", resgatando saberes 

ligados à relação simbólica e material com a terra, expressando as cosmopercepções a partir do 

toque e do pisar. Em "Ancestralidade: memórias afetivas" deu-se ênfase às memórias afro-

maternas. No capítulo "Escrevivência e empoderamento de mulheres negras" constam os textos 

produzidos a partir da leitura de Conceição Evaristo, Carolina Maria de Jesus e Djamila Ribeiro, 

articulados ao debate da roda de conversa promovida por Naira Gomes e Bárbara Carine.  

Além disso, contamos com convidados como o grupo Capoeira de Engenho, que atua 

na comunidade há mais de 20 anos, aliando os ritmos da capoeira à poesia, cujas entrevistas 

resultaram no capítulo "CAPOEMA: Resistência Cultural em Vilas de Abrantes". Também em 

2019, foi realizada uma pesquisa de campo no quilombo da Cordoaria, os depoimentos 

coletados dos moradores foram obtidos por meio de entrevistas conduzidas pelos discentes.  

Concordando com Jesus e Marques (2017), de que as comunidades quilombolas rurais 

e urbanas no Brasil são centros coletivos da memória da diáspora negra, “lócus de produção e 

circulação de memórias e de conhecimentos dos povos negros do Brasil” (p. 254) e de exercício 

de autonomias e soberanias, os currículos escolares devem estar em conformidade com as 

Diretrizes Curriculares Nacionais para a Educação Escolar Quilombola (2012).  Assim, o 

CETIVA, especialmente por atender estudantes da Cordoaria e da Aldeia Tupinambá de 

Abrantes, precisa aperfeiçoar seu currículo sob uma perspectiva antirracista, sobretudo no que 

se refere à à plurietnicidade e à interculturalidade. 

Para Catherine Walsh (2010), a interculturalidade, numa escala crítica, não pode ser 

vista apenas como o encontro ou interação entre distintas culturas, mas como a criação de um 

novo tipo de conhecimento que questiona as relações de poder, dominação e colonização, 

desafiando as hierarquias impostas pela racialização e subalternização, rompendo com o 

modelo ocidental dominante de conhecimento,  

A autora (2010) entende a interculturalidade como uma prática pedagógica decolonial, 

que mira implodir, a partir da valorização da diferença, as estruturas coloniais do poder e do 

saber ao respeitar modos diversos de existir, conhecer e viver, encorajando “outras” formas de 

pensar, ensinar, aprender e sonhar, ultrapassando fronteiras culturais de matriz colonial 

eurocêntrica. 

Ressalto que a Oficina de Escrita Coletiva tem promovido abordagens educacionais 

antiepistemicidas ao resgatar a história de vida dos educandos e educandas negras da EJA 



39 

 

através da produção autoral. As narrativas dos estudantes têm expressado objeções ao 

epistemicídio, e a valorização positiva das identidades e culturas africanas e afro-brasileiras. 

Como exemplificado no poema a seguir, elaborado de forma colaborativa, enquanto uma 

estratégia pedagógica de construção conjunta de saberes, inspirada na filosofia Ubuntu. 

                       

MEU CORPO NEGRO 

Meu corpo negro habita as Memórias dos meus Ancestrais 
Narrativas de Vida de meus avós e meus pais....  

Ecoa Laços de Solidariedade, 
Negro é bonito, cheio de formosura, 

Mulheres cacheadas, crespas e empoderadas 
Beleza Pura! 

 
Braços largos, traços fortes, respeitem minha cor 

Sou negro com muito amor 
Corpo negro, alma transparente 

Meu cabelo crespo não define quem eu sou 
 

Ao falar de minhas origens não esqueço o meu valor 
Minha avó mulher humilde e guerreira 

Meu avô um homem negro, de respeito e trabalhador 
 

Sou o que sou porque herdei dos meus antepassados...  
Eu sou o mais belo dos belos, pele negra 
Cabelo lindo de resistência e liberdade  

Culinária ancestral 
No meu sangue há musicalidade. 

 
A escravidão aqui passou,  

Mesmo deixando marcas e desigualdades  
Hoje eu sou feliz do jeito que eu sou 

Que me fez ter resistência  
para lutar por minha felicidade.  

 
Negro é poder...  

Nasceu para vencer...  
Quer paz e igualdade.  

 
(Poema coletivo - EJA do CEVA, 2019)21 

 

 

No primeiro verso, o poema trata da conexão ancestral: “Meu corpo negro habita as 

memórias dos meus ancestrais”, indicando o corpo negro como um espaço de autoinscrição das 

memórias e vivências dos antepassados. De forma correlata, sinaliza a importância da herança 

 
21 O poema coletivo foi elaborado após a reflexão sobre os temas-geradores "ancestralidade, maternidade e 

afetividade” e “Meu corpo negro e o mundo”, que teve o poema “Vozes-Mulheres” de Conceição Evaristo como 

principal texto motivador. 



40 

 

cultural na construção da própria identidade: “Sou o que sou porque herdei dos meus 

antepassados...”, destacando as virtudes de seus avós (humildade, força, dignidade e 

resistência): “Minha avó mulher humilde e guerreira / Meu avô um homem negro, de respeito 

e trabalhador”.  Valorização reiterada nos versos “Narrativas de vida de meus avós e meus 

pais/Ecoa Laços de solidariedade”, pois evocam a importância das histórias de vida transmitidas 

de geração em geração, tecendo laços familiares e comunitários. 

Outro tema abordado é o orgulho da beleza negra: “Negro é bonito, cheio de formosura” 

e “Beleza Pura!”, repudiando os estereótipos que tentam aviltar ou apagar esse brilho e beleza, 

reforçando o empoderamento da estética dos cabelos das mulheres negras: “cacheadas, crespas 

e empoderadas”. Positivações revigoradas nos trechos seguintes: “Eu sou o mais belo dos belos, 

pele negra / Cabelo lindo de resistência e liberdade” visto que exalta a aparência física, 

associando o cabelo e a pele negra como símbolos de liberdade e resistência.  Embora valiosos 

para a afirmação identitária, as características físicas não definem a personalidade ou o valor 

de uma pessoa: “Meu cabelo crespo não define quem eu sou”. 

Dessa maneira, cabe aos próprios negros exigirem respeito e exercer o amor-próprio, a 

autoestima positiva e a autovalia: “braços largos, traços fortes, respeitem minha cor/Sou negro 

com muito amor” por meio do reconhecimento das próprias raízes culturais (musicalidade e 

culinária): “Ao falar de minhas origens não esqueço o meu valor”. 

De forma crítica e refinada, o coletivo de estudantes da EJA adverte que “a escravidão 

aqui passou/ deixando marcas e desigualdades”, traumas na sociedade. Contudo, destaca a 

própria luta pela felicidade como uma forma de superação: “que me fez ter resistência para lutar 

por minha felicidade,” já que ela não é dada, mas conquistada. Para, então, finalizar com 

palavras de ordem: “Negro é poder... Nasceu para vencer... Quer paz e igualdade”, expressando 

o empoderamento de si e de sua coletividade. 

 

 

1.2 Pesquisa autobiográfica: metodologia pós-colonial descolonizadora  

 

Quando cursei a disciplina “Pesquisa (Auto)Biográfica: perspectivas metodológicas”, 

tive a oportunidade de entrar em contato com os aportes epistemológicos dos estudos 

autobiográficos em educação, passando a dedicar especial atenção a pesquisas de autoras e 

autores que privilegiam tal abordagem: (Delory-Momberger, 2012, 2016; Josso, 2006; 

Meireles, 2018; Passeggi, 2010; Souza, 2013, 2014). 



41 

 

As tecnologias de contar e escrever histórias são mecanismos de poder, tanto na época 

em que os sacerdotes se assenhoreavam da sacralidade do códice quanto na contemporaneidade. 

O monopólio informacional dos meios de comunicação de massa ao longo do século XX, ou, 

no atual cenário de disputa de narrativas, hegemonicamente moldadas pela ideologia dos grupos 

privilegiados em seu obstinado propósito de dominação via imposição de uma verdade coletiva, 

permite-nos decodificar o domínio sociocultural daqueles que detêm o poder de nomear, 

escrever e contar sua versão da história.  

Ressalta-se que o gênero autobiográfico, por muito tempo, solenizava apenas a trajetória 

de um seleto grupo de homens excepcionais — políticos, militares e religiosos —, ou melhor 

dizendo, brancos, europeus e privilegiados. O cânone ocidental conservou seus extraordinários 

feitos, especialmente dos paladinos conquistadores, merecedores de serem prestigiados 

narrativamente. Em contrapartida, as histórias das pessoas comuns e de seus coletivos foram 

soterradas, visto que a maioria não tinha acesso à escrita e, por consequência, ao registro 

material de sua memória. Nesse cenário, as narrativas autobiográficas estavam a serviço da 

instituição de imaginários arquetípicos e da edificação do herói exemplar, fertilizando os mitos 

fundacionais de uma dada nação, semeando memórias históricas.  

Conforme Pollak (1989), as “memórias subterrâneas” são aquelas que estão à margem 

dos meios oficiais de expressão, isto é, das minorias; embora as lembranças reprimidas sejam 

traumáticas, sobrevivem clandestinamente como forma de resistência político-cultural. 

Argumento que as tentativas de silenciar essas memórias são uma das engrenagens que 

integram as engenharias coloniais de subalternização existencial, tal qual a inferiorização, 

desumanização e desqualificação. Defendo, a contrapelo, a construção de tecnologias, 

epistemologias e metodologias contra-subalternas, que se convertam em instrumentos 

ontológicos e pedagógicos.  

Os sociólogos William Isaac Thomas e Florian Znaniecki são reputados como os 

pioneiros no uso de histórias de vida como método de pesquisa no início do século XX, junto 

aos imigrantes em Chicago, Estados Unidos (EUA)22. A metodologia foi aplicada com o 

propósito de compreender as condições sociais do trabalho sob o enfoque dos próprios atores 

envolvidos, constituindo-se como um instrumento de conscientização e formação (Josso, 2006).  

Eles adotaram como objeto de estudo as trajetórias individuais e coletivas de migrantes, 

investigadas a partir de fontes alternativas, como cartas, diários, fotografias e relatos 

autobiográficos (Souza; Meireles, 2018). Essa abordagem promissora ficou em suspenso devido 

 
22 A chamada “escola de Chicago” engloba um conjunto de estudos sociológicos produzidos na Universidade de 

Chicago entre 1915 a 1940.  



42 

 

à Segunda Guerra Mundial. Somente nos anos 1960, sociólogos como Maurício Cattani e 

Franco Ferrarotti deram um novo fôlego à abordagem autobiográfica. Na década de 1980, 

começou a ser experimentada a concepção biográfica de formação na educação de adultos 

(Josso, 2006).  

Conforme Passeggi (2010, p. 123), Ferrarotti situou as histórias de vida como método 

investigativo que emergiu da crítica às metodologias positivistas, portanto, a “apropriação da 

história pessoal como história social não seria apenas objeto de pesquisa (auto) biográfica, mas 

seu método”. O adensamento de estudos (auto)biográficos nas ciências sociais e nas pesquisas 

educacionais23 corroborou para que a subjetividade adquirisse o status de conhecimento.  

No prisma de Foucault, a subjetividade dos sujeitos históricos é construída pela 

racionalização de suas experiências, ação e reflexão crítica sobre o processo vivido, isto é, a 

subjetivação, que envolve tanto a tomada de consciência de si quanto a problematização e 

superação dos mecanismos de assujeitamento que marcam sua existência (Nicolazzi, 2004). 

Para Thompson, na constituição da classe operária inglesa (1790-1830), as experiências vividas 

pelos trabalhadores estão inseridas em relações de dominação e exploração. Todavia, os 

indivíduos não são “sujeitos passivos ou autômatos das estruturas econômicas, mas sujeitos 

ativos na construção de seu devir" (Marquese, 2013, p. 230).   

Isto posto, as narrativas (auto)biográficas se configuram como corpus de pesquisa, 

enquanto metodologia qualitativa cuja epistemologia está centrada nas experiências dos sujeitos 

e sujeitas (Souza, 2014). 

 

Através deste método de pesquisa, por conseguinte, de suas perspectivas 
epistêmico-metodológicas, compreende-se a experiência humana e suas 
(re)significações como estrutura fundante do processo de narrar. Nesse 
sentido, a produção da narrativa torna-se um ato, uma disposição ontológica, 
pois os sentidos produzidos pelos sujeitos sobre si e sobre seus mundos 
revelam modos de apreensão e interpretação do vivido. Tais narrativas 
colocam em evidência a experiência humana, marcada por motivos, escolhas 
e princípios que orientam as ações dos narradores, estes, ao assumirem a 
“condição biográfica”, anunciam compreensões de si, circunscritas numa 
dimensão socioespacial (Meireles, 2018, p. 31). 

 

 
23 “De acordo com Nóvoa e Finger (2010) a utilização do método (auto) biográfico nas ciências da educação é 

relativamente recente. Essa perspectiva metodológica surgiu inicialmente na Alemanha no final do século XIX, 

como uma alternativa sociológica ao positivismo. Aplicada pela primeira vez de forma sistemática em 1920 por 

sociólogos americanos da Escola de Chicago, logo despertou polêmicas em torno de sua epistemologia. Desde 

então, seu uso de forma autônoma tem sido reivindicado por estudiosos do método” (Santos; Garms, 2014, p. 

4095). 



43 

 

Salienta-se que o século XX é abalizado como marco do fim das “grandes narrativas” 

instauradas pelo capitalismo ocidental, uma vez que a supremacia histórica do Ocidente passou 

a ser questionada, dando lugar à ideia de mundo pós-colonial (Maud, 2010). Na historiografia 

europeia, por exemplo, a Escola dos Annales inseriu novas fontes, como a história oral, e as 

“pessoas comuns” se tornaram agentes sociais nas narrativas históricas, influenciando a 

chamada História Nova (Le Goff e Peter Burke), assim como a perspectiva da “história que 

vem de baixo”, do grupo de marxistas britânicos da New Left Review, formado por Edward 

Thompson, Eric Hobsbawm, Christopher Hill e Stuart Hall.  

Souza e Meireles (2018) destacam que a história cultural (Chartier) promoveu a 

revalorização das autobiografias ao se interessar pelo cotidiano, pessoal e privado.  

 

A tentativa do movimento (auto)biográfico é de recuperar essa ausência do 
sujeito empírico, de carne e osso, focalizando a sua experiência. Essa 
preferência pelo sujeito epistêmico, abstrato, objetivo, explica a resistência da 
pesquisa científica positivista à palavra da criança, da mulher, do transexual, 
de pessoas do campo, das ruas, das favelas, da floresta, em função da 
“pobreza” de seu pensamento, da “insuficiência” de seus modos de se 
expressar, de sua “pouca” idade, da “insignificância” de sua experiência. 
“Deficiências” assim categorizados em função de critérios positivistas, 
coloniais, que desqualificam a legitimidade da palavra de quem foge aos 
padrões de racionalidade do adulto, de sexo masculino, branco, letrado 
(Passeggi; Souza, 2017, p.11). 

 

No decorrer da segunda metade do século XX, as minorias se entrincheiraram na luta 

pelo reconhecimento de suas identidades, recusaram os discursos dominantes e reivindicaram 

a valorização de suas memórias e experiências, enquanto atores sociais, com direito à voz e à 

memória. A agência de múltiplos sujeitos impulsionou o interesse em estudar “as massas dos 

esquecidos” pela historiografia, o que fez emergir as chamadas vozes dos “excluídos”. 

O feminismo teve grande contributo nesse processo ao questionar as relações 

hierárquicas patriarcais, desmascarar outras relações opressivas de poder e ao inserir a esfera 

da subjetividade no centro (Hall, 2003). Ressalto que o feminismo negro brasileiro e o afro-

americano têm alavancado mudanças epistemológicas insubmissas ao reivindicar o lugar de 

fala de mulheres negras como sujeitas na produção de conhecimento e ao articular “teoria, 

metodologia e prática política com vistas à transformação social” (Figueiredo, 2020, p. 2). 

Embora não sejam necessariamente correntes teóricas articuladas, os estudos culturais, 

multiculturais, pós-coloniais, subalternos e decoloniais se caracterizam como contra narrativas 

ao colocar o periférico em cena e por contestar os discursos de naturalização da subalternidade, 

tentando romper com os paradigmas colonizadores presentes nas instâncias hegemônicas de 



44 

 

produção, circulação e consumo de conhecimento, impactando um processo contínuo de 

descolonização epistêmica nos mais variados campos do saber. 

Nesse sentido, foram múltiplos os planos de descolonização política, econômica e 

cultural presentes nas experiências das Américas, Caribes e Áfricas, que intentavam gestar 

projetos educacionais destinados à emancipação e suplantação das heranças coloniais. Sob esse 

ângulo, os sujeitos subalternizados sofisticaram estratégias para formular, exercer e expressar 

suas soberanias políticas, econômicas e intelectuais (Jesus; Sampaio, 2017). 

 

Com efeito, a partir dos anos 1980, a crise dos grandes paradigmas, 
notadamente do estruturalismo e do behaviorismo, que haviam expulsado o 
sujeito do seu campo de investigação, abre novos horizontes para o “retorno 
do sujeito”, que reaparece sob múltiplas peles: a de autor, narrador, ator, 
agente social e personagem de sua história. Essa mudança, que se 
convencionou denominar de “giro linguístico” ou “giro discursivo”, está 
alicerçada numa inversão das relações entre pensamento/cognição e 
linguagem. A linguagem deixa de ser concebida, unicamente, como 
instrumento de expressão do pensamento para ser entendida como fator 
estruturante das visões de mundo, um modo de perspectivar a realidade, como 
sugere Tomasello (2003) e nessa mesma direção as representações do outro e 
de si (Passeggi; Souza, 2017, p 9). 

 

Também denominada de “guinada subjetiva” (Sarlo, 2007), as memórias e testemunhos 

pessoais constituíram matrizes de conhecimento. A escrita autorreferencial tornou-se uma fonte 

privilegiada para as ciências humanas e sociais (Gomes, 2004). 

Hoje, há consenso sobre as potencialidades das narrativas autobiográficas nas pesquisas 

acadêmicas e como método educacional (Josso, 2006). A pesquisa autobiográfica apresenta 

horizontes metodológicos para orientar caminhos de empoderamento de sujeitos 

subalternizados e invisibilizados, valorizando suas ontologias por meio da narrativização de 

suas experiências. Contribuindo, assim, para uma ciência comprometida com a alteridade e a 

diversidade, subvertendo a arrogância dos discursos jactanciosos dominantes e os paradigmas 

epistemológicos monolíticos.  

No método autobiográfico (Ferrarotti, 1991), as pessoas saem da acomodação de objeto 

de análise para ocuparem o lugar de protagonistas da investigação, assenhoreando-se como 

autoras e autores de seu projeto de formação (Josso, 2006). Com base nisso, “o objeto da 

pesquisa biográfica é explorar os processos de gênese e de devir dos indivíduos no seio do 

espaço social, de mostrar como eles dão forma a suas experiências, como fazem significar as 

situações e os acontecimentos de sua existência” (Delory-Momberger, 2012, p. 524).  



45 

 

Christine Delory-Momberger, ao revisar os fundamentos epistemológicos e 

metodológicos da pesquisa biográfica em Educação, elabora o conceito de biografização, que 

significa  

 

O conjunto das operações e dos comportamentos pelos quais os indivíduos 
trabalham para se dar uma forma própria na qual eles se reconhecem a si 
mesmos e se fazem reconhecer pelos outros. Essa tomada de forma tem uma 
dimensão reflexiva e autorreferencial no sentido em que ela consiste em 
relatar as situações, os acontecimentos dentro de si mesmo. Nesse sentido, a 
biografização surge como uma hermenêutica prática, um quadro de 
estruturação de significação da experiência exercendo-se de forma constante 
na relação do homem com sua vivência e com seu ambiente social e histórico 
(Delory-Momberger, 2016, p.139). 

 

Através da biografização, ocorre a reflexividade como uma possibilidade de reinvenção 

do sujeito, que, ao narrar, pode reestruturar sua visão de mundo e reconfigurar sua identidade. 

Logo, há uma dimensão formativa “de dar forma e sentido – a experiência vivida” (Delory-

Momberger, 2016, p. 141). Em síntese, a biografização é uma espécie de “metabolização” das 

experiências por meio da narrativa, que pode ser oral ou escrita, pois “a pessoa que narra, 

embora não possa mudar os acontecimentos, pode reinterpretá-los dentro de um novo enredo, 

reinventando-se com ele” (Passeggi; Souza, 2017, p. 8).  

Nessa orientação, advogo que as narrativas autobiográficas podem funcionar como 

instrumentos de libertação dos sujeitos e sujeitas, ao concederem aos narradores refletir sobre 

si, e reinventem-se por meio de um processo contínuo de “reflexão-ação”.24 Por conseguinte, o 

movimento autobiográfico caracteriza-se como uma “aposta de caráter epistemopolítico e pós-

colonial” (Passeggi; Souza, 2017, p. 10), alicerçada na abordagem epistemológica que Passeggi 

(2016) denomina hermenêutica descolonizadora. Tal abordagem viabiliza investigar como se 

dá a superação dos projetos coloniais e neocoloniais de sujeição e submissão, com vistas a 

fortalecer processos de autoemancipação 

Nesse contexto, a escrita autobiográfica é capaz de transgredir os moldes colonizadores, 

afastando-se do "padrão cultural canônico" (Passeggi, 2016), ao questionar a perspectiva 

 
24 “Existem quatro orientações do movimento (auto)biográfico no Brasil. A primeira considera as narrativas 

autobiográficas como um fenômeno antropológico. Nesse sentido, interessa -se pelos processos de individuação e 

de socialização dos seres humanos, interrogando-se sobre como nos tornamos quem somos. A segunda orientação 

utiliza as narrativas como fonte e método de investigação qualitativa, indagando -se sobre práticas sociais, não 

apenas para produzir conhecimento sobre essas práticas, mas para perceber como  os indivíduos dão sentido a elas. 

A terceira orientação faz uso dessas narrativas como dispositivos de pesquisa -formação, instituindo o sujeito como 

pessoa interessada no conhecimento que ela produz para si mesma (Souza, 2006 a). Finalmente, a  quarta orie ntação 

estuda a natureza e a diversidade discursiva das escritas (grafias) da vida (bios)” (PASSEGGI; SOUZA, 2017, 

p.10). 



46 

 

cartesiana e eurocêntrica, que nega a subjetividade dos indivíduos e lhes impõem identidades 

estereotipadas. Sob esse prisma, a escrita de si converte-se em uma ferramenta de resistência 

para aqueles e aquelas que vivenciaram situações extremas. Narrar a própria história permite 

afirmar a existência, (re)construir a identidade e ressignificar experiências, ajudando a vencer 

traumas frequentemente apagados ou negados pela violência estrutural. 

Deste modo, memórias marginalizadas transformam-se em mecanismos de 

conscientização e de elaboração de uma visão contra hegemônica de mundo (Souza; Balassiano; 

Oliveira, 2014). Os testemunhos de sobreviventes dos projetos de opressão e extermínio 

contrapõem-se à história oficial, tradicionalmente focada no triunfo dos vencedores (Kramer, 

2014). Além disso, a escrita de si liberta as memórias individuais da necessidade de validação 

por um intermediário ou mandatário, figura que, historicamente, monopolizou a autorização, 

filtragem ou censura das narrativas alheias, condicionando-as a interesses hegemônicos e 

sujeitando-as de acordo com suas predileções e prerrogativas.  

Logo, a prática da escrita de si na educação é descolonizadora porque promove a 

afirmação de um eu-discursivo, a subjetivação e a autonomização de si (Souza; Balassiano; 

Oliveira, 2014). Segundo Josso (2006, p. 32), no projeto de formação biográfica, o professor-

condutor ou a professora condutora acompanha o movimento da “história de um ser humano 

em devir”.  

Conforme Abrahão (2006), a narrativa possui uma tríplice dimensão: constitui-se como 

ato de narrar, método de investigação e processo de ressignificação da experiência vivida. 

Tendo em vista o entrelaçamento entre as dimensões pessoais e socioculturais na construção da 

subjetividade humana, as histórias de vida também se apresentam como fontes capazes de 

revelar as memórias coletivas inseridas em determinados contextos históricos. 

O método autobiográfico oportuniza a compreensão de experiências situadas no espaço-

tempo, enquadradas em um determinado contexto sociocultural, estabelecendo as conexões 

dialógicas entre o público e o privado, o singular e o plural, o particular e o comunitário. Ele 

também leva em conta a relação intersubjetiva entre pesquisado(a) e pesquisador(a), cujas 

experiências e sensibilidades integram o percurso da pesquisa.  

Guiada por essa bússola, compreendo a relação entre autobiografia e educação como 

uma ferramenta de autoemancipação por meio da chave da autobiografização (Delory-

Momberger, 2016). Contudo, faz-se necessário “enegrecer" esse arcabouço teórico-

metodológico, visto que intelectuais africanos e afrodiaspóricos têm também refletido sobre a 

importância da produção autorreferenciada como forma de libertação. São os casos de Mbembe 

(2001), com a chave da autoinscrição, e de Conceição Evaristo (2009), com a escrevivência, 



47 

 

pois, parto da hipótese de que as práticas de autoinscrição são instrumentos de resistência 

ontológica dos povos subalternizados, sobretudo negros, em face da contínua negação de sua 

humanidade, reiterada pelos interesses supremacistas da branquitude. Da mesma forma, a 

escrevivência se configura como uma forma de empoderamento, especialmente das mulheres 

negras, diante da objetificação e dos epistemicídios impostos. 

 

Figura 3 - Articulação entre três chaves teóricas na análise do objeto de estudo  

 

         Fonte: Elaborado pela autora, 2025 

 

Cogito que meu trabalho pedagógico com a escrita de narrativas autobiográficas de 

estudantes negros na Educação de Jovens e Adultos tem colaborado para a elevação da 

autoestima dessas sujeitas e sujeitos, enquanto senhoras e senhores de suas memórias e suas 

trajetórias, por meio da (auto)construção de autoimagens positivas, rompendo com as 

representações desumanizantes, aquelas que forjaram intencionalmente “identidades coletivas 

negativas dos trabalhadores, das mulheres, de indígenas, negros, camponeses, quilombolas e 

periféricos” (Arroyo, 2017, p. 38).  

Ressalto que as memórias dos povos negros estão vinculadas aos estigmas da opressão 

racial, escravização e colonização (Kilomba, 2019). Sequelas das experiências coloniais 

marcadas por tentativas perversas de objetificação, e também de diversas outras estratégias vis 

de dominação e generalizações estereotipadas que pretendiam inferiorizar e alienar às pessoas 

negras de sua humanidade, assim como de sua potência criativa e criadora. Frente a isso, a 

memória se apresenta aqui como resistência, restituição e d ireito soberano de saber de si e dos 

seus.  Entendo, portanto, que é pertinente considerar  

 

a Memória como conceito, como possibilidade de reconstrução do ser negro 
na diáspora é abrir guerra a si mesmo, de se transformar e sair em agência do 
mundo, das memórias, seus sentidos, significados e usos. É restituir a 



48 

 

lembrança, a memória e a história do ser africano e seus descendentes negros 
na diáspora, aos próprios negros (Pessanha; Paz; Saraiva, 2019, p. 114). 

 

 

1.3 Sujeitas-narradoras-pensadoras da pesquisa  

 

As sujeitas-narradoras-pensadoras da pesquisa são três educandas da Educação de 

Jovens e Adultos do Colégio Estadual de Tempo Integral de Vila de Abrantes, que participaram 

da Oficina de Escrita Coletiva entre 2017 e 2019.   

Empregou-se o conceito de sujeitos-narradores (Meireles, 2018), visto que também me 

aproprio da noção de narrador, enquanto aquele ou aquela que conta suas experiências, de 

Walter Benjamin (2000). Elas são compreendidas neste trabalho como agentes de sua própria 

história, bem como intérpretes de suas vivências e do contexto ao qual estão inserid as, 

considerando-se que todo (a) narrador (a) é um (a) pensador (a) (Magalhães, 2002). 

Em razão da amplitude dos Cadernos da EJA, que contou com a participação de 

aproximadamente 60 estudantes, tornou-se inviável retomar a totalidade dos relatos na tese. Por 

esse motivo, optei por priorizar algumas dessas escrevivências, com base em critérios teórico-

metodológicos e ético-políticos a serem explicitados.   

A escolha do recorte para esta pesquisa, composto por três mulheres negras estudantes 

da EJA, não se sustenta em critérios quantitativos de representatividade estatística. Ao 

contrário, baseia-se na densidade narrativa e complexidade das imagens projetadas por essas 

mulheres por meio de suas autoinscrições. Admito ainda o impacto subjetivo provocado por 

essas narrativas, que mobilizaram memórias, afetos e identificações pessoais. Longe de 

comprometer a objetividade da investigação, esse envolvimento desvela a potência do método 

autobiográfico por possibilitar uma compreensão situada e aprofundada das experiências 

compartilhadas. 

Este recorte não busca representar a totalidade do grupo participante, mas, sim, dar 

visibilidade à algumas das vozes que expressam de maneira potente a intersecção entre raça, 

gênero, classe e escolarização, elementos centrais para a compreensão dos efeitos nocivos do 

racismo estrutural e das formas de resistência ontológica presentes na EJA.  

Tal opção metodológica está ancorada em premissas da crítica pós-colonial, que 

questiona as lógicas totalizantes da ciência moderna de matriz eurocêntrica ao valorizar a 

enunciação de sujeitos subalternizados. Nessa conjectura, as autoinscrições dessas mulheres 

reinscrevem modos de ser, saber e existir fora dos paradigmas coloniais hegemônicos, 



49 

 

fomentando sua desestabilização. Ademais, segundo os pilares dos estudos autobiográficos em 

Educação, cada narrativa assume um caráter radicalmente insurgente, autoemancipatório e 

pedagógico. 

A seleção das três colaboradoras diretas da pesquisa seguiu os seguintes critérios: 1) A 

viabilidade de contactar as estudantes da EJA que integraram a Oficina de Escrita Coletiva 

(2017-2019), e a disponibilidade para participarem das entrevistas narrativas realizadas em 

2024. 2) Vínculo de confiança previamente estabelecido com a pesquisadora, fundamental para 

a escuta sensível de histórias marcadas por dor, violências e silenciamentos. 3) Ser mulheres 

afrodescendentes que vivenciaram experiências no trabalho doméstico. Reflito, quais os 

sentidos produzidos por essas sujeitas acerca de suas próprias vivências? Teriam sido 

atravessadas por preconceitos e epistemicídios?  

Em consonância com os princípios éticos da pesquisa, todas as colaboradoras assinaram 

o Termo de Consentimento Livre e Esclarecido (TCLE) para uso de imagem e conteúdo das 

entrevistas realizadas em 2024, abrangendo outros materiais por elas produzidos durante a 

Oficina de Escrita Coletiva, entre 2017 e 2019, tais como poemas, ilustrações e depoimentos.  

Cabe registrar que, atendendo a sugestão da banca examinadora e em respeito às 

situações de violência retratadas pelas participantes, optou-se pela utilização de pseudônimos 

mesmo havendo autorizações formais para a identificação pelos nomes reais. A seguir,  

apresento em ordem alfabética o perfil biográfico de cada colaboradora — Dandara, Esperança 

Garcia e Maria Firmina —, com o objetivo de contextualizar suas experiências sem 

comprometer sua privacidade.  

 

Perfil das entrevistadas 

 

“Dandara” 

 

Dandara nasceu em 29 de abril de 1998 e cresceu na cidade de Camaçari, Bahia. Seu 

pai, A., é pescador e caseiro, e sua mãe, J., é autônoma e dona de casa; ambos não tiveram 

oportunidades educacionais, trabalham sem registro em carteira e sem direitos previdenciários 

assegurados.  

Ela enfrentou grandes dificuldades para continuar sua escolarização formal devido a 

diversos óbices. No entanto, foi a primeira de sua família a concluir o ensino médio na Educação 

de Jovens e Adultos, em 2019, quando participou da Oficina de Escrita Coletiva.  Hoje, aos 26 

anos, Dandara se descreve como solteira no papel, mas “enrolada” em um relacionamento. Ela 

é mãe de três filhos: uma menina de 11 anos, um menino de 9 anos e a caçula, que tem apenas 

1 ano. Hoje, ela mora com o atual companheiro e a filha mais nova, enquanto os dois mais 

velhos vivem com o pai e a avó paterna.  



50 

 

Após concluir o ensino médio na EJA, ela fez um curso de assistente administrativo, 

trabalhou como diarista e realizou atividades variadas de forma autônoma para sustentar sua 

família. Para Dandara, a maternidade é uma jornada desafiadora, pois ela foi impedida de ter 

contato com seus dois primeiros filhos. 

Recentemente, ela iniciou um projeto de ensino de capoeira gratuito, mesmo sem 

recursos e apoio, para as crianças carentes do distrito de Monte Gordo, Camaçari, onde reside. 

Para Dandara, a educação e a capoeira são ferramentas importantes para o empoderamento de 

crianças, jovens e adultos negros e periféricos. Ela pretende cursar Educação Física na 

universidade.  

 

 

“Esperança Garcia” 

 

Esperança Garcia nasceu em 19 de setembro de 1981, em Floresta Azul, no sul da Bahia, 

atualmente reside em Feira de Santana, no mesmo estado. Hoje ela tem 43 anos, é casada e mãe 

de dois filhos: um menino de 26 e uma menina de 20 anos.  

Nascida em uma família de origem humilde, ela cresceu em uma área rural, onde 

ajudava seus pais na lida do campo, ambos agricultores e não alfabetizados. Sua mãe faleceu 

aos 35 anos devido ao câncer e, desde então, assumiu a responsabilidade de cuidar de suas irmãs 

mais novas, sendo a quarta filha de uma família com sete irmãos. Cenário que a levou a 

interromper os estudos precocemente. 

 Ela retornou à escola na fase adulta por meio da Educação de Jovens e Adultos, 

participando da Oficina de Escrita Coletiva em 2018, concluindo o ensino médio no ano 

seguinte. A retomada de sua trajetória escolar foi motivada pelo desejo de que ela fosse um 

exemplo para seu filho, inspirando-o a concluir a formação básica também na EJA.  

Esperança Garcia morou por muitos anos em São Paulo durante sua juventude. Depois 

que concluiu a EJA voltou a morar lá por alguns anos, retornando para à Bahia em 2024. Ela 

tem feito cursos nas áreas de confeitaria, vendas, eletricidade e gastronomia, e está avaliando 

ingressar em um curso técnico de enfermagem ou cursar uma faculdade na mesma área. 

Atualmente, trabalha como diarista.  

Hoje, ela reflete sobre os desafios de sua trajetória pessoal, marcada por ter se tornado 

mãe aos 15 anos e por ter vivenciado relacionamentos abusivos. Sua experiência de vida e 

princípios inspiram seus filhos, ensinando-os a valorizar a educação e nunca desistir. 

 

 

 

 “Maria Firmina” 

 

Nascida em 18 de setembro de 1988, em Lauro de Freitas, Bahia, Maria Firmina, 

atualmente com 36 anos, reside em Vila de Abrantes, Camaçari. Seus pais, que tiveram cinco 

filhos (um dos quais faleceu ainda na infância), concluíram o ensino médio apesar das 

dificuldades financeiras e sempre a incentivaram a estudar. 



51 

 

Ela é mãe de uma moça de 18 anos, que trabalha em uma sorveteria e açaí, e de um 

rapaz de 16 anos, que está no ensino médio. Atualmente, divide a vida com um ex-colega da 

EJA, que trabalha informalmente como rondista. Recentemente, o casal sofreu a dolorosa perda 

de um filho amado, ainda recém-nascido. 

Maria Firmina participou da Oficina de Escrita Coletiva por dois anos, 2017 e 2018.  Ela 

trabalha de forma autônoma e tem se qualificado nas áreas de confeitaria e panificação. 

Acompanhando a trajetória de fé de sua família, foi consagrada missionária pela Assembleia de 

Deus Comunidade Shekinah, onde seu pai atua como pastor-presidente. Juntos têm conduzido 

trabalhos sociais que apoiam e fortalecem a comunidade de Vila de Abrantes e seu entorno. 

Maria Firmina tem como projeto cursar Licenciatura em Letras e se especializar em 

psicopedagogia, motivada pela paixão que tem pela escrita e por ajudar crianças com 

dificuldades de aprendizagem. 

 

 

1.4 Entrevista narrativa, corpus e interpretação 

 

Acreditando que a vida pode ser textualizada através da oralidade, da escrita ou de 

imagens (Passeggi, 2010), deixo registrado que não concebo, de maneira alguma, a textualidade 

existencial por meio da escrita como a única forma válida de autoinscrição, até porque estaria 

reiterando a hegemonia grafocêntrica das sociedades ocidentais.   

Em minha experiência como educadora de adolescentes, jovens, adultos e idosos de 

escolas públicas da periferia, sei da importância de reconhecer as subjetividades desses sujeitos 

na simples inscrição da palavra “presente”, que significa “ainda estou aqui”, “também faço 

parte”. Logo, defendo a escola como espaço de enunciação e valorização das múltiplas 

potencialidades e das inúmeras formas de autoinscrição, respeitando suas artes e saberes, 

historicamente desqualificados nos meios oficiais de expressão e de produção de conhecimento: 

uma comida saborosa, crochê, artesanato, bordado, sabão, poesia, retórica, canto, desenho, 

turbante, trançado, dança, construção, invenção.  

Dessa maneira, o corpus desta investigação é constituído por textos autobiográficos e 

outras criações autorais (poemas) presentes nos Cadernos da EJA (2017-2019), produzidos 

pelas colaboradoras da pesquisa quando participaram da Oficina de Escrita Coletiva, mas 

também dos relatos orais colhidos na entrevista narrativa, realizada em 2024. As transcrições e 

a sistematização das entrevistas encontram-se disponíveis no apêndice deste trabalho. 

A entrevista narrativa consiste em uma “entrevista individual onde os sujeitos falam de 

si e de seus percursos, disponibilizando informações importantes de suas existências" (Souza; 

Meireles, 2018, p. 296). A escolha desse dispositivo se explica pelo fato de que “as entrevistas 



52 

 

narrativas se caracterizam como ferramentas não estruturadas, visando a profundidade de 

aspectos específicos, a partir das quais emergem histórias de vida, tanto do entrevistado como 

as entrecruzadas no contexto situacional” (Muylaert et al., 2014, p. 194). Organizei a entrevista 

a partir dos seguintes eixos temáticos ou temas-geradores: (i) história de vida/identificação; (ii) 

Trajetórias educativas/ Educação de Jovens e Adultos; (iii) Percepções identitárias e 

experiências discriminatórias; (iv)Trabalho (infantil/doméstico); (v) Projetos de vida.  

 Os temas-geradores foram escolhidos por oportunizar analisar as percepções étnico-

raciais, as experiências de epistemicídios, racismos e outras violências interseccionais que 

irrompem nos relatos das entrevistadas, além de suas histórias de resistências e reexistências. 

Metodologicamente, a entrevista narrativa biográfica, que se concentra nos sujeitos, pretende 

recuperar e compreender as experiências de mulheres negras, englobando suas trajetórias 

pessoais, sociais e históricas (Kilomba, 2019). 

As entrevistas ocorreram de forma consensual entre entrevistadora e entrevistadas, que 

contaram livremente suas histórias de vida. A pesquisadora realizou poucas intervenções, 

procurando manter uma postura de escuta sensível e respeitosa às palavras, gestos e silêncios. 

Essa atitude foi orientada pela adoção de uma “epistemologia atenta”, conforme propõe Silva 

(2018), compreendida como uma abordagem excêntrica, isto é, produzida fora do eixo 

hegemônico do Norte global, que se fundamenta na legitimação dos saberes posicionalizados, 

concebidos a partir das experiências históricas dos sujeitos subalternizados, fazendo do respeito 

e da atenção às diferenças como um princípio epistemológico emancipatório. 

Concordo que as narrativas são representações ou interpretações de mundo; logo, não 

estão sob o crivo da veracidade, necessitando serem validadas como verdadeiras ou julgadas 

como falsas (Muylaert, et al., 2014). A entrevista narrativa é focada nas experiências do(a) 

narrador(a), entendido(a) “como agente e paciente das interações sociais no meio social em que 

vive” (Passeggi, 2010, p. 120). Portanto, intérprete de seus próprios itinerários biográficos, 

envoltos pelas dimensões social e subjetiva, particular e coletiva.  

Na narrativa, o tempo presente, passado e futuro se articulam na perspectiva de Ricoeur 

(1994), por essa razão, o fluxo narrativo não segue uma linearidade temporal, mas sim as 

espirais do ato de lembrar. Considerando a tridimensionalidade temporal, essa análise não se 

restringe ao período em que as narradoras eram estudantes da EJA, mas incide sobre a 

integralidade de suas existências. Através da entrevista narrativa, embora não linear, tentei 

acompanhar as trajetórias desde a infância (tempo de lembrar) até o momento presente (tempo 

de narrar), perpassando pelos projetos futuros (tempo de esperançar), com a finalidade de 

textualizar as histórias de vida das sujeitas-narradoras-pensadoras da pesquisa.   



53 

 

Diante do exposto, inspirada nas proposições analíticas de Souza (2014) e Meireles 

(2018), realizei os seguintes procedimentos: 1) Transcrição dos áudios; 2) Criação de perfil 

biográfico; 3) Delimitação das unidades de sentido; 4) Sistematização; 5) Análise das fontes.  

Em termos analíticos, no campo da pesquisa (auto)biográfica sugere-se que seja 

empregado um trabalho hermenêutico de “(re)interpretação” da vida dos sujeitos-narradores, 

pois, de acordo com Delory-Momberger (2012, p. 532), a hermenêutica “instaura um 

encaminhamento da análise das estruturas textuais, a maneira como os locutores constroem as 

constelações de ações, acontecimentos, experiência de sua vida”. Dessa forma é possível 

“esclarecer registros e articulações dialéticas das leituras temáticas e interpretativas no processo 

de escrita e compreensão de percursos, trajetórias e experiências de vida dos sujeitos, mediante 

o agrupamento de unidades de significações'' (Souza, 2014, p. 45). 

Meireles (2018) realiza um “empreendimento hermenêutico” de análise dos dados 

biográficos produzidos no decorrer de sua pesquisa narrativa, desenvolvida na cidade de 

Canudos, Bahia. Segundo a pesquisadora, 

 

Cabe destacar que a análise de narrativas ainda representa um desafio no 
campo das pesquisas (auto)biográficas, visto que, ao buscar compreender os 
itinerários biográficos, abrem-se diversas e complexas possibilidades de 
interpretação. Por essa razão, os pesquisadores têm buscado, a partir de uma 
virada hermenêutica, realizar uma análise na perspectiva de vislumbrar os 
sentidos que são postos pelos próprios narradores no processo de contar e 
interpretar as histórias enunciadas. Por isso, o trabalho analítico não se ocupa 
em interpretar o evento biográfico, enquanto transitório, busca, por sua vez, 
compreender a sua significação (Meireles, 2018, p.48). 

 

Deste modo, na perscrutação das entrevistas narrativas, prioriza-se o conhecimento 

hermenêutico produzido pelo próprio sujeito-narrador, interpretando-se os significados ela ou 

ele mesmo atribui às suas experiências, tendo em vista que, “na apreciação de dados de base 

hermenêutica, compreende-se que é o próprio sujeito que seleciona os elementos biográficos 

narrados, é ele que, cuidadosamente, organiza as estruturas de significação dos acontecimentos” 

(Meireles, 2018, p.49).  

Em suma, no ato de narrar, o sujeito constrói um conhecimento sobre si (Souza, 2013), 

exercendo um trabalho de reflexividade biográfica. Consequentemente, talvez a pesquisadora 

“não possa fazer nada a não ser “contar” por sua vez aquilo que lhe “contam”, os relatos dos 

outros. É pouco e é muito, é o preço de uma ciência “humana” – e é seu tesouro” (Delory-

Momberger, 2012, p. 535).  

 



54 

 

2 RACISMOS E ANTIRRACISMOS 

 

 

Quando eu saía com minha madrasta, ela considera a gente como filha sempre 
falou que é filha e ela entrou no mercado e aí perguntou, mas você é o que 
dela? Você é a empregada dela? E ela olhou pra mim assim aí eu falei não, ela 
é minha mãe, aí ela falou assim mas como assim ela é sua mãe? Eu falei assim, 
por que você tá perguntando? olha só a cor dela e como é a aparência da sua 
madrasta? Minha madrasta é negra afro mesmo, uma negona e os meus irmãos 
ficam um pouco de café com leite, meus irmãos ficam bem mais puxados pro 
meu pai do que pra minha madrasta. 
Já da minha família ficou uma mistura, puxou um pouco a minha mãe que era 
bem branca com a mistura do meu pai afro, então a gente ficou ali no meio e 
a minha madrasta meus irmãos já é mais negro já puxou a parte mais afro deles 
dois, mas pra isso pras pessoas se olharem mas é café e leite eu falei é um café 
e leite pra uma mistura ótima por que? não pode? Então eu já passei assim, já 
vi muito preconceito deles fazerem esse tipo de pergunta e o que mais, assim, 
me chateou foi perguntar se minha madrasta era nossa empregada, ah! Então 
por ser negra não pode ser mãe ela tinha que ser empregada tinha que ser 
empregada de vocês? 
Então, eu creio assim que as minhas irmãs também já passou muito por isso 
tem duas irmãs que é negona, tem outro irmão também que é bem negão, 
então, isso a gente fala ah é meu irmão, mas irmão, irmão é irmão de sangue, 
ah, mas vocês são tão diferentes, como assim que vocês são diferentes? Foi 
meu pai negro, minha mãe já era branquela, então a gente ficou uma mistura, 
então, assim, eu já sofri assim na pele assim de principalmente assim na área 
assim que a gente nordestino, isso também tem muito, então falam “nossa, 
mas você nem parece que você é da Bahia”, mas, gente, o que tem a ver da 
Bahia? Porque a minha cor define que eu sou da Bahia que eu não sou da 
Bahia, o que isso tem a ver?  Então tem muito disso ainda hoje, até que 
melhorou muito pela justiça, não foi nem pelas pessoas, mas a gente vê no 
olhar, “ah mas você é da Bahia, nossa mas você é diferente”, mas eu sou 
diferente por quê? (Esperança Garcia, 2024). 

 

Esperança Garcia compartilha que enfrentou discriminações enquanto trabalhadora 

doméstica e preconceitos xenofóbicos em São Paulo por ser baiana. No entanto, ela não associa 

essas situações à cor de sua pele, que descreve como amarela. Ainda assim, reconhece os 

impactos do racismo ao testemunhar que seus irmãos e sua madrasta, com pele mais escura, 

sofreram discriminações explícitas. Embora se posicione como uma mulher não branca, ela 

demonstra uma certa dificuldade em afirmar plenamente sua negritude. 

Esse episódio de discriminação racial evidencia os estereótipos atribuídos às pessoas 

negras com base em sua aparência física, vinculando-as ao trabalho doméstico ou funções 

servis. Nessa fala, apresenta-se uma espécie de colorismo devido à variedade de tons de pele 

dentro da família, que gera questionamentos sobre o pertencimento familiar. Outro fator 

importante é que a cor da pele está relacionada à origem geográfica, no caso, a Bahia, 

ignorando-se a diversidade étnica dos nordestinos. 



55 

 

O questionamento sobre a capacidade da mulher negra de desempenhar a maternidade 

atualiza a imagem colonial que a destinava ao cuidado exclusivo dos filhos brancos da casa-

grande, negligenciando o direito de ser mãe de seus próprios filhos. 

Gostaria de pontuar que o uso das expressões “negão” e “negona” pela narradora não 

apresenta caráter pejorativo (conforme representações sexualizadas e racializadas que 

relacionam os corpos negros a hipersexualização e à força bruta), e, sim, descritivo, buscando 

demarcar à identidade racial de seus familiares. A autora afirma que houve mudanças legais no 

combate ao racismo, mas percebe que o preconceito se manifesta nos olhares e nas inquirições 

das pessoas. 

“Mas eu sou diferente por quê? Reproduzo a pergunta da pensadora para também refletir 

sobre a normatividade branca definir o que é considerado normal, enquanto que os grupos 

marginalizados estão sempre “fora do lugar”, ocupando a posição de outsiders, particularmente 

as pessoas que não se enquadram nos padrões de identidades e racializações.  Assim, Esperança 

Garcia desafia os rótulos que lhe foram atribuídos pelo olhar da exterioridade.  

Ressalta-se que, segundo Grada Kilomba (2019), o racismo consiste na construção e 

hierarquização da diferença. Ao analisar episódios de racismo cotidiano vivenciados em 

autobiografias de mulheres negras, a autora constatou que essas mulheres são frequentemente 

confrontadas com perguntas a respeito de seus corpos e origens, demonstrando uma relação 

fantasiosa entre “raça e territorialidade”. A observação e o questionamento seriam formas de 

controle e de poder exercidas pela normatividade branca, que busca, a partir de seu campo de 

visão, reiterar a autoridade colonial de definir a outridade e seu lugar social, além de, numa 

perspectiva fanoniana, despersonalizar as pessoas negras, alienando-as de si mesmas. 

Outro episódio, relatado por Maria Firmina (2024) expressa de forma contundente como 

o racismo, enquanto mecanismo de definição do lugar social dos povos negros, também se 

manifesta no ambiente escolar, quando sua filha foi alvo de discriminação racial: “Chamaram 

ela de negrinha na fila do almoço. Disse que ela era uma negrinha que não tinha que estar ali 

na fila não, que o lugar dela não era naquela fila esperando o almoço não, que era para ir para 

a cozinha.” 

O relato evidencia como o racismo estrutural persiste nos ambientes escolares por meio 

de discursos que reforçam estigmas históricos, estéticos e culturais de inferiorização de pessoas 

negras. O chamado racismo escolar reproduz discursos e práticas discriminatórias que 

marginalizam estudantes negros e negras no espaço educativo, bem como a omissão 

institucional frente aos episódios de injúria e violência racial. Ademais, termos como 

“negrinha” e “lugar na cozinha” revelam heranças coloniais que ainda definem o lugar social 



56 

 

do corpo negro, naturalizando desigualdades e exclusões. O episódio reforça a necessidade de 

práticas pedagógicas comprometidas com o antirracismo, sobretudo em contextos como o da 

Bahia, onde a maioria dos estudantes é negra, mas ainda enfrenta obstáculos para ser 

reconhecida e valorizada como tal.  

Embora Maria Firmina se inscreva como mulher negra em algumas passagens da 

entrevista, no excerto abaixo ela externa uma certa contradição em relação à sua percepção 

racial e de sua filha (“cor indígena”) em resultado da miscigenação de sua família: 

 

Eu me vejo primeiramente como uma mulher... Eu não vou me colocar como 
uma mulher negra porque não sou negra. Digo falando de cor de pele. Mas me 
vejo em uma condição de negra nas questões culturais do nosso estado e do 
nosso país. Porque eu já vivi alguns momentos de preconceito quando as 
pessoas nos prejulgam com a minha filha. A minha filha tem um tom mais 
indígena da pele. Ela puxou uma parte da nossa família que é indígena (Maria 
Firmina, 2024). 

 

Apesar disso, a declaração “Digo falando de cor de pele. Mas vejo em uma condição de 

negra nas questões culturais do nosso Estado e do nosso país”, desvela as dificuldades na 

autodefinição das pessoas pardas como negras, mas também, supera a visão essencialista de 

identidade baseada apenas em fenótipos raciais e biológicos, compreendendo a identidade 

étnico-racial como uma construção político-cultural.  

Essas contradições, divisões e ambivalências do self ratificam a importância da 

educação antirracista para os processos de autorreconhecimento étnico-racial e promoção do 

debate sobre como o mito da mestiçagem no Brasil tem sido deliberadamente usado para separar 

negros e pardos da luta contra o racismo, enfraquecendo as lutas coletivas por igualdade 

(Munanga, 1999). Cabe salientar que o projeto colonial era criar hierarquizações dentro da 

negritude, romantizando as relações de poder e os abusos sexuais, muitas vezes perpetrados 

contra as mulheres negras (Kilomba, 2019).25  

 

[...] Aos 12 anos comecei a trabalhar e fui abusada sexualmente pelo filho de 
meu patrão, então depois disso fui morar em São Paulo e aos 15 anos 
engravidei do meu primeiro filho R e, aos 21 tive minha filha K.. Meus 
relacionamentos com os pais dos meus filhos não deram certo, na verdade 
foram relacionamentos que me fizeram sofrer muito. Foi a partir daí que eu 
aprendi a me valorizar e ir mais além, como estudar, trabalhar e querer fazer 
faculdade. Tenho certeza que tudo na vida, por pior que seja, tem um 
aprendizado” (Esperança Garcia, 2018). 

 
25A palavra mestiça/o tem origem na reprodução canina para definir cruzamento de duas raças diferentes, gerando 

um animal considerado impuro ou inferior. A palavra mulata/o originalmente era usada para definir o cruzamento 

de espécies de animais diferentes: entre um cavalo e uma mula (Kilomba, 2019). 



57 

 

Quando Esperança Garcia afirma que “tudo na vida tem um aprendizado” ela empreende 

um movimento de reflexividade biográfica (Delory-Momberger, 2016), tentando (re)interpretar 

os traumas vivenciados com a finalidade de extrair uma lição para sua vida e para outras 

mulheres igualmente vulneráveis: “Hoje eu tiro como uma lição. Porque eu posso ajudar muitas 

pessoas que passaram também por esse problema. E quem tem isso preso. Eu falei, não é 

vergonha, a gente é vítima” (Esperança Garcia, 2024). 

 Lélia Gonzalez (2020) analisa os abusos sexuais praticados contra as mulheres negras 

desde o Brasil Colônia, bem como os estereótipos (mãe preta, mucama, mulata, doméstica) 

atribuídos para atestar sua condição racial, sexual e de classe, naturalizando heranças coloniais, 

ideologias nacionais de miscigenação e desigualdades interseccionais. Maria Firmina começou 

a trabalhar como babá ainda adolescente, depois atuou como doméstica e cuidadora de idosos. 

Ela denuncia que sofreu assédio em uma das casas de família onde prestou serviços, quase 

sendo vítima de estupro: 

 

Tava no quarto da empregada, banheiro da empregada. E não sabia que eles 
tinham chave extras. E eu tava lá tomando banho, terminei de tomar banho. 
Quando saí do banheiro o patrão e o filho estavam dentro do quarto. E queria 
abusar. Mas eu comecei a gritar e tal.  
Uma das filhas dela que ouviu e veio. E mesmo não falando nada, não 
cobrando do pai ou do irmão aquela atitude. Mas ela apareceu e ali 
interrompeu a situação.  
Então são coisas que nós mulheres passamos principalmente quando mulheres 
negras. Principalmente mulheres periféricas. Mulheres que precisam trabalhar 
pra trazer um recurso pra sua família, pra seus filhos. Têm que passar por 
situações como essa e infelizmente nós não temos voz para reclamar. Então 
eu sei o que é passar por tudo isso e não ter voz pra reclamar. Porque nesse 
momento a voz que grita em nós é a voz da precisão. [...] (Maria Firmina, 
2024).  

 

Alguns elementos devem ser observados: a começar pelo absurdo de dois homens 

brancos, pai e filho, se sentirem no direito de compartilhar o corpo de uma mulher negra como 

um espólio a ser dividido. Depois, o fato de uma mulher branca interromper o abuso, mas não 

se posicionar contra os agressores.  Maria Firmina compreende criticamente que as mulheres 

negras são mais suscetíveis a passar por esse tipo de violência e serem humilhadas por causa da 

cor da pele, justamente por estarem em condições sociais mais desprotegidas, onde quem grita 

é a “voz da precisão”.  

No Brasil, como consequência das tentativas de se construir uma identidade nacional 

hegemônica branca, foram empreendidos o genocídio, o etnocídio e a supressão da diferença, 

como adverte Munanga (1999). Os projetos de branqueamento, arquitetados pela elite brasileira 



58 

 

no final do século XIX e repercutidos até meados do XX, foram determinantes para desarticular 

os movimentos negros ao celebrar o divórcio identitário entre pretos e pardos, pois eram 

alicerçados no fenômeno da mestiçagem, tanto na forma biológica (miscigenação) quanto na 

cultural (assimilação).  

Denise Ferreira da Silva (2006) argumenta que a miscigenação no Brasil deve ser 

entendida como um conceito histórico e ilusório, que prevê a obliteração física e simbólica de 

negros e indígenas, ao mesmo tempo que cria um sujeito nacional mestiço, empenhado numa 

trajetória de autoapagamento e autodissolução.  

É válido também mencionar que as pseudociências racistas em voga na época 

elaboraram teorias que se dedicavam a comprovar que as pessoas negras eram, de forma inata, 

inclinadas à criminalidade:  

 

Então faziam testes comigo espalhando dinheiro pela casa pra ver se eu iria 
furtar ou não. Passei muito por isso também. Às vezes colocavam dinheiro 
debaixo da cama pra quando eu fosse varrer eu achava.  Deixavam joias 
espalhadas pra na hora que eu fosse limpar ver as joias e nunca furtei nada. 
Ao contrário disso, todos os dias que isso acontecia eles chegavam do 
trabalho. Eu entregava nas mãos e dizia que eu achei. Mas eu sabia que aquilo 
ali havia sido plantado pra ver se de alguma forma eu iria furtar. [...] (Maria 
Firmina, 2024).  

 

Esse episódio expressa a ideia de que as mulheres negras seriam incivilizadas e 

selvagens, ou seja, “a personificação do outro violento e ameaçador - a/o criminosa/o, a/o 

suspeita/o, a/o perigosa/o” (Kilomba, 2019, p. 79). A ideia negativa de que as pessoas negras 

eram propensas a cometer atos hediondos foi uma construção racista usada para justificar a 

escravização, exclusão, encarceramento em massa e execução desses corpos. As teorias racistas 

do século XIX e início do XX se esforçaram para desumanizar e hierarquizá-las como sub-

humanas, como não-gente; mas, então, o que significa ser tratado como gente?  

 

É quando respeita a gente, né? Quando vê, olha para a gente como ser humano, 
porque é muito triste você ir e chegar na casa de uma pessoa que te trata como 
se fosse um lixo, um qualquer, não ter respeito pela pessoa, tipo, sentar na 
mesa, se você pegar uma fruta e falar que ali não é para um empregado 
doméstico. É te levantar às seis horas da manhã para você servir o café e você 
não ter direito de sentar, é te tratar como se fosse um cachorro, te dar comida 
em pé para você comer. Eu acho que todas essas pessoas que eu trabalhei 
mesmo que respeitava, tanto como funcionária, como pessoa, foi essa senhora 
chamada L. que me tratava decente, que eu comia a mesma comida da panela 
que elas, que eu comia o mesmo pão que elas comiam, que teve pessoas de 
trabalhar, de eu chegar para trabalhar, a pessoa me dar um pão que nem 
cachorro queria, aí o empregado come esse, e aí de você pegar escondido, a 



59 

 

pessoa perceber que você tinha comido aquilo ali escondido, ou se chegar 
alguém e você tinha que servir a comida e por seu canto ficar até que a pessoa 
terminasse de comer para você voltar para comer aquilo ali (Esperança Garcia, 
2024). 

 
 

No excerto, Esperança Garcia afirma que apenas uma família a tratou como “gente 

dela”, expressão que remete a uma lógica patriarcal-paternalista de exploração no trabalho 

doméstico: “você é como se fosse da família”. Para ela, ser tratada como não-gente é ser 

desrespeitada, submetida a humilhações, trabalhar exaustivamente, comer restos em pé e não 

poder sentar à mesa, situações comparadas ao tratamento de animais, o que remete aos 

processos coloniais de desumanização aludidos por Fanon. 

A fala sobre não poder comer certas frutas reservadas aos “donos da casa” reflete a 

metáfora da posse, conforme Grada Kilomba (2019), na qual o negro é visto como alguém que 

deseja usurpar as riquezas do colonizador (cana-de-açúcar, grãos de cacau). Contudo, “comer 

escondido” representa uma forma de resistência e de restituição frente à exploração 

colonizadora. Esperança Garcia (2024) denuncia que as condições do trabalho doméstico são 

servis e desumanas e que, a contrapelo, ser tratada como gente significa ter reconhecida sua 

humanidade e a dignidade de sua profissão. 

Os movimentos negros contemporâneos têm lutado pela afirmação de uma sociedade 

plurirracial e pluricultural, na qual se reconheça a cultura, o legado e a participação positiva dos 

grupos étnico-raciais, historicamente reprimidos pelo projeto supremacista da branquitude. O 

discurso contra-hegemônico ressignifica o conceito de raça, atribuindo-lhe um caráter positivo 

e estratégico, de modo a fortalecer a identidade racial negra e mobilizar a união de pessoas 

pretas e pardas na luta antirracista (Munanga, 1999). 

 

Convém realçar que “raça é uma construção política e social, categoria em 
torno da qual se organiza um sistema de poder socioeconômico, de exploração 
e exclusão”, como o colonialismo, o imperialismo e o racismo. A partir destes 
pressupostos, os exercícios colonialistas procuraram “justificar as diferenças 
sociais e culturais que legitimam a exclusão racial em termos de distinções 
genéticas e biológicas” (Moniz, 2009, p. 112). 

 

Munanga (2003) também acautela que raça não é uma realidade biológica e nem 

científica, mas uma categoria etnosemântica, definida por contextos políticos-ideológicos e 

relações de poder. Dessa forma, a partir da fabricação da racialidade, “ou seja, da construção 

da raça como categoria social de diferenciação, de hierarquização e inferiorização de pessoas, 

surge o racismo como um sistema social e estrutural de opressões pautados no dispositivo raça” 



60 

 

(Pinheiro, 2023, p. 32), correlatando-se práticas discriminatórias, que implicam no tratamento 

diferenciado com base no critério racial, e os preconceitos estabelecidos com base em 

estereótipos.   

“A realidade é que um país colonial é um país racista”, nas palavras de Fanon (2018). 

O racismo vulgar na sua forma biológica condiz com o período de exploração brutal dos corpos, 

mas, com o aperfeiçoamento de outras técnicas de exploração humana, refinam-se outras 

formas de racismo, embora a equação morfológica não desapareça totalmente, “esse racismo 

que se pretende racional, individual, determinado por genótipos e fenótipos se transforma em 

racismo cultural. O objeto do racismo não é mais o homem particular, mas uma certa forma de 

existir” (Fanon, 2018, p. 79).  

Com base no exposto, o racismo, para Fanon, significa a opressão sistemática de um 

povo, materializada por meio de investidas de destruição de seus valores, esquemas culturais e 

modalidades de existência. A língua, vestuário, aparência, cabelo, sexualidade, expressões (o 

riso, o choro), isto é, todos os elementos que incidem sobre a cultura e a ontologia do indivíduo, 

são desvalorizados. Dandara afirma ter sofrido discriminação racial em algumas ocasiões: 

 

[...] falou assim, ah [...], você está namorando com aquela menina do cabelo 
de balaio? Aí ela falou, aqueles cabelos lá em cima? Aí ele falou, é, ela é 
minha pretinha, ela é minha vida. É isso. [...] tem muitas crianças que não 
aceitam o cabelo dela, ela não aceita o que ela é.  A importância da escola e 
dos pais também falarem para as crianças que elas são importantes, que o 
cabelo dela é bonito daquele jeito, porque foi Deus que criou, que deu, à 
maneira dela, o jeitinho dela, daquele jeito, não precisa mudar nada. Você 
entende? Porque quando a gente mexe muito, a gente fica irreconhecível, né? 
Quando mexe nas estruturas. É eu mesmo, queria alisar o cabelo, só que disse, 
eu não me vejo de cabelo alisado, deixa assim encaixado mesmo, deixa assim, 
meu balainho que eu gosto. Fica maravilhoso, maravilhoso mesmo (Dandara, 
2024). 

 

Nessa ocorrência, fica patente como a estética das pessoas continua a ser 

impiedosamente atacada como um dos projetos cruéis de destruição de sua autoestima. A 

palavra balaio refere-se a um cesto trançado de palha ou cipó. A imagem “cabelo de balaio” 

pode ser interpretada como uma associação do cabelo crespo da mulher negra ao volume 

excessivo, desleixo e desorganização, como um cabelo “não civilizado”. 

Salienta-se que o corpo da mulher negra tem sido invadido e profanado enquanto uma 

metáfora de território colonizado; seu cabelo natural, além de questionado ou tocado sem 

autorização, vem sendo depreciado e estigmatizado como símbolo de “primitividade” e 

“inferioridade”, até mesmo usado como justificativa para subordinar africanas e africanos ao 



61 

 

longo da história colonial.  Consequentemente, as pessoas negras foram pressionadas a alisar o 

“cabelo ruim” com produtos químicos, repelindo os indícios “repulsivos” da negritude. Sem 

embargo, o cabelo se tornou instrumento de resistência política e fortalecimento racial para os 

negros da diáspora (Kilomba, 2019). 

Dandara pondera sobre a relevância das escolas e da família promover essa reflexão, 

ensinando às crianças a se amarem e a se valorizarem como são, ver beleza em seus cabelos e 

corpos, se sentirem importantes e empoderadas. Ela constrói uma identidade positiva de si, de 

saber que seu cabelo é maravilhoso do jeito que é, expressando o desejo de não ficar 

irreconhecível por tanto tentar se adequar aos padrões dominantes de beleza da branquitude.  

Em outro episódio, ela denuncia: 

 

E aí, quando eu estou lá na cozinha, eu estava até cozinhando, aí veio uma 
senhorinha, ela falou, é até bonita ela, que os dentes bonitos. Então, mexeu no 
ego, mexeu naquilo, aí eu pensei, sabe porque eu sou preta e não posso ter os 
dentes bonitos? Porque, antigamente, falava assim, essa negrinha é bonita 
porque olhava para os dentes e as associava como bonita, por causa dos dentes 
alinhadinhos, tudo bonitinho (Dandara, 2024). 

 

Ao trabalhar para pessoas com alto poder aquisitivo no Litoral Norte da Bahia, Dandara 

se deparou com outro episódio de racismo, no qual os estereótipos raciais se sobrepõem “aos 

elogios” que as pessoas negras possam receber. Na expressão “é até bonita” evidencia que 

prevalece a associação da "beleza" à branquitude, colocando a beleza negra em um lugar de 

exceção, como no caso de ter dentes bonitos e alinhados. A própria Dandara que faz essa 

reflexão “porque eu sou preta e não posso ter os dentes bonitos?”  

Na frase “mexeu no meu ego”, ela revela que essa situação feriu seu orgulho e impactou 

sua autoestima. Cabe repetir que, ao longo da história, as características físicas de pessoas 

negras têm sido usadas para desqualificá-las com a finalidade de destruir sua autoconfiança. 

Interpreto que esse caso velado de racismo remonta ao escravismo colonial, quando os 

escravizadores escolhiam as pessoas que seriam compradas após examinarem seus dentes.  

Durante um período em que a prática de compra, venda e aluguel de seres humanos era 

amplamente aceita, o trabalho doméstico passou a ser associado ao signo da escravização, 

justificando-se a desvalorização dessa atividade e a visão de que as mulheres negras são 

"predestinadas" a desempenhar essa ocupação: “Minha mãe também era diarista. Sempre fui 

diarista” (Dandara, 2024). 

Sabe-se que o trabalho doméstico é historicamente menosprezado e relegado às camadas 

mais marginalizadas da sociedade, especialmente mulheres pobres e, em contextos coloniais e 



62 

 

pós-coloniais, pessoas racializadas. No Brasil, ele esteve ligado ao sistema de escravidão; 

mesmo após a abolição, muitos libertos continuaram a laborar nesse setor, agora de forma 

remunerada, mas com salários ínfimos e péssimas condições.  

A predominância de mulheres afrodescendentes no setor doméstico tem se manifestado 

nas estatísticas sobre o tema. Em 2022, 91,4% dos 5.833 mil trabalhadores domésticos no Brasil 

eram mulheres; desse contingente, 67,3% eram negras, segundo dados do Departamento 

Intersindical de Estatística e Estudos Socioeconômicos (DIEESE), divulgados em 2023, que 

buscavam traçar o perfil desse segmento. 

Dandara nos conta que sua primeira empregadora tentou impedi-la de continuar os 

estudos, espelhando como o trabalho doméstico realizado por meninas negras desde a infância 

se constitui em um dos principais obstáculos à continuidade de suas trajetórias educacionais. 

Barreiras, muitas vezes impostas de forma intencional, corporificação do racismo estrutural. 

A reincidência de episódios de racismo nas biografias de pessoas negras é o que Grada 

Kilomba (2019, p. 78) denomina racismo cotidiano, enquanto uma realidade traumática e 

atemporal do colonialismo: “o racismo cotidiano refere-se a todo vocabulário, discursos, 

imagens, gestos, ações e olhares que colocam o sujeito negro e as pessoas de cor no lugar 

opositivo da outridade.” 

Gomes (2012) também entende que a raça é uma construção social estruturante na 

formação social do Brasil e da América Latina, influenciada pelo colonialismo. A ideia de raça 

foi utilizada como instrumento de poder econômico, político, cultural, epistemológico e 

pedagógico. Diante disso, os movimentos sociais negros têm articulado a luta pela 

implementação de políticas públicas antirracistas.  

 

Se a lógica do pensamento abissal é tornar os Outros inexistentes e inferiores, 
a lógica desses Outros é conquistar o seu lugar de existência. Esta pode ser 
considerada como uma das características do movimento negro em relação à 
questão étnico- racial no Brasil. Ao trazer o debate sobre o racismo para a cena 
pública e indagar as políticas públicas e seu compromisso com a superação 
das desigualdades raciais, este movimento social ressignifica e politiza a raça, 
dando-lhe um trato emancipatório e não inferiorizante (Gomes, 2012, p. 733). 

 

Para agenciar uma agenda política institucional antirracista no Brasil se fez necessário 

primeiro a confissão do Estado brasileiro de que havia racismo no país, fato que era 

reiteradamente camuflado pelo mito da democracia racial, que apregoava uma suposta 

convivência harmoniosa entre os grupos étnico-raciais no Brasil, servindo para desmobilizar as 



63 

 

ações de combate ao racismo e amplificar as desigualdades raciais (Carneiro, 2005; Gomes, 

2019; Gonçalves; Silva, 2000; Nascimento, 2016).    

Os movimentos sociais negros contemporâneos têm demonstrado que as políticas 

públicas de caráter universalista não são suficientes para corrigir as distorções e injustiças 

históricas enfrentadas pelas populações negras. Como estratégia política, reivindicam o 

reconhecimento e a valorização da cultura negra, em contraposição à sistemática inferiorização 

baseada na origem racial. Dessa forma, buscam fomentar a criação de políticas institucionais 

afirmativas e dispositivos legais antirracistas. 

Por conseguinte, a luta antirracista no Brasil tem promovido conquistas significativas 

no âmbito jurídico. Entre elas, destaca-se a criminalização do racismo como crime inafiançável 

e imprescritível, conforme estabelecido no inciso XLII do artigo 5º da Constituição Federal de 

1988. Antes disso, o racismo era tratado como uma contravenção penal pela Lei Afonso Arinos, 

de 1951. Posteriormente, a Lei nº 7.716/89, conhecida como Lei Caó, regulamentou a 

criminalização desse delito.  

Não obstante, ao longo dos anos, surgiram brechas que permitiram a impunidade em 

casos de violência racista, tal qual a alegação de que a conduta não configura racismo, mas sim 

injúria racial, considerada uma ofensa pessoal, que resulta em penalidades mais brandas para 

os agressores.26 Recentemente, a injúria racial foi equiparada ao crime de racismo por meio da 

Lei 14.532 de 2023. 

Apesar desses avanços, a subnotificação de casos e a absolvição de racistas expressam 

a necessidade de combater o racismo institucional, presente nas práticas discriminatórias de 

instituições, e o racismo estrutural, enraizado nas estruturas sociais, econômicas e políticas do 

Brasil. Além da fragilidade na aplicação das penas previstas, torna-se essencial um 

enfrentamento multidisciplinar e eficaz, que inclua educação, conscientização social em 

diversas áreas (política, cultural e midiática) e a rigorosa aplicação da legislação vigente.27  

Também é relevante destacar que a luta antirracista tem se reverberado em outros 

marcos legais. Em 2010, foi instituído o Estatuto da Igualdade Racial através da Lei n. 

 
26 O crime de racismo, previsto na Lei nº 7.716/89, ocorre quando a ofensa atinge uma coletividade com base em 

raça, etnia, religião ou origem, sendo inafiançável e punido com reclusão de um a três anos e multa. Já a injúria 

racial, prevista no art. 140, §3º do Código Penal, ofende diretamente a dignidade de uma pessoa, utilizando 

elementos como raça, cor, etnia, religião, idade ou deficiência. Nesse caso, a pena é de detenção de um a seis 

meses ou multa, com possibilidade de fiança.  

GELEDÉS – Instituto da Mulher Negra. As diferenças entre racismo e injúria racial. Disponível em:  

https://www.geledes.org.br/as-diferencas-entre-racismo-e-injuria-racial. Acesso em: 13 abr. 2024.  
27ANARIANO, Júnior. A criminalização do racismo no Brasil: avanços e desafios. JusBrasil, 2024. Disponível 

em: https://www.jusbrasil.com.br/artigos/a -criminalizacao-do-racismo-no-brasil-avancos-e-desafios/1778169081 

Acesso em: 7 abr. 2024. 

https://www.geledes.org.br/as-diferencas-entre-racismo-e-injuria-racial
https://www.geledes.org.br/as-diferencas-entre-racismo-e-injuria-racial
https://www.geledes.org.br/as-diferencas-entre-racismo-e-injuria-racial
https://www.jusbrasil.com.br/artigos/a-criminalizacao-do-racismo-no-brasil-avancos-e-desafios/1778169081
https://www.jusbrasil.com.br/artigos/a-criminalizacao-do-racismo-no-brasil-avancos-e-desafios/1778169081


64 

 

12.288/2010, que preconiza a promoção da igualdade de oportunidades via implantação de 

políticas públicas de ação afirmativa e de combate à discriminação racial com a finalidade de 

superar as assimetrias históricas entre brancos e negros, oportunizando, assim, de acordo com 

o Art. 4o, “a participação da população negra, em condição de igualdade de oportunidade, na 

vida econômica, social, política e cultural do País” (Brasil, 2010). 

 

 

2.1 Autoinscrição como resistência ontológica: autonomia e soberania africana e 

afrodiaspórica  

 

O pensador pós-colonial Joseph-Achille Mbembe, no conjunto de sua obra, analisa os 

significados de África e de seus povos adotados na escrita historiográfica, empreendendo uma 

crítica acerca das limitações das abordagens marxistas e nacionalistas para interpretar as 

experiências africanas, pois, segundo ele, atualizam prismas eurocêntricos e lógicas violentas 

de racialização, recaindo em vícios advindos das pseudociências racistas (Jesus; Sampaio, 

2017).  

O historiador, filósofo e cientista político camaronês adverte que, mesmo quando os 

estudos africanos buscam subverter a lógica eurocêntrica, empregam categorias caindo em 

armadilhas semânticas, espelhando imagens que vinculam a África a uma racionalidade 

epistemológica ocidental e desviante, na condição de outro. 

 Dessa maneira, ele rejeita as representações dominantes, moldadas por “alegorias 

maniqueístas” em torno de África, questionando os discursos contemporâneos que priorizam a 

interpretação das sociedades africanas como imemoriais e sem desenvolvimento ou progresso, 

ignorando os impactos da globalização e as complexidades das diferentes sociedades pós-

coloniais (Hlatshwayo, 2013).  

Mbembe refuta a ideia de sociedade pós-colonial como superação cronológica do 

colonialismo, visto que a chamada "independência" das ex-colônias não assegurou aos países 

africanos se libertar integralmente da violenta condição colonial. Em virtude disso, ele discute 

sobre as reminiscências coloniais nas sociedades africanas após as suas emancipações, uma vez 

que suas experiências estão reguladas por regimes de poder e subordinadas a signos e 

estereótipos expropriadores de suas identidades (Macedo, 2016). Muitas dessas questões são 

exploradas nas obras “Sair da Grande Noite” (2003) e “Crítica da Razão Negra” (2014). 



65 

 

Em “As formas Africanas de Autoinscrição” (2001), o autor assevera que o empenho 

em compreender como o sujeito africano poderia adquirir sua própria subjetividade de forma 

integral e autônoma desembocou em duas correntes de interpretações sobre África, o 

economicismo e a metafísica da diferença, que são historicismos reiteradores de arquétipos e 

estereótipos edificados na singularidade e na dessemelhança. A existência de África seria 

indissociável de uma biblioteca preexistente que ficcionou uma identidade africana enredada 

ao Ocidente, em que é “impossível distinguir o “original” da cópia, ou mesmo de um simulacro” 

(Mbembe, 2001, p. 186).  

A vertente economicista emprega categorias marxistas e nacionalistas, partindo de uma 

visão mecanicista e reificada da história, ratifica a imagem dos africanos como vítimas da tirania 

do Outro, subjugados e sem autonomia, negando a responsabilidade de África nas catástrofes 

por ela sofridas, isto é, a agência em sua própria história, e se exime da culpa de que a 

colonização se constituiu como uma co-invenção. 

Em outra perspectiva, o nativismo africano estabeleceu a noção de pertencimento à raça 

negra como paradigma de uma única identidade africana, cuja utopia da africanidade e da 

negritude tende a reafirmar os conceitos como tradição, autenticidade cultural e alteridade, 

originados dos discursos racistas. 

Para o autor, as concepções dominantes acerca do self africano se alicerçam em três 

eventos históricos: a escravidão, o colonialismo e o apartheid, decorrendo em um agrupamento 

de sentidos canônicos. Consequentemente, “o eu africano se torna alienado de si mesmo 

(divisão do self) e, em resultado, o sujeito passa a “ser relegado a uma forma inanimada de 

identidade (objetificação). Não apenas o Eu não é mais reconhecido pelo Outro, como também 

não mais se reconhece a si próprio” (Mbembe, 2001, p. 174). 

 A história de África tem sido associada à imagem de sujeição, estranhamento e tragédia 

devido à expropriação material e à adulteração da história pelo alheio/exterior (Outro). A ideia 

de degradação histórica mostrou-se responsável por agrilhoar o sujeito africano nas molduras 

do aviltamento, “em uma zona de não-ser e de morte social caracterizada pela negação da 

dignidade, pelo profundo dano psíquico e pelos tormentos do exílio” (ibid.). 

Mbembe entende que as identidades estão em constante desenvolvimento, e isso não 

seria diferente nas sociedades africanas. Tal processo engendra mudanças relativas aos tropos: 

vitimização, raça e tradição. Partindo da premissa de que a unidade racial africana se constitui 

em um mito, Achille aponta para outras clivagens raciais desaguadoras de conflitos internos e 

externos no continente. Dessa forma 

 



66 

 

[...] A produção de identidades raciais para além da oposição binária 
branco/negro cada vez mais opera de acordo com lógicas distintas, enquanto 
as velhas demarcações perdem seu aspecto mecânico e se multiplicam as 
oportunidades de transgressões. De várias formas, a instabilidade das 
categorias raciais demonstra que há muitos tipos de branquitude e de negritude 

(Mbembe, 2001, p. 193). 

 

O tropo da tradição diz respeito a um imaginário que, reafirmado por fontes locais e 

globais, confina a identidade ao campo das origens e do pertencimento. Neste horizonte, não 

haveria identidade autônoma das categorias espaciais de localidade e territorialidade, e de suas 

implicações genealógicas, ritualísticas e comunitárias.  

Outra questão analisada pelo autor é que a África contemporânea é assinalada pela 

espetacularização do sofrimento e da violência, celebrando-se um eu-vítima, um eu-mutilado, 

um estado de guerra permanente, marcado pelo massacre, carnificina e pela superexploração 

dos recursos naturais. Ele também reflete sobre como a propagação do desejo capitalista de 

consumo de bens, em uma economia limitada pela carência e escassez, mobiliza a cobiça, a 

pilhagem e ações mercenárias com vistas à aquisição de produtos ficcionalizados e ostentadores 

de poder econômico.  

Mbembe conclui que as tentativas essencialistas de definir as identidades africanas 

permanecem presas a formulações biológicas talhadas em elementos relacionados ao sangue, 

raça ou geografia, cristalizando o continente no tempo e no espaço. Contudo, não há 

substancialidade na identidade africana concebida no singular, pois ela se modifica conforme 

as práticas do self. Portanto, o autor propõe refletir sobre a densidade do eu africano mediante 

novas temporalidades, outros paradigmas da memória e da subjetividade, e também pelo 

reconhecimento das múltiplas ancestralidades (Mbembe, 2001).  

Faz-se imperioso desmantelar as narrativas hegemônicas, arquitetadas sob o prisma do 

olhar colonial eurocêntrico, que representam o continente africano como “terra arrasada" e a 

desumanização de seus povos originários e descendentes, com o objetivo de superar a imagem 

de uma África subjugada, reatualizada pela biblioteca colonial, para a edificação de novos 

signos. A África é uma invenção ocidental (Mudimbe, 2013). Ao abraçar essa assertiva, teóricos 

africanos pós-coloniais propõem epistemologias contra-hegemônicas confrontantes do 

etnocentrismo e a ficcionalização de África como símbolo de alteridade e inferioridade 

(Matthews, 2018), exercitando interpretações fora do enquadramento imperialista que silenciou 

outras racionalidades, narrativas e ontologias.  

Não podemos ser ingênuos ao perspectivar o rompimento integral com o legado 

colonial, tendo em vista que intelectuais africanos (Mudimbe, 2013; Mbembe, 2001, 2014) há 



67 

 

muito tempo vêm apontando as dificuldades de enfrentamento ao ocidentalismo, sobretudo 

quando se leva em conta os moldes opressores e desiguais do colonialismo e do capitalismo, 

que operam uma lógica intencional de subalternização cultural e socioeconômica das 

populações periféricas.  

Entretanto, reflexões contemporâneas acerca da criação de currículos escolares e 

acadêmicos que privilegiam os saberes endógenos e as ancestralidades, a denúncia da 

precariedade existencial e material das populações negras, a inserção de repertórios autocríticos 

acerca da produção de conhecimento em África, além das práticas de autoinscrição — ação na 

qual sujeitas e sujeitos africanos e afrodiaspóricos contam suas próprias experiências —, são 

prelúdios da descolonização epistêmica e da justiça cognitiva.   

Em todos os territórios coloniais, os colonizadores empreenderam o altericídio, que 

significa “constituir o outro não como semelhante a si mesmo, mas como objeto intrinsecamente 

ameaçador, do qual é preciso proteger-se, desfazer-se ou destruir (quando não se pode 

controlar)” (Mbembe, 2014, p.26). Frente aos empreendimentos nefastos e letais de aniquilação 

do “Outro” e da diferença, agenciados pela presença do estrangeiro em África, a autoinscrição 

é compreendida como “o desejo africano de se conhecer a si mesmo, de reconquistar seu destino 

(soberania) e de pertencer a si mesmo no mundo (autonomia)” (Mbembe, 2001, p.174). Nesse 

sentido, a descolonização envolve a realização da independência e a conquista da autonomia 

(Kilomba, 2019). 

 Entendo as práticas de autoinscrição como uma possibilidade de suplantação dos 

paradigmas ocidentais de coisificação e inferiorização do chamado Outro. Contribuindo, 

portanto, para o construto epistemo-metodológico de uma ciência mais humana, na qual se 

valorizem as experiências e subjetividades das sujeitas e sujeitos desumanizados pela lógica 

colonial eurocêntrica. Em virtude disso, a categoria autoinscrição alinha e costura meu 

trabalho, pois, para mim, é uma chave muito potente para compreender as experiências dos 

povos africanos, mas também de sua diáspora, dada a contínua reivindicação da própria 

humanidade. 

Endosso que a autoinscrição representa para os corpos negros um instrumento de 

resistência e de reivindicação ontológica, desde o momento em que foram alienados, 

extraviados, espoliados e reificados na condição de mercadoria durante a escravização colonial, 

reatualizados por signos e simulacros na atualidade, porque por meio dela, “homens e mulheres 

são sujeitos completos, capazes de autoconhecimento, autoconsciência e autorrepresentação” 

(Mbembe, 2014, p. 9). 



68 

 

Em vista disso, as práticas de autoinscrição se opõem à visão brancocêntrica de 

servilidade e submissão atribuídas aos corpos negros, visto que, “aos olhos do branco, o negro 

não tem resistência ontológica” (Fanon, 2008, p. 104). Resistência ontológica, de uma maneira 

apressada, pode ser entendida como as maneiras pelas quais as pessoas (e seus coletivos 

marginalizados) afirmam suas existências como forma de objeção às estruturas normativas de 

poder e aos sistemas de opressão e de regulação, que têm buscado deslegitimar, amputar ou 

asfixiar determinadas formas de existir. Significa, destarte, contestar as narrativas 

desumanizantes que incidem sobre esses corpos. 

Assim, afirmar a própria existência constitui-se no primeiro gesto de humanização. 

Diante disso, as práticas de autoinscrição são dispositivos de resistência ontológica ao expressar 

o desejo de soberania (de se saber ele mesmo) e de autonomia (de se manter por si mesmo no 

mundo) (Mbembe, 2001, 2014), em uma ininterrupta tentativa de retomada de si (Fanon, 2008). 

A superação dos princípios atribuídos pela exterioridade permite vislumbrar humanidades 

descolonizadas, emergindo homens e mulheres novos, libertos dos confinamentos ontológicos 

do não-ser. Representa a restituição da humanidade roubada. 

 

 

2.2 Educação pós-colonial, humanizadora e antirracista: o direito soberano de saber de si  

 

“Eu gostaria de ser lembrado como alguém 
que amou o mundo, as pessoas, os bichos, as 
árvores, a água, a vida” (Paulo Freire) 
 

 

“A educação é um ato de amor, por isso, um ato de coragem” (Freire, 1999, p. 97). Sob 

a perspectiva de Paulo Freire, a afetividade e a amorosidade empreendem uma ação educativa 

ética e transformadora, que se baseia no respeito, na compreensão e diálogo horizontal como 

ferramentas imprescindíveis nos processos de ensino-aprendizagem. Elas são orientadas para o 

desenvolvimento cognitivo e fomento da autonomia dos educandos, mas, principalmente, são 

compreendidas como práticas radicais de humanização, já que são promotoras da solidariedade, 

equanimidade e da cultura da paz, com vistas à construção de um projeto civilizatório 

alternativo às injustiças, assimetrias e barbáries. 

Paulo Freire incentivou o movimento de educação popular, a democratização do ensino 

e a participação política das classes desfavorecidas, ensejando mudanças educacionais por 

intermédio de uma educação crítica e transformadora que visa superar as contradições de uma 

escola reprodutora das relações opressoras e capitalistas (Gadotti, 2004; Haddad, 2004). 



69 

 

Nos princípios dos anos 1960, o educador chefiou a experiência piloto de Angicos, Rio 

Grande do Norte, de alfabetizar 300 trabalhadores(as) rurais, cortadores de cana, em cerca de 

45 dias. Como repercussão, ele foi convidado a alfabetizar cinco milhões de pessoas em todo 

território nacional por meio da implementação de seu método, através da instalação de Círculos 

de Cultura.28  

Segundo Gadotti (2004, p. 32), “a rigor não se poderia falar em método Paulo Freire, 

pois se trata muito mais de uma teoria do conhecimento ou filosofia da educação” do que 

propriamente um método de ensino, inflexível e engessado. Dessa maneira, 

 

As ideias - a teoria do conhecimento - de Paulo Freire sobre alfabetização 
devem ser entendidas no contexto em que surgiram - o Nordeste brasileiro -, 
onde no início da década de 1960, metade de seus 30 milhões de habitantes 
vivia na cultura do silêncio, isto é, eram analfabetos.  Era preciso “dar-lhes a 
palavra” para que “transitassem” para a participação na construção de um 
Brasil, dono se seu próprio destino, que superasse o colonialismo (Gadotti, 
2004, p. 32 — grifo do autor).  

 

Como mecanismo de alfabetização29, as palavras-geradoras (palavras-chave) são 

colhidas do universo cultural e vocabular das e dos educandos, que devem se identificar como 

produtores de conhecimento e como sujeitos de sua própria história, o que Paulo Freire designa 

de Conscientização (Osório; Santana; Jesus, 2024). A conscientização implica na tomada de 

consciência de si e do mundo para a humanização de ambos.  

Contudo, os programas de alfabetização, como leitura de mundo, consistiam em uma 

afronta às elites conservadoras brasileiras da época — formadas principalmente por oligarcas 

latifundiários descendentes de escravocratas —, sendo interrompidos pela Ditadura Militar em 

1964, sob a alegação de que eram deveras subversivos. Consequentemente, Paulo Freire foi 

preso e posteriormente exilado do país.  

Desde então, o pedagogo brasileiro timbrou sua presença nos Estados Unidos e em 

diversos países na América Latina, África e Europa. No início da década de 1970, o educador 

escolheu trabalhar como consultor especial do Departamento de Educação do Conselho 

Mundial das Igrejas, em Genebra, Suíça, auxiliando países africanos que lutavam por suas 

independências a organizarem seus sistemas de ensino, formar alfabetizadores e implementar a 

alfabetização de adultos, especialmente nos países africanos de língua oficial portuguesa 

 
28Os círculos de cultura promovem o diálogo horizontal e, por meio da experiência concreta -real, incentivam a 

discussão teórica emancipadora e o estabelecimento de relações de ensino -aprendizagem que vão além da 

“educação bancária”'(Osório; Santana; Jesus, 2024). 
29 O chamado método de alfabetização Paulo Freire é detalhado no livro Educação como Prática de Liberdade 

(1967) 



70 

 

(PALOP): Angola, Cabo Verde, Moçambique, Guiné-Bissau e São Tomé e Príncipe. 

Reproduzindo as palavras de Freire: 

 

Quão   importante   foi, para   mim, pisar   pela primeira vez o chão africano e 
sentir-me nele como quem voltava e não como quem chegava [...] a presença, 
entre   as massas populares, da expressão de sua cultura que os colonizadores 
não conseguiram matar, por mais que se esforçassem para fazê-lo, tudo isso 
me tomou todo e me fez perceber que eu era mais africano do que pensava. 
Naturalmente, não foram apenas estes aspectos, para alguns puramente 
sentimentalistas, na verdade, contudo, muito mais do que isto , que me 
afetaram naquele encontro que era um reencontro comigo mesmo (Freire, 
1978, p. 9). 

 

Em 2024, em parceria com dois coautores, publicamos um artigo no livro Tecendo 

Redes Antirracistas III, que trata dos diálogos entre Paulo Freire, Amílcar Cabral e Franz Fanon 

no que concerne ao desenvolvimento, em Cabo Verde e Guiné-Bissau, da “consciência 

histórica, “africanização dos espíritos” e da “descolonização das mentes” via implementação 

de uma Educação pós-colonial e libertadora, dado que para esses pensadores 

 

A libertação política não elimina a presença do colonizador. Ele continua na 
cultura imposta e introjetada no colonizado. O trabalho educativo pós-colonial 
se impõe como tarefa de descolonização das mentes e dos corações. Nesses 
termos, a pedagogia freireana na libertação da África deve ser entendida como 
um trabalho educativo pós-colonial de superação da ideologia colonial que 
continua viva na cultura do ex-colonizado. Assim como é necessária a luta 
social para a descolonização política, também é necessária a luta por uma outra 
educação, libertada dos traumas coloniais e que consiga descolonizar as 
mentes (Romão; Gadotti, 2012, p. 101). 

 

O apoio de Paulo Freire às lideranças revolucionárias africanas (PAIGC — Partido 

Africano para a Independência da Guiné Bissau e Cabo Verde; MPLA — Movimento Popular 

de Libertação de Angola; FRELIMO — Frente de Libertação de Moçambique) nos processos 

de descolonização do continente africano ocorreu por dez anos (Gadotti, 2004). Ademais, a 

interlocução com teorias anticoloniais colaborou para o desenvolvimento de sua pedagogia 

radical de humanização, especialmente a leitura de Os condenados da Terra, de Frantz Fanon.30 

Destaca-se também que o livro Pedagogia do oprimido, adotado pela Organização dos 

 
30 Catherine Walsh (2013) destaca que, embora Freire e Fanon compartilhem o compromisso com a Libertação 

dos oprimidos, Freire foca no conhecimento como transformação (ênfase epistemológica), enquanto Fanon 

enfatiza a ruptura com a desumanização existencial causada pela colonização (ênfase ontológica) (Adams,2015). 



71 

 

Estudantes da África do Sul,31 foi fundamental para as lutas comunitárias no país nos finais dos 

anos 1970 e início de 1980 (Osório, Santana; Jesus, 2024).  

Os registros dialógicos das experiências pedagógicas de instrução revolucionária deram 

origem às obras de Paulo Freire, “Cartas à Guiné Bissau, registros de uma experiência em 

processo”, e “A África Ensinando a Gente: Angola e Guiné-Bissau, São Tomé e Príncipe”, o 

último em coautoria com Sérgio Guimarães. A educação libertadora de Paulo Freire visa 

empoderar indivíduos subalternizados, promovendo sua participação ativa na história, 

desafiando estruturas hegemônicas de opressão baseadas em classe, raça, gênero e outras 

interfaces. A aplicação de sua proposta descolonizadora em países africanos de língua oficial 

portuguesa contribuiu para a alfabetização, a descolonização mental e o esforço de 

reafricanização no continente africano (Brito; Machado, 2022). 

Com a anistia, em 1979, após quinze anos de exílio, Paulo Freire retornou ao Brasil e 

passou a lecionar em universidades do estado de São Paulo, sendo a Pedagogia da Autonomia 

sua última obra publicada em vida (Freire, 2012). Ele foi agraciado com o título de Doutor 

Honoris Causa em 48 universidades de vários países e teve suas obras traduzidas em mais de 

20 idiomas, além de receber diversas premiações, demonstrando que sua teoria pedagógica é 

aclamada como importante e atual. Tanto que, em 2016, a "Pedagogia do Oprimido” foi 

considerada a terceira obra mais citada em trabalhos acadêmicos da área de humanas no 

mundo.32 

 No âmbito nacional, a Lei nº 12.612, de 13 de abril de 2012, certifica o educador e 

filósofo pernambucano como patrono da Educação brasileira, mas não sem objeção, pois o 

escancaramento das forças conservadoras e retrógradas sob a face da extrema direita, nos 

últimos anos no país, fez com que Paulo Freire voltasse a ser fortemente atacado. 

 Não quero dizer que sua teoria do conhecimento não possa ser questionada ou refutada, 

muito pelo contrário, o próprio Paulo Freire realizou autocrítica de suas obras ao longo do 

tempo, admitindo que cometeu “certas ingenuidades” em seus textos iniciais, reformulando 

suas teorias. Do mesmo modo, buscou em suas obras finais não usar exclusivamente a categoria 

homem para se referir à humanidade, passando a adotar de forma mais enfática a categoria 

mulheres em seus escritos (Gadotti, 2004).33  

 
31A South African Students Organization (SASO) era formada por Steve Biko, Barney Pityana e Rubin Phillip.  
32 Ver: INSTITUTO PAULO FREIRE. Paulo Freire é o terceiro pensador mais citado em trabalhos pelo mundo. 

Disponível em: https://www.paulofreire.org/noticias/paulo-freire-%C3%A9-o-terceiro-pensador-mais-citado-

em-trabalhos-pelo-mundo  Acesso em: 2 jul. 2024.  
33 “Em seu processo de autocrítica, coerente com o princípio de não dicotomizar teoria e prática. Paulo Freire 

confessou inúmeras vezes ter sido importunado pelo subjetivismo, motivo pelo qual deixou, faz alguns anos, de 

utilizar o conceito de conscientizaçã o. Esse conceito tem sido aplicado muitas vezes como uma pura tomada de 

https://www.paulofreire.org/noticias/paulo-freire-%C3%A9-o-terceiro-pensador-mais-citado-em-trabalhos-pelo-mundo
https://www.paulofreire.org/noticias/paulo-freire-%C3%A9-o-terceiro-pensador-mais-citado-em-trabalhos-pelo-mundo


72 

 

Ressalta-se que as feministas negras norte-americanas denunciaram a linguagem sexista 

das obras de Freire. bell Hooks, por exemplo, confrontou o educador sobre questões de gênero 

durante uma palestra que ele ministrava na Universidade de Santa Cruz. Segundo a autora, 

apesar desses pontos cegos, a obra freireana não deve ser desconsiderada, já que ela é tão valiosa 

que lhe deu uma linguagem, tanto que a frase “não podemos entrar na luta como objetos para 

nos tornarmos sujeitos mais tarde” se tornou seu mantra. bell Hooks adverte que a perspectiva 

freireana de conscientização não possui um fim em si, por isso, deve ser somada a uma práxis 

significativa e transformadora. Para ela, enquanto mulher negra nascida na zona rural dos 

Estados Unidos, a educação é uma prática de liberdade, especialmente na resistência ao racismo 

e ao supremacismo branco. Assim, ela tem ensinado a transgredir por meio do diálogo entre o 

pensamento feminista e a pedagogia de Paulo Freire (Hooks, 2013).  

Isto posto, a humildade epistemológica é também um dos compromissos com a 

descolonização do saber, pois reside na constatação de que toda produção de conhecimento é 

humana, histórica e suscetível de equívocos e idealismos, constituindo-se em um 

posicionamento ético que se contrapõe à arrogância epistemológica eurocêntrica de imposição 

de seu saber como verdade universal. 

Em Pedagogia do Oprimido, o autor propõe a emancipação das pessoas submetidas a 

diversas formas de opressão, que vão além da questão de classe e abrangem múltiplas 

experiências de subjugação, através de uma educação comprometida com o desenvolvimento 

do pensamento crítico acerca das relações sociais hierárquicas e de dominação. Portanto, 

embora não com esses termos, a pedagogia do oprimido integra uma perspectiva educacional 

antirracista, dado que, para Paulo Freire, a(o) educanda(o) tem o direito de conhecer sua própria 

história, identificando as relações de poder e de opressão, bem como seu papel de agente 

transformador da mudança (Freire, 1987). A educação deve proporcionar o respeito aos saberes 

dos estudantes, a valorização da identidade cultural e a recusa de práticas discriminatórias:  

 

Faz parte igualmente do pensar certo a rejeição mais decidida a qualquer 
forma de discriminação. A prática preconceituosa de raça, de classe, de gênero 
ofende a substantividade do ser humano e nega radicalmente a democracia.  
Quão longe dela nos achamos quando vivemos a impunidade dos que matam 
meninos nas ruas, dos que assassinam   camponeses   que   lutam   por   seus   
direitos, dos   que discriminam os negros, dos que inferiorizam as mulheres.  
Quão ausentes da democracia se acham os que queimam igrejas de negros 
porque, certamente, negros não têm alma. Negros não rezam. Com sua 
negritude, os negros sujam a branquitude das orações... A mim me dá pena e 

 
consciência da realidade, sem a ação necessária para transformá-la. Para ele, a  consciência passa, antes de mais 

nada, pela prática, pela ação transformadora. Mesmo assim, para evitar interpretações subjetivistas, ele abandonou 

o conceito.” (Gadotti, 2004, p. 94). 



73 

 

não raiva, quando vejo a arrogância com que a branquitude de sociedades em 
que se faz isso, em que se queimam igrejas de negros, se apresenta ao mundo 
como pedagoga da democracia.  Pensar e fazer errado, pelo visto, não têm 
mesmo nada que ver com a humildade que o pensar certo exige. Não têm nada 
que ver com o bom senso que regula nossos exageros e evita as nossas 
caminhadas até o ridículo e a insensatez (Freire,1996, p. 36). 

 

É importante salientar que o legado da abordagem pedagógica de Paulo Freire para o 

antirracismo reside no caráter antidiscriminatório de suas obras, a denúncia dos aparatos 

educacionais de dominação da branquitude e a apreciação dos saberes dos educandos. Contudo, 

a questão do racismo não ocupou um lugar central em suas reflexões. Por essa razão, é 

fundamental estabelecer um diálogo crítico entre o pensamento freireano e os pilares da 

Educação para as Relações Étnico-Raciais (ERER), visto que são, sobretudo, intelectuais negras 

e negros que têm protagonizado a construção de uma agenda política e educacional 

comprometida com a equidade racial, consolidando uma educação antirracista no Brasil. 

Assentadas essas considerações, em sua obra mais célebre (1987), contrapõem-se duas 

concepções antagônicas de educação: a educação bancária, pedagogia burguesa do colonizador, 

é desumanizadora, antidemocrática, elitista, disciplinadora, autoritária e gera domesticação. Os 

estudantes são vistos como ignorantes, recipientes vazios a serem preenchidos com 

conhecimentos que privilegiam a acomodação, naturalização e docilidade. Essa pedagogia 

serve à manutenção dos interesses das elites dominantes, sustentada pelo antidiálogo e pela 

objetificação, pois os educandos são tratados como objetos do processo de ensino-

aprendizagem, desprovidos de saber, enquanto o educador é o único que pensa, fala e sabe, a 

autoridade absoluta do conhecimento. 

 

A educação bancária tem por finalidade manter a divisão entre os que sabem 
e os que não sabem, entre os oprimidos e opressores. Ela nega a dialogicidade, 
ao passo que a educação problematizadora (método da problematização) 
funda-se justamente na relação dialógica-dialética entre educador e educando: 
ambos aprendem juntos (Gadotti, 2004, p. 69).  

 

Já a educação problematizadora incorpora o diálogo respeitoso entre educando e 

educador ensejando uma prática pedagógica horizontal que prioriza a promoção da autonomia 

dos(as) educandos(as), compreendidos como também portadores do saber.  

Para Freire (1987), a opressão dominante se estabelece na dialética desumanização x 

humanização, na qual os opressores se posicionam como humanos na condição de seres mais, 

ao passo que roubam a humanidade dos oprimidos, desumanizando-os como seres menos. Em 

objeção, a Pedagogia do Oprimido, através do desenvolvimento da cultura e da consciência 



74 

 

crítica, dialética e histórica, pode restaurar a "humanidade roubada”. A pensadora Maria 

Firmina (2024) conflui brilhante com as ideias de Freire:   

 

Eu me considero uma mulher empoderada.  Não me acho abaixo de nível de 
sociedade nenhum ou igual ou mais e não aceito que me coloquem abaixo 
desse nível.  Não aceito que me coloquem, não aceito que coloquem meus 
filhos, independente de qualquer situação que a gente já tenha vivido de 
dificuldade financeira e de muitas outras dificuldades. Mas eu não aceito ser 
colocada, menos do que isso, porque se nós, enquanto mulheres negras, 
trabalhadoras, guerreiras, aceitarmos ser menos, sempre seremos menos então. 
Mas se a partir disso nós quisermos que sejamos mais, independente do que 
digam, seremos mais. Seremos sempre mais. Então eu costumo vencer cada 
etapa, cada degrau pensando dessa forma. Pensando exatamente dessa forma. 
Não aceito que eu seja menos. Eu sou mais e continuo sendo mais. 

 

Ela reivindica sua resistência ontológica, pois não aceita ser subjugada como “ser 

menos”, reafirmando-se como “ser mais”. Além disso, ao se posicionar como uma mulher 

empoderada, mesmo diante de situações e discursos afrontosos que tentam diminuí-la, 

evidencia a luta contínua das mulheres negras por dignidade, autonomia e igualdade frente às 

tentativas de desumanização impostas. Nessa perspectiva, Dandara (2024) destaca a 

importância do conhecimento para se tornar sempre mais, pois “o conhecimento ninguém tira 

de você. É sua maior riqueza, é o seu conhecimento. É quem você é e você sabe o que você é. 

Eu mesmo sei que eu tô parada, mas eu sei que eu posso ser muito mais do que eu sou.” 

 Paulo Freire compreende a desumanização como um fato concreto da história, iniciado 

no Brasil desde sua colonização, predatória, arbitrária, violenta, gulosa e antidialógica, e que 

continua a ser engendrado pelo capital, que distorce, a partir de múltiplos artifícios, a vocação 

histórica da humanidade de humanizar-se sempre mais. Os processos de coisificação da 

existência são uma via de mão dupla, visto que sequestram a humanidade tanto do oprimido 

quanto do opressor, que também se torna igualmente desumanizado; essa interpretação coaduna 

com as ideias de Frantz Fanon (2008) e de Aimé Césaire (1978) acerca dos sujeitos produzidos 

por sociedades coloniais.  

Para os teóricos anticoloniais, muitas das relações desiguais, hierárquicas e opressoras 

resultam do colonialismo, que estabeleceu o domínio ontológico, cosmológico, espiritual, 

linguístico, territorial, político e cultural ao impor a sua visão etnocêntrica de mundo aos povos 

colonizados (oprimidos). A partir dessa sofisticada engenharia de controle polidimensional, 

performada pelo colonizador (opressor), predominou a imposição de uma única ontologia e 

epistemologia, maquiadas como neutras, abstratas e universais. Não se pode deixar de reiterar 

que os asiáticos, ameríndios, africanos e seus descendentes têm sido submetidos, desde a época 



75 

 

colonial, a processos violentos de desumanização e inferiorização de suas existências. Negadas, 

inclusive, suas capacidades cognitivas. Predominando a violência do silêncio como uma das 

tecnologias de subjugação mais eficazes.  

Isto posto, na perspectiva de Paulo Freire, somente a luta agenciada pelos oprimidos por 

humanização resultará na libertação de todos, até mesmo dos opressores, já que, ao humanizar 

as mulheres e os homens, humaniza-se a sociedade e o mundo. 

 O(a) oprimido(a) hospeda o opressor dentro de si, o que ele chama de “aderência” — 

invasão cultural como forma de dominação. Portanto, a emancipação reside em expulsar a 

ideologia invasora do corpo e da psique das pessoas oprimidas; isto é, na descolonização das 

mentes, corpos e espíritos. 

Paulo Freire explora a dialética entre dominador e dominado para revelar como a 

educação capitalista oprime. Sua análise visa superar a cultura colonial e as exclusões 

imperialistas reproduzidas nas escolas (Gadotti, 2004). Segundo Gadotti (2004), a 

conscientização é a “consciência de e ação sobre a realidade”, por isso, a educação tem sempre 

como ponto de partida um contexto concreto a ser pensado e transformado. 

 Sendo assim, não cabe ao intelectual, militante ou educador(a), por mais bem-

intencionadas(os) que sejam, a síndrome do heroísmo de que detêm o poder de libertar os 

oprimidos e oprimidas, dado que “ninguém liberta ninguém, ninguém se liberta sozinho: os 

homens e mulheres se libertam em comunhão” (Freire, 1987).  

O pretenso messianismo dos “revolucionários” “letrados” e “cultos” de que tem o papel 

de salvadores das grandes massas da “ignorância” é uma presunção baseada na ideia de 

superioridade, recaindo no autoritarismo e imposição de um único saber como postulado, pois 

é negada a capacidade de auto-organização e a agência das sujeitas e sujeitos em sua própria 

história, como senhoras e senhores de escolha e de decisão.  

Segundo Freire, somente as pessoas oprimidas, quando souberem plenamente de si e 

das estruturas de poder injustas que as oprimem, por meio da reflexão e da ação, ou seja, da 

práxis transformadora, poderão engajar-se na luta de forma dialógica e solidária, tanto pela 

autoemancipação quanto pela transformação coletiva. 

Nesse prisma, a humanização é entendida como “o caminho pelo qual homens e 

mulheres podem chegar a tornar-se conscientes de si próprios, de sua forma de atuar e de pensar, 

quando desenvolvem todas as suas capacidades, considerando não apenas eles mesmos, mas 

também as necessidades dos demais” (Gadotti, 2004, p. 33). Em razão disso, para Paulo Freire, 

a humanização não se vincula à falsa caridade e generosidade que se retroalimentam na 



76 

 

opressão, na miséria e na injustiça. Humanização significa, efetivamente, a libertação integral 

de todas as práticas tirânicas de dominação.  

Nessa tessitura, a educação deve seguir princípios éticos e políticos esposados com a 

vocação ontológica da humanidade de incessantemente humanizar-se, no enfrentamento às 

desigualdades e às lógicas despóticas e desumanizantes, deliberadas pelo neoliberalismo e 

neoimperialismo, que marginalizam e esfarrapam pessoas, reduzindo-as à mera força de 

trabalho, a serem exploradas e descartabilizadas pelo capital.  

A compreensão da Educação como dignificação das classes desfavorecidas, enquanto 

direito ontológico, é o cerne do pensamento paulofreireano. Dessa maneira, a educação está 

sempre articulada aos direitos humanos: “dignificar as gentes, as pessoas, é, assim, a 

substantividade dos direitos humanos. São os direitos humanos garantidos e postos em prática 

que possibilitam que Seres Menos se façam, por direito ontológico, Seres Mais” (Freire, 2019, 

p. 13). 

Cabe notar que Paulo Freire não interpreta os direitos humanos de forma romantizada, 

visto que, assim como Césaire (1978), tem ciência de que, a despeito de sua pretensa 

universalidade, os tratados internacionais não têm protegido a dignidade da pessoa humana e 

assegurado os direitos fundamentais de forma democrática. Em contrapartida, a educação tem 

a função de fazer valer os direitos e desmistificar as inverdades propaladas com a intenção de 

manter a estabilidade dos grupos privilegiados, escorada nos discursos meritocráticos de 

igualdade de oportunidades. 

Sob essa ótica, não há como a(o) professora(o) ficar de espectadora(o) em cima do muro, 

silenciada(o) e resignada(o) diante das injustiças desumanizantes, devemos adotar uma postura 

vigilante, ir ao embate e assumir a corporeidade e engajamento político no processo educativo, 

“desmascarando projetos de dominação cultural que travestidos de naturalidade e neutralidade, 

impedem a plena vivência dos direitos fundamentais e produzem uma leitura única do mundo” 

(Franco, 2022, p. 19).  

Em vista disso, posicionar-se significa rejeitar a arrogância da branquitude, antagonizar 

a todas as formas de epistemicídios, repudiar quaisquer manifestações discriminatórias de raça, 

de gênero e de classe, opor-se a um sistema econômico opressivo, impugnar uma pedagogia 

autoritária, arcaica, racista e positivista que reproduz sua racionalidade e nutre um único 

paradigma decadente de sujeito-saber-universal.  

Repito, Paulo Freire se tornou um ícone epistemológico para pensar a Educação como 

um ato político, não só no Brasil, mas no mundo. A radicalidade pedagógica é um chamado de 

resistência e insurgência das pessoas injustiçadas frente aos projetos de subjugação perpetrados 



77 

 

pelas classes privilegiadas, que ininterruptamente engendram hierarquias, exclusões e 

assimetrias seculares. Deste modo, a pedagogia crítica deve estar a serviço da libertação dos 

desvalidos e despossuídos, e não a favor de sua subalternização.  

 

Essa prática pedagógica crítica é urgente e necessária uma vez que as relações 
desiguais produzem subordinações, opressões, silenciamentos, injustiças, 
relações autoritárias. Trabalhar pedagogicamente, numa sociedade de relações 
desiguais, implicará sempre estar ao lado dos mais fracos, dos menos 
atendidos, a favor de práticas institucionais que operam contra as condições 

opressivas (Franco, 2021, p 727). 

 

Com base no que foi discutido, não me concebo como professora de escolas públicas da 

periferia e ignorar o fato que esses estudantes continuam a ser “os condenados da terra”, com 

seus corpos precarizados e suas vidas desumanizadas. Por isso, compreendo, à lucidez de Paulo 

Freire, que devo respeito à autonomia, à dignidade e à identidade do educando e da educanda, 

bem como que a Educação tem um compromisso ético inadiável com a justiça cognitiva e com 

a restituição histórica e simbólica dos povos oprimidos frente à sistemática negação de sua 

humanidade e aos apagamentos de seus saberes. Portanto, reafirmo 

 

O mundo não pode se dividir entre “os que sabem” e “os que não sabem”. A 
pedagogia do oprimido busca libertar o ser humano, restituindo-lhe a 
humanidade roubada e tem como horizonte a transformação social. Por isso, 
a educação não é neutra: ou favorece o opressor conservando a realidade 
injusta intocável ou favorece o oprimido, despertando-lhe o poder de 
transformação (Carneiro, 2006, p. 09). 

 

A humanização implica o rebelar de vozes silenciadas pelo histórico emudecimento das 

pessoas marginalizadas pela cultura colonial, incorre, principalmente, no entendimento que 

saber de si é uma vocação ontológica, conhecer não é um ato passivo, mas um projeto ativo de 

si “porque mulheres e homens aprenderam que é aprendendo que se fazem e que refazem, 

porque mulheres e homens se assumiram como capazes de saber, de saber que sabem, de saber 

que não sabem. De saber melhor o que já sabem, de saber o que não sabem” (Freire, 2000, p. 

40). 

Assim, torna-se necessário repensar as configurações de linguagem, poder e 

conhecimento para superar a hegemonia da normatividade epistêmica colonial e eurocêntrica. 

O que envolve a reconfiguração da noção de conhecimento a partir da problematização das 

seguintes questões: “Quem sabe? Quem pode saber? Saber o quê? E o saber de quem?” 

(Kilomba, 2019, p. 14). 



78 

 

Diante do exposto, a despeito da imposição de toda sorte de violências (físicas, 

simbólicas, religiosas, políticas, sociais, ontológicas, culturais, cognitivas, linguísticas, éticas, 

étnicas, raciais, de gênero) e precariedades como tecnologias de subalternização da existência, 

a educação tem a missão de promover a compreensão de que as relações opressivas e as 

estruturas de dominação não são fatalidades, fruto do acaso, mas sim circunstâncias históricas 

e socioeconômicas, resultados de um projeto supremacista orquestrado por séculos.  Significa, 

professa Freire, entender o tempo, a história e as ontologias como possibilidades, e não como 

inexorável determinação. Por isso, a educação é para além da denúncia; é anúncio.  

Desse modo, a radicalidade político-pedagógica impunha-se aos educadores de EJA, 

tanto para o entendimento quanto para o enfrentamento do problema da dialética humanização-

desumanização vivenciada pelos corpos-precarizados que chegam à escola: “Paulo Freire 

(1987) lembra-nos que a rebelião dos oprimidos por saberem-se no mundo, por humanização, 

implica reconhecer a desumanização como realidade histórica (Arroyo, 2017, p. 10). Nesse 

sentido, Paulo Freire empreendeu uma pedagogia da humanização, pedagogia da existência.  

A contrapelo das pedagogias dominantes, voltadas à manutenção dos interesses dos 

grupos hegemônicos, a educação pode assumir um papel libertador ao encetar a emancipação 

dos sujeitos oprimidos em face dos processos coloniais de alienação. A luta por desalienação 

requer a afirmação de homens e mulheres como seres mais, vocação negada nas práticas de 

exploração, sujeição e violência. Todavia, ela é reafirmada no desejo persistente de liberdade, 

justiça, e na luta dos oprimidos pela recuperação de sua humanidade usurpada (Arroyo, 2017; 

Freire, 1987). Em vista disso, torna-se pertinente problematizar algumas questões:  

 

[...] Como adolescentes, jovens e adultos submetidos a esses processos de 
humanização-desumanização, têm o direito de saber-se. Têm direito a que ao 
menos os saberes dos currículos os ajudem a recuperar sua humanidade 
roubada. Com que qualificação, com que artes pedagógicas seus educadores 
são capazes de recuperar a humanidade roubada dos educandos? (Arroyo, 
2017, p. 67).  

 

Acredito que não se possa hospedar corpos nem inculcar mentes conscientes de sua 

história e de sua memória. O ser-colonial, hospedeiro que se pretende dominador e 

subalternizador, não consegue ocupar corpos-conscientes; por essa razão, “não se subjuga quem 

sabe de si”34. A educação como humanização deflagra o reencontro consigo mesmo(a), um 

“despertar de potencialidades”, enquanto direito soberano de saber de si como sujeito e agente, 

 
34 Parafraseando a afirmação “Não se coloniza quem sabe de si”; ver Jesus, 2022. 



79 

 

como um ser que sabe e que pensa, reconhecendo-se como presença singular, original, criativa, 

ativa e de valia no mundo, capaz de transformá-lo. 

 

 

2.3 Genocídio Negro, Epistemicídios e Necroeducação  

 

Nunca me sonharam 

 

Nunca me sonharam como nascer: eu nasci. 
Não me sonharam crescer: eu cresci, 
Não esperavam, mas eu surgi 
Não deixes que por muitos não te sonhar 
Os teus sonhos, possa apagar. 
Do escuro, o claro pode existir. 
Do obscuro a vida surgir, 
Do longe, o perto chegar, 
Do pouco, o tudo encontrar 
O sonho é a realização em mente 
E muitos dos sonhos se prendem 
Faz de cada lembrança, uma nascente 
Faz de cada sonho, uma pequena semente 
Semente da vida, 
Semente do amor, 
Semente da dor, 
Semente do que ficou. 
Semente dos momentos, 
Mesmo que pareçam estranhos 
Mas que fazem de cada sonho 
Se tornarem encanto. 
Se não te sonharem, sonhe-se então 
Só não permita que sua vida seja em vão  
Não se permita ficar no chão  
Tão pouco esqueça, a sua função  
Se sonhe, se faça, se realize 
Mostre que o sonho vai muito além que 
Apenas cenas tristes 
Não te sonharam, não me sonharam 
Mas veja, somos agora os sonhos que 
existem. 
(Maria Firmina, 2017)  

 

O poema que inicia a discussão foi escrito pela pensadora Maria Firmina em 2017, 

durante a Oficina de Escrita Coletiva, e faz parte dos Cadernos da EJA daquele ano.35 “Não te 

sonharam, não me sonharam!” A sua afirmação expressa a negação de sua ontologia e os 

 
35 O poema foi inspirado no documentário “Nunca me sonharam” (2017), direção de Cacau Rhoden, que  aborda 

o ensino médio das escolas públicas brasileiras, exibido aos estudantes da EJA. 



80 

 

epistemicídios aos quais ela e os demais sujeitos da Educação de Jovens e Adultos vêm sendo 

submetidos. Mas quem são essas sujeitas e sujeitos não sonhados, mas que existem?  

A educação é um projeto civilizatório, mas que projeto é esse que aniquila as ontologias? 

Nega as subjetividades? Para mim, uma educação que não sonha seus sujeitos, não sonha a 

equidade, não sonha o antirracismo, não sonha a justiça, não sonha vidas melhores, não sonha 

um mundo outro, não é Educação. É apenas a repetição de um projeto de educação, de sociedade 

e de civilização que já se comprovou fadado ao fracasso.  

Cinicamente, o “fracasso”, sobretudo escolar36, tem sido atribuído aos sujeitos, que 

carregam em suas mochilas a culpa pelas próprias exclusões que pesam sobre seus ombros; suas 

mochilas esgarçadas estão abarrotadas de injustiças, violências, precariedades e opressões. Ao 

mesmo tempo em que portam memórias, conhecimentos, utopias, esperanças e resistências.   

Pavorosa a frase: “a educação foi democratizada, só não estuda quem não quer”, pois 

repete e atualiza discursos meritocráticos que negam que as condições sociais, raciais e 

educacionais são excludentes. A meritocracia é uma fábula de que todas as pessoas estão em pé 

de igualdade de oportunidades, sendo elas mesmas responsáveis pelo lugar social e econômico 

que se encontram, porque seriam preguiçosas, indolentes e não se esforçaram o suficiente. Ao 

passo que naturaliza hierarquias e oculta o racismo, camuflando, dessa forma, que as mochilas 

da branquitude37 estão sempre entulhadas de privilégios.   

A branquitude é aqui “entendida como um conjunto de estratégias que os povos brancos 

encontraram para se manter nos espaços de poder, prestígio e dinheiro nas sociedades que foram 

colonizadas pelos europeus nas experiências chamadas modernas, como é o caso do Brasil” 

(Bulhões, 2018, p. 26). 

Para Cida Bento (2002), o fenômeno da branquitude é uma forma da elite brasileira 

legitimar sua hegemonia econômica, política e social, uma vez que o homem branco, ao se 

afirmar como modelo universal de humanidade, reiterando-se como referência padrão e alvo da 

inveja dos outros grupos raciais não-brancos (desejosos de embranquecer), consolida sua 

própria autoestima e destrói as demais. Assim, justifica assimetrias com vistas à perpetuação 

de seus interesses supremacistas, sem deixar brechas para contestação. Desse modo, a 

discriminação racial não é apenas motivada pelo preconceito, pois “teria como motor a 

manutenção e a conquista de privilégios de um grupo sobre outro” (Bento, 2002, p .8).   

 
36 Fracasso escolar refere-se ao fenômeno dos altos índices de reprovação e evasão nas escolas. 
37 “O termo branquitude não se refere às pessoas em suas singularidades; trata -se de uma categoria social, que se 

refere a um lugar de vantagens simbólicas, subjetivas e materiais para as pessoas identificadas como brancas em 

uma sociedade onde o racismo é estrutural” (Pinheiro, 2023, p. 27). 



81 

 

Por que alguns sujeitos são sonhados e outros não? Por que alguns têm o direito de viver 

e outros não? Por que alguns têm o direito a uma vida digna e outros não? Por que alguns são 

deixados de lado para morrer? Por que aqueles que só têm a morte como certeza ainda são 

culpabilizados pela miserabilidade de seu viver?  

Podemos afirmar que existe uma relação intrínseca entre o fenômeno da branquitude e 

o modelo eurocêntrico de educação, levando em conta que a escola é uma instituição social que 

tem reproduzido conteúdos eurocentrados e estereótipos racistas, legitimando uma estrutura 

hierárquica racializada e as segregações subjacentes, porquanto reforça “a ideia de 

padronização da humanidade a partir de um “modelo branco” de ser, viver e pensar” 

(Nascimento, 2020, p. 75).  

Esse modelo branco seria a norma existencial, o padrão institucionalizado pelos ideais 

de branqueamento do povo brasileiro, via miscigenação e/ou políticas de imigração europeia, 

fetichizando-se os signos e símbolos da brancura38 como aquilo que deve ser desejado, o 

sonhado; por outro lado, numa escala gradativa de cor, quanto mais distante desse padrão, 

menos sonhado é.  

Não é preciso ser um especialista em relações raciais para observar que, no Brasil, 

estereótipos negativos estão mais associados à cor da pele escura, o que se reflete nas constantes 

ocorrências de discriminação racial em escolas, lojas, shoppings, supermercados, aeroportos, 

hotéis e restaurantes; bem como no fato de a suspeição e a letalidade policial serem 

estrondosamente maiores contra jovens negros da periferia: “extermínios, homicídios, 

assassinatos físicos ou morais, pobreza e miséria crônicas, ausência de políticas de inclusão 

social, tratamento negativamente diferenciado no acesso à saúde, inscrevem a negritude no 

signo da morte no Brasil” (Carneiro, 2005, p. 94).39  

Sueli Carneiro (2005) evidencia como a população negra foi excluída dos processos de 

integração ao trabalho livre e da consolidação da cidadania no pós-emancipação. As pessoas 

negras não foram tratadas como sujeitos de direitos, mas como alvos de vigilância e repressão 

estatal, sendo perseguidas por mecanismos de criminalização (como as leis de vadiagem, e a 

condenação de práticas culturais, como a capoeira) que construíram a imagem do corpo negro 

 
38 A brancura refere-se a um conjunto de características fenotípicas, como a cor da pele, traços finos e cabelos 

lisos, geralmente associadas a pessoas de origem europeia ou eurodescendente (Nascimento, 2020 ). 
39 Quase 90% dos mortos por policiais em 2023 eram negros:  conforme os dados do Fórum Brasileiro de Segurança 

Pública, em 2023 a polícia foi responsável pela morte de 6.393 pessoas em todo o país. Destas, 71,7% eram 

crianças, adolescentes ou jovens com até 29 anos, sendo 82% negras VER: 

https://agenciabrasil.ebc.com.br/direitos-humanos/noticia/2024-11/quase-90-dos-mortos-por-policiais-em-2023-

eram-negros-diz-estudo .    

https://www.brasildefato.com.br/2024/08/22/no-brasil-71-7-dos-mortos-por-policiais-em-2023-eram-criancas-

adolescentes-ou-jovens/  

https://agenciabrasil.ebc.com.br/direitos-humanos/noticia/2024-11/quase-90-dos-mortos-por-policiais-em-2023-eram-negros-diz-estudo
https://agenciabrasil.ebc.com.br/direitos-humanos/noticia/2024-11/quase-90-dos-mortos-por-policiais-em-2023-eram-negros-diz-estudo
https://www.brasildefato.com.br/2024/08/22/no-brasil-71-7-dos-mortos-por-policiais-em-2023-eram-criancas-adolescentes-ou-jovens/
https://www.brasildefato.com.br/2024/08/22/no-brasil-71-7-dos-mortos-por-policiais-em-2023-eram-criancas-adolescentes-ou-jovens/


82 

 

como perigoso e incorrigível. Nesse contexto, o racismo institucional manifesta-se, sobretudo, 

na omissão do Estado diante da mortalidade juvenil negra, associada à violência policial e à 

marginalização social, consagrando a negritude no Brasil sob o signo da morte e da exclusão. 

Infelizmente, a violência policial e racial contra pessoas negras não é novidade, patente 

desde os anos 1970 e 1980, tanto no Brasil quanto nos EUA. Inúmeros casos demonstram que 

esses crimes são frequentemente justificados com base na cor da vítima ou do território (Silva, 

2019), bem como pelo discurso de criminalização associado às políticas antidrogas. Por que as 

“vidas negras não importam”, se jovens negros são assassinados pelo aparelho do Estado sem 

que isso provoque um colapso ético ou jurídico? Denise Ferreira pergunta e responde que essa 

situação revela uma ética fundada na lógica da exclusão e da obliteração, sustentada pela 

subjugação racial e pelo aparato institucional que legitima a violência contra corpos negros 

(Silva, 2019). 

Hoje, temos presenciado a petrificação e a espetacularização da morte prematura e 

ininterrupta de crianças e jovens negros da periferia, assistindo, nos noticiários, às 

reivindicações de suas mães por justiça e até mesmo por seus corpos torturados, mutilados e 

não devolvidos. O eco dos gritos e lágrimas lancinantes não sai de nossas cabeças e nos 

adoecem coletivamente, causando uma avassaladora sensação de desolação profunda. Toda vez 

que uma mãe enterra seu filho, a sociedade e o mundo são também sepultados numa cova 

abissal. Naturalizar o extermínio da juventude negra significa a perda coletiva da própria 

humanidade, visto que, não se trata de corpos-vazios, pois os mortos serão para sempre os filhos 

amados de alguém.  

O extermínio da juventude negra não é apenas um problema de pesquisa, é uma 

vivência! Não seria diferente para mim, enquanto professora de escolas públicas periféricas. 

Perdi estudantes, tanto do ensino fundamental quanto do médio, vitimadas por de armas de 

fogo; afora os dolorosos relatos de pessoas que perderam irmãos, primos, pais e mães que 

enterraram seus filhos. Inclusive, um dos protagonistas dos Cadernos da EJA de 2019, um 

jovem rapaz negro e sonhador de apenas 20 anos na época da escrita de sua autobiografia, teve 

sua vida ceifada de forma violenta em 2023.  

Abdias Nascimento (2016) denuncia que existem várias formas de genocídio do povo 

negro: o extermínio físico, o apagamento das memórias, da história e do protagonismo africano 

e afrodiaspórico; as políticas de imigração e de branqueamento via miscigenação e aculturação; 

o ciclo ininterrupto de perseguições, desqualificações e exclusões educacionais, sociais e 

econômicas; a negação de condições existenciais e de vida digna; e a imposição de toda sorte 



83 

 

de precariedades e violências às quais os corpos negros são submetidos, de forma cíclica e 

sistemática, na sociedade brasileira:   

 

Se os negros vivem nas favelas porque não possuem meios para alugar ou 
comprar residências nas áreas habitáveis, por sua vez a falta de dinheiro resulta 
da discriminação no emprego. Se a falta de emprego é por falta e carência de 
preparo técnico e de instrução adequada, a falta desta aptidão se deve à 
ausência de recurso financeiro. Nesta teia, o afro-brasileiro se vê tolhido de 
todos os lados, prisioneiro de um círculo vicioso de discriminação – no 
emprego, na escola – e trancadas as oportunidades que lhe permitiriam 
melhorar suas condições de vida, sua moradia inclusive. Alegações de que esta 
estratificação é “não racial” ou “puramente social e econômica” são chavões 
que se repetem e racionalizações basicamente racistas, pois o fator racial 
determina posição social e econômica na sociedade brasileira [...] 
(Nascimento, 2016, p. 101). 

 

O genocídio negro consiste na utilização “de medidas deliberadas e sistemáticas (como 

morte, injúria corporal e mental, impossíveis condições de vida, prevenção de nascimentos), 

calculadas para a exterminação de um grupo racial, político ou cultural, ou para destruir a 

língua, a religião ou a cultura de um grupo” (Nascimento, 1978, p.17 apud Paz, 2019, p. 158). 

Paz (2019), em diálogo com as ideias de Abdias do Nascimento, define necropolíticas das 

memórias negras como o “extermínio das memórias para a consequente morte ontológica do 

ser negro” (p. 157).   

 Nesse sentido, a lógica colonial de inferiorização, racialização e desumanização dos 

negros, construídos como não-ser, justificaria o fato de seus corpos ocuparem lugares 

subalternos ou até mesmo sua morte (Carneiro, 2005; Paz, 2019). Sueli Carneiro (2005, p. 56) 

aplica a categoria epistemicídio ao campo educacional brasileiro, enquanto forma de anulação 

ou aniquilamento dos conhecimentos dos sujeitos racialmente inferiorizados, compreendendo 

que o dispositivo de racialidade opera como produtor de “um campo ontológico, um campo 

epistemológico e um campo de poder, conformando, portanto, saberes, poderes e modos de 

subjetivação”, com repercussões sobre a educação. 

 O dispositivo da racialidade continuará a operar “as relações raciais nas sociedades pós-

coloniais e as relações de soberania entre as nações racialmente inferiorizadas” (Carneiro, 2005, 

p.75), pois, construído no bojo da modernidade, ele atua como ferramenta política e simbólica 

da sujeição racial, que retroalimenta desigualdades, expropriações, explorações e hierarquias 

sociais; apartando sujeitos autodeterminados e privilegiados (brancos/europeus) dos 'outros' 

vulneráveis da morte (determinados pela exterioridade), excluídos das garantias jurídicas e 

sociais (Silva, 2006). 



84 

 

No caso do Brasil, deve-se levar em consideração que a abolição não assegurou a 

inclusão social e a cidadania plena aos libertos, e que, desde a República, a coletividade negra 

foi descartada à margem do novo projeto de nação. Lançada à própria sorte, deixada para 

morrer, enquanto os signatários da branquitude preservam seus projetos patrimonialistas de 

detentores exclusivos do bem-estar social, econômico e existencial.  

Para Sueli Carneiro (2005), o epistemicídio constitui-se como instrumento operacional 

usado para consolidar as hierarquias raciais, pois, ao mesmo tempo em que corrobora a 

supremacia intelectual da racialidade branca, implementa estratégias de inferiorização 

intelectual e cognitiva dos negros, além de promover a exclusão das crianças negras dos bancos 

escolares. Pessanha (2019, p. 186-187) complementa que “mais do que destruir materialmente 

a produção do conhecimento de povos estranhos à Europa, o sistema colonialista sempre criou 

estratégias para impedir a ascensão intelectual dos povos colonizados e também dos 

escravizados.” Dessa maneira, o epistemicídio sempre esteve a disposição das tentativas de 

subalternização desses corpos, mentes e espíritos, podendo ser agenciado de múltiplas formas: 

 

[...] o epistemicídio é, para além da anulação e desqualificação do 
conhecimento dos povos subjugados, um processo persistente de produção da 
indigência cultural: pela negação ao acesso a educação, sobretudo de 
qualidade; pela produção da inferiorização intelectual; pelos diferentes 
mecanismos de deslegitimação do negro como portador e produtor de 
conhecimento e de rebaixamento da capacidade cognitiva pela carência 
material e/ou pelo comprometimento da autoestima pelos processos de 
discriminação correntes no processo educativo. Isto porque não é possível 
desqualificar as formas de conhecimento dos povos dominados sem 
desqualificá-los também, individual e coletivamente, como sujeitos 
cognoscentes. E, ao fazê-lo, destitui-lhe a razão, a condição para alcançar o 
conhecimento “legítimo” ou legitimado. Por isso o epistemicídio fere de morte 
a racionalidade do subjugado ou a sequestra, mutila a capacidade de aprender 
etc. [...] (Carneiro, 2005, p. 97). 

 

O epistemicídio é assim compreendido como um instrumento de dominação étnico-

racial que se estabelece na negação dos saberes produzidos por determinados grupos 

racializados, e na rejeição destes como sujeitos cognoscentes A prática epistemicida nasce do 

empreendimento colonial de expansão europeia ainda no século XVI, respaldando o extermínio 

indígena e negro, e ganha contornos mais vívidos com o racialismo do século XIX (Carneiro, 

2005).  

Grosfoguel (2016) lança mão da categoria racismo/sexismo epistêmico, definida como 

a inferioridade de todos os conhecimentos classificados como não ocidentais, não masculinos 

ou não heterossexuais, para problematizar as faces antagônicas do privilégio epistêmico e da 



85 

 

inferioridade epistêmica, conformadas no mundo moderno-colonial. Para ele, o genocídio 

físico e o epistemicídio cultural estão interligados. 

Assim, os processos epistemicidas legitimaram o extermínio de corpos não-brancos e os 

projetos de eliminação das formas de conhecimento e das práticas sociais “estranhas” aos 

europeus, dado que “a epistemologia hegemônica controla a produção e a legitimação do 

conhecimento, assim como a necropolítica controla e administra a política da morte dos corpos” 

(Pessanha, 2019, p. 169). Sem embargo, “o epistemicídio foi muito mais vasto que o genocídio 

porque ocorreu sempre que se pretendeu subalternizar, subordinar, marginalizar, ou ilegalizar 

práticas e grupos sociais que podiam ameaçar a expansão capitalista” (Santos, 1995, p. 328 

apud Carneiro, 2005, p. 96).   

A imposição de uma cultura dominante e a veiculação de uma representação 

hegemônica, sobretudo pelas instâncias formais de elaboração epistêmica e pelos meios de 

comunicação de massa, perpetuam estereótipos racistas, pois contribuem para a naturalização 

de uma suposta superioridade branca e de seus privilégios em virtude de sua imagem estar 

vinculada a riqueza, beleza, sucesso e poder. Então, a branquitude se torna um padrão, um 

modelo de vida a ser invejado e seguido: sua cultura, aparência, racionalidade, valores, corpo, 

cabelo, cheiro, seu andar, seu comer, sua dieta, sua rotina de exercícios físicos, procedimentos 

estéticos, seu falar, seu vestir são reiteradamente positivados em todos os complexos sociais:  

 

[...] nos brinquedos, nas animações infantis, nas literaturas (tanto pela autoria 
dos livros quanto pelo conteúdo). Elas se veem em massa ocupando cargos na 
política institucional, nos programas de tv, na cena musical brasileira, nas 
lideranças empresariais, nos magistrados, na ciência e nas tecnologias, nos 
espaços acadêmicos [...] (Pinheiro, 2023, p. 31). 

 

Em contrapartida, através dessa construção binária da diferença, os corpos não-brancos, 

sobretudo negros, são emparedados no lugar da outridade inferior, justificando preconceitos, 

discriminações e a exclusão histórica desses grupos das estruturas dominantes de poder. As 

pessoas negras são associadas a signos que acorrentam suas ontologias à subalternidade, como 

pobreza, delinquência, fracasso, analfabetismo, ignorância, e assim por diante.  Dessa forma, a 

exotização, a estereotipia e a essencialização enclausuram pluralidades existenciais a 

confinamentos ontológicos: os negros foram exilados “na morada de uma alteridade situada nos 

confins do não-ser” (Carneiro, 2005, p. 21).  

A filósofa Sueli Carneiro ainda discorre sobre as práticas epistemicidas na produção do 

conhecimento acadêmico, dado que ao longo do século XX, negras e negros eram tratados como 



86 

 

objetos de estudo e não como sujeitos. Nas universidades públicas, há poucos docentes negros,40 

até mesmo o campo das relações raciais é predominantemente constituído por acadêmicos 

brancos, que atualizavam o discurso do mito da democracia racial e ignoravam as tensões 

étnico-raciais da sociedade brasileira (Carneiro, 2005; Figueiredo; Grosfoguel, 2007). Em vista 

disso, “a produção intelectual realizada por acadêmicos negros no Brasil é obliterada pela 

denominada “política do esquecimento”, considerando-se que as obras de autoria negra 

raramente estão presentes nas bibliografias dos cursos ministrados na Academia” (Santana; 

Jesus, 2023, p. 172). 

Outra bela sacada da autora é o fato de que pesquisadores afrodescendentes, quando não 

reduzidos à condição de fonte, só poderiam se interessar pelo tema negro, visto que outras 

problemáticas não seriam de sua alçada. Prevalecia-se uma oposição entre o discurso acadêmico 

e o tido como militante, em função disso, “o pensamento do ativismo negro é desqualificado 

como fonte de autoridade do saber sobre o negro, enquanto é legitimado o discurso do branco 

sobre o negro” (Carneiro, 2005, p. 60). Logo, a produção acadêmica dos intelectuais ativistas 

negros seria imparcial e tendenciosa, ferindo o pressuposto intrínseco da razão científica 

cartesiana, que é a “neutralidade”. 

Convém lembrar que, nos séculos XIX e XX, as tentativas de explicações científicas 

sobre a diferença humana transformaram distinções sociais e físicas em disparidades mentais, 

éticas e morais. O pensamento europeu era posto como a referência suprema de racionalidade 

e progresso, a mente branca/europeia se estabelecia como a medida universal, visão que 

subordinava povos que não se encaixavam na "trajetória do espírito elevado europeu", ao 

mesmo tempo em que firmava a branquidade como padrão ético e cognitivo (Silva, 2019). 

Com efeito, a desmistificação do sujeito cognoscente imparcial, universal e 

descorporificado é um dos primeiros degraus da descolonização epistêmica, levando em conta 

que a produção de conhecimento, escolarização e ciência estão subordinadas à estrutura de 

poder e à autoridade racial (Kilomba, 2019). Destarte, outras vertentes epistemológicas, 

especialmente as formuladas por feministas negras, têm questionado os supostos paradigmas 

de universalidade e de neutralidade epistêmica, propondo que seja admitida a corporeidade na 

produção de conhecimento (Santana; Jesus, 2023).  

Não é por acaso que o corpo que foi mais exotizado, escrutinado, enclausurado, 

sexualizado e racializado é que vai desafiar os arcabouços teóricos, os discursos e as lógicas 

 
40Segundo o Censo da Educação Superior (Inep, 2023), apenas um em cada cinco professores universitários em 

exercício no Brasil se declara preto ou pardo (21%). Ver:  https://www.crub.org.br/apenas-21-dos-docentes-do-

ensino-superior-sao-negros/ Acesso em 05/04/2025. 

https://www.crub.org.br/apenas-21-dos-docentes-do-ensino-superior-sao-negros/
https://www.crub.org.br/apenas-21-dos-docentes-do-ensino-superior-sao-negros/


87 

 

centenárias da razão teológica, filosófica e científica eurocêntrica, são as mulheres negras que 

vão finalmente despir e expor o corpo arrogante, intocável e falacioso da branquitude. A retirada 

do véu pálido e indecente revela projetos nocivos e intencionais de destruição do “outro” para 

a validação de si, obrigando os “reis do universo” a descer de seu pedestal para fazer uma 

autocrítica sobre seu lugar de privilégio, até pouco tempo nunca tensionado.  

Também não é nenhuma blasfêmia afirmar que prevaleceu uma matriz epistêmica 

eurocentrada nos currículos acadêmico e escolar, encarregado pela perpetuação de textos, 

signos, estéticas e racionalidades da branquitude, ditas canônicas. Como sequela, 

pensadores(as) e escritores(as) negros(as) foram invisibilizados(as), quando não 

embranquecidos(as) por este mesmo cânone. O livro didático e outras parafernálias pedagógicas 

veiculam textos escritos pelas mãos brancas do colonizador e reeditados por seus herdeiros, 

com o propósito de preservar seus interesses supremacistas.  

Reitera-se que a disputa pela hegemonia na produção e circulação da memória 

configura-se como um espaço estratégico historicamente mantido por europeus e seus 

descendentes, que o compreendem como um campo estrutural essencial para a legitimação e a 

continuidade de seus projetos de subordinação e privilégio (Jesus, 2022). 

Consequentemente, por longa data, os falares, viveres, saberes, quereres, histórias e 

memórias dos povos negros têm sido desqualificados, quando não apagados sob a tinta da 

branquitude.  

[...] As mortes e esquecimento impostos às memórias negras e heranças 
produziram historicamente a subalternização e descrença sobre os 
conhecimentos e práticas das populações africanas e seus descendentes, 
procurando mantê-las sob a clausura da marginalização, da demonização e 
mesmo da sua criminalização. As estratégias do colonialismo em tentar 
controlar os mecanismos de produção e gestão das memórias dos povos negros 
na diáspora, entre lembranças e esquecimentos, é uma das facetas 
necropolíticas que gesta o não-ser e justifica a morte do ser negro, que é 
também a possibilidade da morte do corpo biológico, mas, sobretudo, a morte 
da memória, do passado, da sua história e ancestralidade, e assim a morte dos 
seus conhecimentos ancestrais (Paz, 2019, p. 152).  

 

Para Sodré (2012), o monoculturalismo pan-europeu significa uma civilização pensada 

no singular, centrado no ocidentalismo colonialista, se estabelece na ideia de unicidade, que 

exclui a diversidade e recalca as práticas sociais e os saberes ancorados em conhecimentos 

populares, que são deslegitimados como ilógicos, irracionais, não-conceituais e ingênuos, isto 

é, são saberes assujeitados (Foucault, 1999), rotulados de “senso comum”, “saber local”, “saber 

popular”, “tradicional”. Por consequência, são sempre saberes rebaixados, apagados ou 

silenciados, mas que resistem. A interdição do pluralismo de pensamentos e das linguagens, o 



88 

 

"monismo", causa danos à educação, podendo ser responsável, até mesmo, pela evasão escolar 

(Sodré, 2012).  

Sob esse prisma, ao discutir o “currículo como morte”, Borges (2021) critica a 

medicalização da educação, argumentando que termos clínicos como diagnóstico, sintomas e 

distúrbios reduzem estudantes à condição de pacientes. Esse currículo, fechado e prescritivo, 

ao veicular discursos hegemônicos e silenciar vozes dissonantes, elimina a emancipação e 

decreta a morte da criatividade e das utopias. Todavia, o currículo como continuidade pode 

abrir espaços para outras narrativas, visto que valoriza a pluralidade e a diversidade, 

convertendo-se como um currículo vivo, liberto de preconceitos e discriminações, que ressoa 

vozes ancestrais e celebra as diferenças, viabilizando uma educação mais justa e inclusiva. 

A sala de aula é um espaço de tensão entre os saberes dominantes incrementados pelos 

currículos, que permanecem quase que inalterados ao longo do tempo em nome de uma suposta 

erudição iluminadora, e os conhecimentos rechaçados, mas que resistem no léxico, sotaques, 

concordância e regência, ideias, ideais, corpo, cabelos e saberes das crianças, jovens, adultos e 

idosos que gritam para terem reconhecidas suas existências, ao menos na escola. Por isso, o 

currículo sempre foi e sempre será uma arena de disputas.   

 

[...] Outras crianças, outros adolescentes, jovens e adultos das periferias, dos 
campos, trabalhadores, pobres, negros, indígenas, quilombolas que vão 
chegando às escolas públicas e à EJA não lutam apenas pelos conhecimentos 
escolares a que têm direito, disputam o direito a conhecimentos ausentes, 
sobre seu sobreviver, seu resistir. Saberes de outra história social, racial e de 
classe que vivenciam e que têm direito a saber para entenderem-se. Disputam 
o direito a que os saberes dessa outra história de segregação e de emancipação 
sejam incorporados como seu direito ao conhecimento (Arroyo, 2017, p.14). 

 

A escola não deve, de maneira alguma, interditar a pluralidade e a interculturalidade, 

mas sim, promover um multicolorido mundo outro, e não aquele que foi imposto violentamente, 

destituído de cor, monocromático e desbotado. Silva (2019) propõe uma virada epistemológica 

e ontológica radical a partir da ideia de 'Mundo Implicado', no qual se valoriza a interconexão 

coletiva de cada existência, opondo-se ao 'Mundo Ordenado' da modernidade, que impõe a 

alteridade, hierarquiza, separa e delibera a morte e a violência racial.  

Gostaria de mencionar que pesquisadores contemporâneos têm formulado o conceito de 

necroeducação, como é o caso da tese de doutorado “Necroeducação: racismo, juventude e 

enfrentamento na escola pública em Salvador”, de Janete Fernandes Suzart da Silva Santos, 

2021. A autora aplica a teoria da necropolítica (Mbembe, 2018) à educação para compreender 



89 

 

a morte dos planos e sonhos dos jovens negros, empreendida pela imposição do modelo 

educacional eurocêntrico.  

 

propomos o conceito de Necroeducação, podendo ser definida como a prática 
educacional que, fundada na cultura, nos valores, nos saberes e conhecimentos 
(linguísticos, éticos, estéticos e morais) do grupo branco dominante e na 
desqualificação do sujeito histórico não pertencente ao colonizador, está 
embasada no padrão epistemológico eurocentrado, nega outras formas de 
pensar, de viver e de produzir conhecimentos que não os do europeu, além de 
elaborar a negação da memória histórica dos povos colonizados e a 
inferiorização da sua cultura e dos seus saberes. A Necroeducação mata não 
somente os corpos pretos dos discentes, mas também os docentes, em sua 
maioria preta, com a desvalorização de sua prática, com baixos salários e sem 

condições dignas de trabalho (Santos, 2021, p. 67).  

 

Vale explicitar que os conceitos de necropoder e necropolítica, cunhados por Mbembe 

(2018), retomam a ideia de biopoder de Foucault para analisar como os governos desenvolvem 

e mobilizam tecnologias de morticínio, extermínio material de corpos, decidindo quem viverá 

e quem será alvejado, além de submeter vastas populações a condições degradantes de 

sobrevivência. No Brasil, os corpos negros são os alvos mais abatidos, deixados para morrer de 

todas as formas possíveis e inimagináveis. Na entrevista de 2024, Dandara nos conta que passou 

fome na infância e que só tinha a merenda escolar como fonte de alimentação: 

 

[...] já passei muita fome, que é tanto que eu ia pra escola, que eu nem falei 
essa parte, que eu pulei algumas partes, que eu ia pra escola com fome, e 
pensando em ir pra escola pra almoçar e merendar, tomar café, olha, tomar 
café, almoçar e merendar tudo ao mesmo tempo, porque aí meu pai falava, pô, 
não tem comida não, vai pra escola, porque sabia que lá ia ter a merenda, e era 
certo, né? Até mesmo um suco com bolacha, que pra gente era um ouro, e aí 
eles falavam, coma bastante, pra quando chegar aqui em casa não tem comida 
não, ia ver se ainda ia ter a noite, pra poder tomar café à noite, aí às vezes ele 
já saía ali, ia pescar, ia, pegava peixe, voltava, vendia esse peixe pra comprar 
farinha, aí o peixe que sobrava dava pra gente comer [...] hoje em dia sabe, eu 
falo isso com, não tenho vergonha, eu falo isso com a naturalidade, porque eu 
sei que nem todo mundo tem, hoje em dia que a gente vive, é tipo uns tem 
mais, outros têm poucos, a distribuição eu falo assim, da grana, das coisas, 
não são tipo, compartilhado, geral, é tudo um altos e baixos, um tem mais, 
outro tem menos, né?.[...]  

 

O relato de sua experiência com a fome é notavelmente tocante. Enquanto professora de 

escolas públicas sei que essa situação chega a ser trivial, porém, ela não pode ser normalizada 

friamente como estatística, pois se trata de vidas expostas às experiências de desumanização e 

precarização de suas existências, uma das formas mais comuns e brutais de genocídio negro. 



90 

 

Dandara compreende que sua vivência não se configura como um caso isolado, mas 

manifesta-se como consequência das desigualdades, da falta de recursos e de oportunidades. 

Ao não ter vergonha de compartilhá-la, ela representa muitas pessoas que experimentam 

situações semelhantes e que se sentem constrangidas em contar, uma vez que se percebem 

rebaixadas, unicamente responsáveis pelas relações opressivas as quais são submetidas. 

Acredito sem sombra de dúvida que a falta de perspectiva e de esperança no futuro tem 

assombrado a sala de aula, ou seja, a educação tem perdido seu sentido ontológico. A 

necroeducação tem contribuído, dessa maneira, para a solidificação da ordem hegemônica 

vigente, cravando a estratificação social e racial, uma vez que não garante a dignidade humana 

e oportunidades concretas de melhores condições de vida nem de trabalho para os 

afrodescendentes. Determinando, assim, que as pessoas oriundas das camadas populares 

continuem a ocupar lugares subalternos, inscritas em confinamentos sociais predeterminados e 

segregados. Como efeito, “as crianças, jovens e adultos (as) da periferia permanecem com seus 

direitos educacionais, constitucionais e humanos ceifados pela falta de oportunidades de 

reescrita de suas vidas, para que possam escapar da lógica opressora que “assina” o seu lugar 

mundo” (Santana, 2021. p. 29).  

Dessa forma, entendo que a necroeducação agrega o genocídio dos corpos negros, 

especialmente da juventude negra, mas também o epistemicídio de seus saberes, racionalidades 

e de suas autoestimas como sujeitos cognoscentes, valida a representação negativa e agencia o 

apagamento de suas memórias e protagonismos.  Acredito que toda professora e todo professor 

se despedaçam com as condições existenciais e educacionais necrófilas de nossos estudantes, 

bem como das demais violências presentes no ambiente escolar e em seu entorno. Crianças, 

jovens, adultos e idosos da escola pública são majoritariamente negros, lesados pelo racismo ; 

por essa razão, suas biografias estão incrustadas de episódios cotidianos de violência racial 

(Kilomba, 2019).  

Paulo Freire (1969), em suas primeiras contribuições teóricas, já refletia sobre a 

ostensiva marca necrófila, relacionada à morte e à doença, da educação bancária, colonial, 

capitalista e neoliberal, que impunha a desumanização, inorganicidade, autodesvalia, 

pessimismo, violência e a morte sacrificial da esperança e da utopia. A educação pragmática, 

orientada para a repetição, o adestramento e o treinamento técnico têm como sua maior 

pretensão coisificar as mulheres e os homens. Contudo, o educador exalta a educação biófila, 

porque forma para a vida, favorecendo a organicidade, autoestima, autoconfiança, criatividade 

humana, otimismo crítico, reflexão acerca dos condicionamentos histórico-sociológicos e, 

sobretudo, não vê os educandos como objetos-coisas, mas sujeitos(as)-pessoas.  



91 

 

Em Pedagogia da Indignação (2000), ele reitera que o assassinato dos sonhos possíveis 

significa a imobilização do futuro e da mudança, pois acatar o discurso opaco e cínico de que a 

miséria, a fome, a precariedade, o racismo e o sexismo, dentre outras atrocidades, são 

fatalidades, acreditando-se na impossibilidade de conquistar a autonomia do ser e de construção 

de um mundo com mais justiça social e cognitiva, nada mais é do que um projeto de extermínio 

ontológico para a manutenção do status quo. A naturalização das injustiças é mais uma das 

faces capciosas da morte, o rigor mortis de um futuro cinzento de descrença, imóvel, cadavérico 

e endurecido, sem anúncio ou profecia de tempos melhores.  

Dessa maneira, Paulo Freire tem como lição no combate à necroeducação uma 

pedagogia ancorada no princípio da vida e da humanização como pilares da prática educativa. 

Ao denunciar a educação bancária e a escola como espaço de silenciamento, desumanização e 

exclusão, propõe uma pedagogia dialógica, crítica e libertadora, em resistência à lógica da 

desvitalização, por meio da afetividade, da esperança, da potência da vida, da valorização dos 

saberes populares e da conquista de direitos, da dignidade e da cidadania. A educação não pode, 

em nenhuma circunstância, contribuir para a morte material, epistêmica, cultural, existencial e 

simbólica dos mais vulneráveis. Educação não é morte, Educação é vida! 

Isto posto, insisto, “quem são essas sujeitas e sujeitos não sonhados, mas que existem?” 

Os jovens, adultos e idosos que chegam à EJA seriam “os desnecessários, os descartáveis, no 

padrão capitalista de trabalho? Seriam os “Condenados a um viver provisório sem prazo?” 

(Arroyo, 2017, p. 55). Corrobora-se que eles estão sendo constantemente submetidos a 

 
[...] um estado de permanente precarização das formas de viver, de trabalhar 
no presente provisório, sem prazo certo. Viver para eles significa ter o que 
comer, ter um salário, ter uns trocados. Quando até essas bases do viver e do 
trabalhar são incertas, a incerteza invade seu viver no presente e no futuro. 
Destrói suas identidades sociais. A incerteza invade até sua volta aos estudos 
(Arroyo, 2017, p.57). 

 

De fato, tenho observado, por mais de uma década em sala de aula, que os estudantes 

da EJA continuam a ser os “condenados da terra” (Fanon, 1968) e os “esfarrapados do mundo” 

(Freire, 1987), em razão de permanecerem sobrevivendo a experiências opressoras, 

denunciadas por Paulo Freire há mais de meio século. Os sujeitos da EJA carregam o estigma 

do “fracasso escolar”, sendo afetados por visões preconceituosas sobre reprovação, repetência, 

analfabetismo e supostas carências intelectuais e cognitivas, imagens negativas vinculadas tanto 

aos indivíduos quanto aos seus coletivos, dilatando-se à própria modalidade de ensino destinada 

aos mesmos. 



92 

 

 São eles os pobres, as negras e negros, quilombolas, indígenas, jovens, adultas e 

adultos, idosas e idosos (que carregam sacos de cimento de 50 quilos em suas cabeças e fazem 

faxina até quando o corpo nem mais consegue suportar), os que não têm direito a aposentadoria, 

não têm saúde (aguardam meses na regulação do SUS para fazer um simples exame de 

laboratório), não têm segurança, não têm moradia, muitos não têm o que comer, não têm lazer, 

não passeiam. São os sobreviventes de um estado permanente de vulnerabilidade social e 

precarização existencial, isto é, dos processos necróticos de desumanização.  

Eufemismos à parte, a pobreza e a fome não se tornam menos feias ou injustas com a 

escolha de palavras aprazíveis aos ouvidos daqueles promotores da falsa caridade, que além de 

naturalizar as opressões e as desigualdades, romantizam a palavra resiliência como forma de 

apaziguar suas consciências.  

 A maioria dos sujeitos das escolas públicas só tem o não como certeza. Por vezes, até 

mesmo o direito de acesso aos programas sociais (como o bolsa família e/ou presença), criados 

como atenuantes das consequências das múltiplas negações vivenciadas, é também negado. 

Apesar de tudo, ou do “nada”, essas pessoas continuam a buscar o sim, uma vida um pouco 

mais justa, mais humana, mais digna, como expresso na teimosia de permanecer lutando por 

seu direito à educação.   

Reafirmo que os sujeitos da EJA são pessoas que tiveram direitos violados quando 

crianças e adolescentes (Bahia, 2022). Aqueles cuja humanidade foi negada e cujos saberes 

foram desqualificados, confrontam o racismo, genocídio e epistemicídio, ainda assim, apesar 

de uma sociedade que não lhes sonham, continuam, permanecem, insistem, persistem em 

superar as adversidades e planejar projetos de vida outros, alternativos ao extermínio de sua 

dignidade humana. Concluo retomando a convocação de Maria Firmina: “Se não te sonharem, 

sonhe-se então/Só não permita que sua vida seja em vão/Não se permita ficar no chão/ Tão 

pouco esqueça, a sua função/ Se sonhe, se faça, se realize”. Finalmente respondo: SÃO 

PESSOAS QUE EXISTEM PORQUE RESISTEM!  

 

 

2.4 Exclusão escolar racializada, trabalho infantil e a luta negra por educação  

 

Mãezinha 

 
Lá no meu tempo de criança  
Vem na minha lembrança  
De quando na verdade eu era feliz!  
 



93 

 

Minha mãezinha guerreira  
Devido às lutas da vida,  
Não sabe nem ler, nem escrever.  
 
Eu infelizmente lamento  
Das lutas e dos sofrimentos  
Que minha mãezinha passou  
Quando eu vim a nascer.  
 
Hoje, eu só posso estudar  
Às vezes trabalhar,  
pra poder um dia  
minha mãezinha se orgulhar!  
 
Na zona rural tudo é mais difícil  
Até na hora de estudar...  
Porque às vezes o ônibus escolar não entra 
lá!  
O jeito é ir andando  
E com o corpo suando na escola chegar!  
 
EU sei que é difícil o trajeto  
e todos os sacrifícios só pra poder 
continuar...  
Hoje eu sou grata até pelo pé descalço 
melado de barro  
pelos tropeços e todos os percalços para 
PODER avançar!  
 
Mãinha quando não tinha comida pra me dar  
mandava eu ir para escola...  
pra poder minha fome saciar.  
Hoje na EJA tenho fome de aprender....  
 
Minha mãe guerreira  
Vivia vencendo cada batalha da vida,  
Hoje vendo uma das suas filhas queridas  
Sendo a primeira da família a se formar e a 
vencer!!!  
(Dandara, 2019) 

 

O poema “Mãezinha”, que abre esta seção, foi escrito pela autora Dandara durante a 

oficina de Escrita Coletiva, em 2019. Ele aborda o enfrentamento dos povos negros aos 

epistemicídios vivenciados por causa de uma trajetória escolar muito difícil, diante da carência 

de recursos materiais e da inoperância de políticas públicas. Além disso, representa o fato de 

que muitas mães negras, embora não tenham tido o pleno acesso à escolarização formal, nunca 

desacreditaram do poder transformador da educação.  

A autora evoca suas lembranças do tempo de criança, afirmando que se sentia feliz 

apesar das dificuldades. Nesse contexto, são narrados os sacrifícios vividos, tropeços e 



94 

 

percalços — epistemicídios — que eram óbices para continuar, tais como o ônibus que não 

entrava na zona rural, e, por essa razão, ela tinha que ir caminhando até a escola com os pés 

enlameados. As imagens de crianças negras chegando à escola com os pés sujos e o corpo suado 

me fazem lembrar as análises de Cavalleiro (2010), de que elas eram comumente tratadas de 

forma discriminatória no ambiente escolar, rotuladas de “pretinhas sujas”.  

Nesse sentido, o poema retrata a interdição do direito à educação e à luta das crianças 

negras por ele. Convém realçar que a imagem dos pés descalços remonta ao período colonial e 

está associada à condição servil de escravizados(as), tanto que os(as) alforriados (as) 

compravam sapatos para atestar sua liberdade (Lopes, 2015). Dandara ressignifica a palavra 

“fome" como uma forma de resistência ao declarar que: “Hoje na EJA tenho fome de 

aprender....”, sendo ela a “primeira da família a se formar e a vencer!” Isso ocorre porque ela 

rompeu com o ciclo de exclusão escolar de sua família ao conseguir concluir o ensino médio. 

Sob esse ângulo, a busca por formação, muitas vezes, é motivada pela vontade de poder 

proporcionar uma vida um pouco menos sofrida para nossas mães, em retribuição por suas 

batalhas, honrando-as e dando-lhes um pouco de orgulho: “pelo que eu me lembre, eu nunca 

fui reprovada, não. Tanto que, na quarta série, eu tenho uma prova que eu tirei dez em 

matemática e minha mãe até hoje guarda. Até hoje ela guarda” (Dandara, 2024). 

 

Minha mãe até hoje fala, sem estudo, não somos nada. Ela fala, hoje eu tô 
passando o que eu tô passando porque eu não estudei. Porque ela sabe que ela 
podia estudar e ser uma boa pessoa. E ser uma boa pessoa não. Ela é. Ser uma 
pessoa melhor na questão, né? De ter uma vida mais tranquila, mais digna e 
ter uma estrutura melhor, ela fala, né? Mas é isso. Eu acho que a escrita é a 
base, é o começo de tudo, né? Tem que ter na vida (ibid.) 

 

Nessa fala, Dandara enfatiza a importância que sua mãe atribui à educação, vista como 

imprescindível para se alcançar uma vida mais digna. É pertinente frisar que a expressão “sem 

estudo, não somos nada” reflete a concepção de que a educação é uma forma de 

autoempoderamento, que pode promover tanto o desenvolvimento pessoal quanto social. Por 

outro lado, esse enunciado também associa a falta de educação escolar à ideia de “não ser nada”, 

sugerindo que a construção do ser se restringe apenas ao conhecimento formal, ignorando as 

sabedorias e habilidades adquiridas fora do currículo escolar.  

Em contrapartida, na sentença: “Porque ela sabe que ela podia estudar e ser uma boa 

pessoa. E ser uma boa pessoa não. Ela é”, Dandara empreende um movimento de reflexibilidade 

e reelabora seu pensamento. De maneira crítica, afirma que sua mãe é uma boa pessoa 

independentemente de ter estudado, o que revela uma concepção mais ampla do ser. A 



95 

 

expressão “ela sabe” indica a autonomia de sua mãe em pensar com a própria cabeça. No relato 

autobiográfico realizado, em 2019, ela nos diz o seguinte: 

 

[...] Eu venho de uma família que tinha poucas condições financeiras.  Quando 
eu entrei na escola para estudar foi muito tarde, na verdade na idade, porque 
para aprender nunca se é tarde. Eu sempre fui uma pessoa esforçada. Sempre 
gostei de estudar, mas onde eu morava era muito longe da escola, tinha que ir 
de transporte escolar, ou às vezes andando, mas a vontade de aprender era tão 
grande que eu nunca desisti, até porque meus pais só tinham os estudos a me 
oferecer. [...] (Dandara, 2019).  

 

Dandara reafirma que ingressou na escola fora do tempo convencional devido aos óbices 

já mencionados. Contudo, avalia que nunca é tarde para aprender, sempre foi uma garota 

esforçada, com muita garra e força de vontade, por isso nunca desistiu. Além do mais, a 

educação era o único recurso que sua família tinha a oferecer: 

 

Tudo o que eles podiam fazer, eles sempre fizeram para a gente. Só que aí 
eram muitos filhos, né? Tipo assim, eu sou... Eu e meus irmãos são sete. Ao 
todo são sete crianças. Que na época tinha cinco meninas. E dois meninos, né? 
E aí sempre muito sofrido. Tipo assim, às vezes não tinha condições de 
comprar um lápis para todos. Aí às vezes dividia no meio e fazia um lápis, né? 
E aí fardamento a gente só tinha três em três anos. Usava dois, três anos na 
mesma calça. Até rasgar. Até ficar fininha. O caderno era a mesma coisa. Às 
vezes pegava as páginas. Arrancava as páginas. E colava em uma folha para 
fazer outro caderno. Que sobrava do outro ano, retrasado. Era assim. E aí 
depois que... Quando a prefeitura chegou, né? E aí começou a dar o 
fardamento.Aí ficou bem melhor, né? Porque aí dava aqueles... Kichute, 
aquelas, sabe? Aqueles sapatos. Aí dava fardamento normal e ficou bem 
melhor. Mas era muito sofrido (Dandara, 2024). 

 

Para ela, a educação é a base de tudo, um instrumento para se ter uma profissão mais 

digna, promotora de oportunidades com vistas a conquistar uma melhor qualidade de vida, 

sobretudo para as pessoas negras: “você sabe que a pessoa que tem uma pele escura infelizmente 

nos dias de hoje é muito mais difícil arrumar um certo emprego. Se eu chegar e uma branquinha 

chegar é óbvio que vai ser dela, né? A vaga, no momento” (Dandara, 2024). 

Esperança Garcia assevera que também enfrentou impasses desde cedo para concluir a 

formação básica; por ser criada em uma área rural, teve acesso limitado à educação na infância 

e se mudou para São Paulo ainda adolescente. Determinada, retomou os estudos na EJA, 

superando obstáculos ao longo do percurso, completando o ensino fundamental e médio, apesar 

das adversidades. 



96 

 

Em seus relatos, a negação do acesso ao saber escolar aparece em vários momentos, 

como a falta de transporte adequado e a distância dos centros de ensino. Em uma época em que 

o letramento era ainda mais restrito a quem vivia no campo, seus genitores não tiveram 

oportunidades educacionais, estabelecendo um ciclo familiar de epistemicídios. Acrescenta-se 

que, ao se tornar mãe aos 15 anos, ela se deparou com novos desafios. A maternidade precoce, 

muitas vezes, é um possível reflexo da falta de orientação sobre a prevenção sexual na 

adolescência, negada às meninas pobres, particularmente às órfãs de mãe:  

 

Foi quando eu estava grávida. Não tomava remédio, era de qualquer jeito, não 
sabia como tomava. E aí, eu fui cuidar de um filho. Uma criança cuidando de 
outra criança. Então, foi muito difícil” [....] Então, eu era uma criança 
cuidando de outra criança. Nunca tive mãe pra me informar o que era se 
prevenir, se cuidar (Esperança Garcia, 2024). 

 

Ao retornar aos estudos na EJA, Esperança Garcia confrontou a descrença frente ao seu 

empreendimento, sendo chamada de "doida" por retomar a escolarização, refletindo uma visão 

preconceituosa e epistemicida, que tenta desmotivar adultos e idosos que buscam romper o ciclo 

de exclusão, como se existisse um tempo limite para aprender. Por isso, é tão importante o 

entendimento de que a aprendizagem é um processo contínuo ao longo da vida, preconizado 

pelas normativas educacionais da Educação de Jovens e Adultos. 

A narradora compreende a educação como uma ferramenta transformadora, um pilar 

para seu desenvolvimento pessoal, reconhecendo o impacto que ela tem em seu crescimento, 

celebrando cada progresso. Atualmente, sua filha estuda contabilidade na universidade, e o filho 

planeja cursar nutrição esportiva. Ambos a têm como um exemplo: “Eu sempre falava para eles, 

estude, estude, para vocês serem alguém na vida”. Consequentemente, eles cresceram em um 

ambiente de encorajamento, e ela se orgulha de suas conquistas.  

“Estude para ser alguém na vida”: quem nunca ouviu essa expressão ser repetida de 

forma quase que profética? É relevante notar que essa frase pode ter sentidos ambíguos, assim 

como a que já discutimos, “sem estudo, não somos nada”. No contexto materno, carrega um 

sentido de cuidado e proteção, expressando o desejo que as mães têm de verem seus filhos com 

maiores oportunidades, estabilidade financeira e com melhor qualidade de vida. 

Contudo, a expressão “para ser alguém na vida” pode estar relacionada a uma visão 

elitista de sucesso econômico atrelado ao acúmulo de bens materiais ou de prestígio social 

relacionado às profissões consideradas “bem-sucedidas”, negligenciando outras formas 

alternativas de realização pessoal, ou as desigualdades que impedem que a esmagadora maioria 

acesse o ostentando modelo capitalista de “vida de sucesso”.  



97 

 

Sob essa ótica, prevalece a ideia de que só se pode SER alguém na vida se estiver dentro 

desse padrão existencial de felicidade. Todavia, toda pessoa, independente da classe social que 

ocupa, profissão ou nível de escolaridade, já é alguém na vida. A função da educação é 

justamente desnaturalizar as hierarquias ontológicas ao valorizar cada existência e conquistas 

pessoais, o que não significa dizer que ela não deva estimular a busca por espaços sociais de 

poder e prestígio.  

Para Esperança Garcia (2024), ter concluído o ensino médio na EJA foi um grande 

triunfo em sua vida: “Então, quando eu acabei me formando ali, para mim, foi um privilégio. 

Foi uma conquista. Foi uma conquista muito grande.” Ela usa sua experiência educacional 

como um exemplo para que outras pessoas retomem seus estudos e que não desistam: “Por eu 

saber assim, de tudo que eu tinha passado para chegar até ali, eu falei, eu consegui. E eu falo, 

professora, qualquer pessoa, eu falo para o meu pai, você pode chegar onde você quiser”.  

Maria Firmina (2024), também nos conta suas experiências de escolarização, ela nunca 

foi reprovada e recebeu o incentivo de seus pais, especialmente de sua mãe, que lhe ensinou 

que a educação é indispensável. 

 

Não existia distância de escola, não existia tempo chuvoso, não existia lama 
no caminho. Minha mãe me levava e me buscava todos os dias, bem como os 
meus irmãos também. E cada escola que eu passei, cada ano que eu concluía, 
cada formatura que era feita e que eu participava, que era graduada ali naquele 
ano, era uma experiência incrível. 

 

No entanto, aos 17 anos, ela se tornou mãe de sua primeira filha e, dois anos depois, de 

seu menino. Essa conjuntura a obrigou a abandonar seus sonhos acadêmicos. A situação foi 

agravada por uma relação abusiva com o pai de seus filhos: “Então, devido a muitos ciúmes de 

marido na época, devido a não ter uma rede de apoio que me ajudasse com as crianças, por 

exemplo, para que eu pudesse regressar ao colégio, eu paralisei os estudos” (ibid.). Decorridos 

alguns anos, ela conseguiu retornar e concluir o ensino médio na EJA. 

Embora estudar a violência de gênero não constitua um dos objetivos centrais desta 

pesquisa, torna-se relevante destacar sua recorrência nas narrativas.41 Outra problemática 

reincindente é o trabalho infantil42, que se manifesta como uma experiência coletiva que 

atravessa as trajetórias de vida da maioria dos estudantes da Educação de Jovens e Adultos. 

 
41 As três colaboradoras da pesquisa revelam que foram vítimas de violência psicológica ou física por parte de 

seus ex-companheiros, pais de seus filhos. 
42 “O trabalho infantil trata -se de uma grave violação aos direitos de crianças e adolescentes, com prejuízos ao seu 

desenvolvimento físico, psíquico, moral e social, além de impactar negativamente os estudos e contribuir para a 



98 

 

O trabalho infantil é um dos grandes entraves para a escolarização de crianças negras, 

levando-as, por muitas vezes, ao abandono da escola. A insegurança alimentar e a falta de itens 

básicos, como higiene pessoal, forçam muitas meninas a trabalhar desde cedo, especialmente 

no serviço doméstico. 

 

Eu comecei aos 11 anos, naquele tempo não tinha carteira assinada, eu 
trabalhava por necessidade que meu pai colocava mesmo, por troco deles 
ajudar e dar o que a gente precisava, tipo uma roupa, um perfume, algo básico, 
que era produtos íntimos, produtos de higiene. Então, o nosso trabalho era em 
troca disso. E aí eu fui crescendo, nos meus 14 para 15 anos eu arrumei o 
primeiro serviço registrada em casa de família também, como doméstica [...] 
(Esperança Garcia, 2024). 

 

Esperança Garcia (2018) converge com o entendimento dos órgãos oficiais de combate 

ao trabalho infantil, de que ele se configura como uma violência estrutural, que viola direitos 

fundamentais da infância: 

 

[...] O trabalho infantil só traz malefícios para o desenvolvimento das crianças. 
Quando estas se tornarem adultas, como será o seu futuro sem educação e 
conhecimento? De uma coisa é certa, vão sofrer, pois o conhecimento é 
indispensável para a vida do ser humano. Ninguém pode tirar o conhecimento 
de ninguém! 

 

A afirmação “Ninguém pode tirar o conhecimento de ninguém!” expressa resistência ao 

epistemicídio, enquanto a negação do direito ao saber escolar das infâncias negras. Por 

interromper processos de escolarização e comprometer o futuro, o trabalho infantil produz 

sequelas duradouras, perpetuando padrões de pobreza e marginalização. Dessa maneira, a 

proteção da infância está diretamente ligada à dignidade humana e à justiça social.  

Destaca-se que, quase sempre, a história de gerações familiares está timbrada por esse 

tipo de exploração, engatando um legado de subalternização. Devido às dificuldades de 

manutenção do sustento familiar, a nova geração sucumbe às mesmas perversidades 

inescapáveis, como pode se observar no relato de Dandara (2024): 

 

Depois comecei também a capinar, seguindo os meus pais, a capinar, a limpar 
o quintal, aí depois eu já fui pra parte da faxina, e trabalhando, foi quando 
meus filhos, sabe? Tive meus filhos, e aí também continuei trabalhando pra 
poder criar, é tanto que eu tava, eu me lembro que eu tava grávida do meu 
menino, e eu com o barrigão trabalhando na enxada, pra poder comprar as 
coisas dele, foi isso aí. E eu não consegui de tudo, que é tanto que ele nasceu, 

 
evasão escolar. A falta de estudo dificulta a formação profissional e a obtenção de trabalho com uma remuneração 

digna na vida adulta (BRASIL, 2023b p. 6). 



99 

 

eu não tive nada pra dar pra ele, porque o pai não queria dar nada, e aí quando 
ele nasceu, eu lembro que foi minha tia, minha mãe comprou uns dois 
roupinhas de macacão, pra dar pra recém-nascido, minha tia deu um pacote de 
fralda, e eu ganhei uma bolsa de maternidade usada, que tava até com o zip 
quebrado, que foi minha sogra que costurou essa bolsa com a linha de nylon, 
pra eu poder ir. 

 

O trabalho infantil é uma das formas mais vis de exploração trabalhista, pois visa à 

redução de custos nas atividades produtivas, já que as crianças recebem salários inferiores aos 

dos adultos e exercem funções que exigem menor qualificação. Elas são expostas a jornadas 

extenuantes e ambientes insalubres, o que compromete sua saúde física e mental. Segundo a 

Organização Internacional do Trabalho (OIT), essas crianças são mais suscetíveis ao 

aliciamento e à inserção em trabalhos em condições análogas às de escravo (Brasil, 2023b). 

Sobre esse fenômeno, o poema de Maria Firmina oferece uma abordagem crítica e sofisticada. 

 

Trabalho x Sonhos 

 
Está aqui uma criança a falar, 
Que meus sonhos foram roubados. 
Minha esperança não mais há 
Minha inocência se perdeu 
Queria apenas a vida que 
um dia sonhei pra mim 
Mas desgraças e ódio 
Foi tudo que me entregaram, 
Só esperava um abraço, 
Um afago, um colo aconchegado 
Mas tudo que tenho é trabalho 
Escravidão, descaso. 
Sou tão pequeno, dependente 
Sinto-me tão carente 
Não tenho amor, 
Não sei o que isto é. 
Conheço a roça, a enxada, 
a rua e o lixão. 
Mas o amor, não sei como é não. 
Disseram-me sou um nada, 
Que pena era minha existência. 
Tristeza e vergonha, 
Tornava-se minha existência. 
Porém ainda me recordava, 
Daquilo que alguém estranho, 
um dia disse pra mim, 
Que eu era um milagre 
E um dia, todos me olhariam assim. 
Acredito nos meus sonhos 
Sei que os irei alcançar 
E este trabalho escravo 
Certamente de mim se 



100 

 

apartará. 
(Maria Firmina, 2018) 

 

Em suas palavras, o trabalho infantil rouba a esperança e os sonhos das crianças, ou seja, 

sequestra sua humanidade. Trata-se de uma forma de violência que se aproxima do trabalho 

escravo, como denuncia no verso: “tudo que tenho é trabalho/Escravidão, descaso”. A 

exploração infantojuvenil expõe meninas e meninos a situações de extrema vulnerabilidade, 

como expressa em outro trecho: “Conheço a roça, a enxada, a rua e o lixão.”  

No final do poema: “Disseram-me sou um nada/ Que pena era minha existência/ Tristeza 

e vergonha/ Tornava-se minha existência”, Maria Firmina denuncia como os exploradores ainda 

recorrem a mecanismos coloniais de subjugação, tentando impedir que a pessoa explorada se 

reconheça como ser humano. Entretanto, ao contrário dessa lógica maligna, acreditar no próprio 

sonho torna-se um ato de tenacidade. Na entrevista narrativa (2024), a autora expõe que seu 

poema é uma escrevivência, porque durante a adolescência, ela trabalhou no campo, exercendo 

atividades braçais nocivas:  

 

[...] Então eu ficava me desdobrando entre o trabalho braçal e cuidar dos 
filhos. [...] Já trabalhei em roçagem de terra. Então eu sei o que é ter as mãos 
literalmente sangrando, de colocar a mão no arado mesmo. Eu sei o que é ter 
as mãos literalmente sangrando mesmo, porque sangra essa parte interna toda 
da mão, sangra, fere tudo (Maria Firmina, 2024). 

 

Salienta-se que trabalho infantil no campo é considerado um dos mais desumanos, pois 

requer um esforço físico incompatível com o corpo que ainda está em maturação. Atualmente, 

milhares de crianças continuam a trabalhar nas fazendas e lavouras em todo país, vulneráveis a 

vários riscos e lesões (OIT, 2001). 

 O trabalho infantil no Brasil tem raízes históricas que remontam ao período da 

escravização, quando crianças negras eram tratadas como propriedade e exploradas como força 

de trabalho. Na sociedade escravista, o trabalho infantil não só visava o lucro, mas também a 

formação de sujeitos submissos, enquanto os filhos dos proprietários de escravizados aprendiam 

a comandar e ocupar posições de poder (OIT, 2001). Mesmo após a abolição, a miséria 

conservou esse tipo de exploração e a educação essa dualidade. Embora tenham ocorrido 

avanços na proteção de crianças ao longo do século XX, a infância é um privilégio branco 

Arroyo, no conjunto de sua obra, reitera a relevância das ações dos movimentos sociais 

na luta pelo direito à Educação. Em Vidas ameaçadas: Exigências-respostas éticas na educação 

e na docência (2019), destaca que, nos anos 1970 e 1980, mulheres trabalhadoras reivindicavam 



101 

 

a criação de escolas e centros comunitários de proteção à infância. A luta das mães negras e 

pobres, sobretudo domésticas, vai além do acesso ao letramento escolar, é um clamor pela 

proteção da vida de seus filhos. Frente à pobreza, fome e violências, compreendem que suas 

vidas e de suas crianças estão sob constante ameaça, pleiteando do Estado que a escola pública 

assegure o direito inalienável à vida. 

Não obstante, a luta do povo negro pelo direito de viver e de se educar tem sido 

invisibilizada na história da Educação brasileira, como apontam Gomes (2012), Gonçalves e 

Silva (2000) e Passos (2012). Embora esta pesquisa não pretenda abarcar toda a história da 

educação no Brasil, é preciso discernir que a exclusão escolar constitui um projeto de longa 

duração, marcado por determinantes raciais e por uma “dívida impagável” com corpos 

continuamente expropriados e subjugados (SILVA, 2019).  

Em virtude disso, torna-se imprescindível problematizar como tais dinâmicas se 

perpetuam ao longo do tempo e, paralelamente, dar visibilidade ao protagonismo negro na luta 

pelo acesso à educação formal, cuja resistência e organização coletiva foram centrais para a 

conquista e ampliação de direitos. 

A ação de educar não é uma experiência recente no Brasil. Durante o período colonial, 

com a instalação da Companhia de Jesus, os jesuítas detiveram o monopólio da educação por 

dois séculos, de 1549 a 1759, sendo a educação missionária direcionada, em grande parte, às 

pessoas adultas. Com a expulsão dos Jesuítas em 1759, os registros referentes à educação de 

adultos só voltaram a acontecer no período imperial (Haddad; Di Pierro, 2000). Cabe lembrar 

que essa ordem religiosa tinha por desígnio expandir pedagogicamente a fé católica nos 

territórios colonizados por meio da catequização dos povos autóctones.   

Como a escolarização era proibida para as pessoas escravizadas, poucas tiveram o 

privilégio de aprender a ler e a escrever nas fazendas de padres jesuítas, incumbidos pelo projeto 

de aculturação e “elevação moral” dos cativos, mediante a aplicação de um método pedagógico 

repressivo (Gonçalves; Silva, 2000).  

Nesse contexto, as crianças indígenas eram submetidas a castigos físicos e abusos 

morais com o propósito de que elas esquecessem de si mesmas (de sua língua, religião, valores 

e cultura), justificados “por argumentos bíblicos e pela meta cristã de salvar todos, propunham 

os colonizadores, civilizar povos que tinham costumes, religiões, comportamentos, 

mentalidades, estranhos do seu ponto de vista europeus” (Silva, 2011, p. 21). Os castigos 

integravam a chamada “pedagogia do medo”, ou “pedagogia da escravidão”, cuja finalidade era 

tornar os povos colonizados obedientes e submissos (Maestri, 2004). 



102 

 

 Civilizar tinha o sentido de dominar e impor o cristianismo e a cultura do colonizador, 

ao mesmo tempo em que se pretendia aniquilar todos os modos de ser, pensar e viver que não 

fossem os seus. Salienta-se que esse processo conciliava a dominação física com a subjetiva e 

ideológica, pretendendo apagar identidades, crenças e saberes dos povos colonizados, e inculcar 

valores e visões de mundo eurocentrados.  

 

[...] Na experiência brasileira, além do que se passou com os indígenas, deve-
se ter presente a situação dos africanos escravizados, de seus filhos e 
descendentes. A eles foi negada a possibilidade de aprender a ler, ou se lhes 
permitia, era com o intuito de incutir-lhes representações negativas de si 
próprios e convencê-los de que deveriam ocupar lugares subalternos na 
sociedade. Ser negro era visto como enorme desvantagem, utilizava-se a 
educação para despertar e incentivar o desejo de ser branco. Além da cor da 
pele, destaca Santos (2000), tratava-se também de lugar a ocupar na sociedade, 
de poder (Silva, 2011, p. 21). 

 

Atualmente, pesquisadores(as) investigam as raras circunstâncias que possibilitaram, 

apesar das proibições, que cativos aprendessem a ler, escrever e contar. Bastos (2016) aponta 

que o cotidiano favorecia algum contato com o mundo letrado, como quando mucamas 

acompanhavam crianças brancas à escola. Para Mota (2023), eram múltiplos os caminhos do 

letramento negro: alguns aprendiam sozinhos, em práticas informais de leitura oralizada, ou 

apenas sabiam assinar o nome. Ainda assim, apenas uma ínfima parcela, cerca de dois em cada 

mil homens escravizados, sabia ler e escrever.43 

Maestri (2004) afirma que, excepcionalmente, escravizadores ensinavam a leitura e a 

escrita para aumentar o valor de venda de seus cativos, competências recomendadas para se 

trabalhar em algumas profissões, sobretudo urbanas. Embora algumas crianças negras tenham 

recebido lições de catecismo e aprendido as primeiras letras, elas não poderiam cobiçar a 

instrução média e superior (Gonçalves; Silva, 2000).  

A invisibilização das experiências educacionais dos africanos e seus descendentes no 

Brasil decorre de um duplo epistemicídio, tanto pelo apagamento proposital das memórias de 

sua coletividade quanto pela negação de sua instrução. Vale ressaltar que a negação da educação 

para os negros se manteve na Constituição Imperial de 1824, que preconizava o direito à 

educação apenas aos cidadãos, categoria que não se aplicava aos cativos.  

 
43 Devido a isso, a  raridade da carta escrita pelo ex-escravizado João de Queirós, em 1888, para denunciar as 

condições severas da Cadeia Pública de São Paulo para os negros da época. Ver: OTÁVIO, Chico. Historiador 

encontra rara carta de ex‑escravizado tratando do racismo nas cadeias de SP após a abolição. O Globo, Rio de 

Janeiro, 8 mar. 2023. Disponível em: https://oglobo.globo.com/brasil/noticia/2023/03/historiador-encontra-rara-

carta-de-ex-escravizado-tratando-do-racismo-nas-cadeias-de-sp-apos-a-abolicao.ghtml. Acesso em: 2 jul. 2025, 

https://oglobo.globo.com/brasil/noticia/2023/03/historiador-encontra-rara-carta-de-ex-escravizado-tratando-do-racismo-nas-cadeias-de-sp-apos-a-abolicao.ghtml
https://oglobo.globo.com/brasil/noticia/2023/03/historiador-encontra-rara-carta-de-ex-escravizado-tratando-do-racismo-nas-cadeias-de-sp-apos-a-abolicao.ghtml
https://oglobo.globo.com/brasil/noticia/2023/03/historiador-encontra-rara-carta-de-ex-escravizado-tratando-do-racismo-nas-cadeias-de-sp-apos-a-abolicao.ghtml


103 

 

A referida Constituição reservava a todos os cidadãos a instrução primária gratuita, 

entretanto, a titularidade da cidadania era um privilégio de poucos, logo, os escravizados 

continuavam impedidos de se escolarizar. No contexto escravocrata, a educação de indígenas e 

negros se limitava ao trabalho pesado e braçal das lavouras e a instituir a obediência por meio 

da violência física e simbólica (Brasil, 2000). 

 Devo lembrar que as mulheres negras eram duplamente vetadas dos processos de 

escolarização, por serem escravizadas e porque a instrução era também proibida às mulheres. 

Após a criação da Lei Geral do Ensino, em 1827, somente as mulheres brancas passaram a ter 

acesso à instrução das primeiras letras.    

Durante o período imperial, a educação dos escravizados era vista como uma potencial 

ameaça à estabilidade do regime escravista. Por esse motivo, dispositivos jurídicos da época 

proibiam o acesso dos negros à instrução. Um exemplo é a Lei de 14 de janeiro de 1837, que 

proibia a frequência às escolas públicas de pessoas com doenças contagiosas, e também de 

escravizados e negros africanos, mesmo que livres ou libertos (Passos, 2012). 

O Decreto nº 1.331/1854 previa a instrução de pessoas negras, porém condicionada à 

disponibilidade de professores. Salienta-se que uma das primeiras iniciativas no campo da luta 

pelo direito à educação remonta à criação da Escola de Primeiras Letras, em 1853, sob a direção 

do professor negro Pretextato dos Passos e Silva, no Rio de Janeiro. Essa instituição foi fundada 

em resposta às demandas de pais e mães de crianças negras, que buscaram garantir a educação 

de seus filhos em um ambiente menos discriminatório (Sabino; Calbino; Lima. 2022). 

No século XIX, o movimento abolicionista impulsionou o debate sobre a educação 

como forma de inserção dos libertos, sendo a Lei do Ventre Livre (1871) um dos primeiros 

documentos a relacionar educação e abolição (Passos, 2012). A oposição dos proprietários  

quase inviabilizou sua aprovação, já que se desobrigavam do dever de prover a instrução das 

crianças nascidas livres. Apenas aquelas entregues ao governo, mediante indenização, seriam 

educadas por pessoas designadas pelos Juízes de Órfãos (Gonçalves; Silva, 2000). 

Em 1872, um ano após a promulgação da Lei do Ventre Livre, o governo, com o auxílio 

do Ministério da Agricultura, passou a destinar recursos para garantir a educação de ingênuos 

e libertos. Porém, o relatório de 1885 revela que, entre 1871 e 1885, embora 403.827 crianças 

de ambos os sexos tenham sido matriculadas em escolas públicas, apenas 113 foram entregues 

ao Estado com indenização nesse período. Dados que expressam que o Estado assistiu 

passivamente à precarização educacional das crianças negras, fenômeno que vai marcar as 

desigualdades educacionais até hoje (Gonçalves; Silva, 2000).   



104 

 

Gonçalves e Silva (2000) ainda ponderam que a legislação do Ventre Livre permitiu que 

escravagistas explorassem o trabalho das crianças libertas até os 21 anos, perpetuando a 

exploração sob o regime da tutela.   

Ainda cabe destacar o Decreto nº 7.031/1878, autorizou a criação de cursos noturnos 

para livres e libertos no município da Corte, e instituiu normas de validade nacional, suscitando 

outras iniciativas semelhantes nas províncias. Contudo, essas experiências educacionais não 

avançaram rumo à universalização da educação para os adultos negros da época (Passos, 2012).  

Joana Passos (2012) adverte que a elite branca dirigente conduziu a transição da 

sociedade escravista para a sociedade livre com o propósito de assegurar a permanência de uma 

estrutura social desigual que protegesse seus privilégios, tendo a educação como um dos 

principais mecanismos de disciplinarização e dominação. A educação dirigida às crianças 

negras continuava a ter conformação moral, religiosa e profissional, formando mão-de-obra 

barata para atender às novas demandas advindas do trabalho livre. 

Consequentemente, "a instrução pública, entre nós, nasce excludente, racista" (Silva, 

2011, p. 22). Nesse sentido, a gênese da instrução pública brasileira é marcada por conflitos 

raciais (Passos, 2012). 

É importante frisar que a gênese da educação republicana foi alimentada pelas teorias 

raciais deterministas em voga nas instituições brasileiras de pesquisa e de ensino. No decorrer 

do século XIX, diversas áreas do conhecimento concorriam para validar cientificamente o que 

significava “ser negro” e justificar o seu lugar social de “cidadão de segunda categoria”, pois 

essas teorias buscavam fincar hierarquias ontológicas a partir da origem racial.   

Como sequelas, nas primeiras décadas do século XX, predominavam nas instituições 

educacionais e nas políticas para a educação pública ideologias eugenistas e higienistas de 

branqueamento, que tinham como meta construir um projeto republicano de nação moderna, 

desenvolvida e, é claro, branca. Dessa maneira, no início da República, o Estado brasileiro se 

desonerou da responsabilidade pela instrução da população negra.  

Assim, a abolição da escravatura (1888) e a proclamação da República (1889) não 

asseguraram aos libertos sua escolarização nem outros direitos fundamentais, contribuindo para 

o abismo racial da sociedade brasileira. Naquele cenário, 

 

[...] Deixar de ser um “ex-escravo” ou liberto para ser cidadão, ter direitos 
iguais, não ser visto como inferior e vivenciar a cidadania plena era o sonho 
perseguido pela população negra da época, sobretudo os setores mais 
organizados. Entre as suas reivindicações, a educação se tornou prioritária, 
pois o analfabetismo e a lenta inserção nas escolas oficiais se constituíam em 



105 

 

um dos principais problemas dessa população para a inserção no mundo do 
trabalho (Gomes, 2012, p. 734).  

 

Em compensação, organizações negras promoveram iniciativas educacionais (Passos, 

2012). Destaca-se a imprensa negra no final do século XIX e início do XX, que denunciava as 

precárias condições de vida dos afrodescentes e produzia saberes emancipatórios contra o 

racismo científico. Os jornais tinham a função educativa de informar e politizar (Gomes, 2012); 

sendo também decisivos para a criação de escolas voltadas às infâncias negras (Sabino; 

Calbino; Lima, 2022).44 

   No dealbar do século XX, as crianças negras eram comumente excluídas dos bancos 

escolares, pois necessitavam ajudar no sustento familiar. Os meninos, quando conseguiam se 

escolarizar, o faziam na idade adulta, enquanto as meninas eram preparadas nos orfanatos para 

desempenhar tarefas domésticas. Na adolescência, elas eram adotadas por famílias ricas como 

filhas de criação, “o que de fato significava empregadas domésticas não remuneradas” 

(Gonçalves; Silva, 2000, p. 140). Dessa forma, é importante refletir que 

 

Na história da educação formal no Brasil, vários marcadores de exclusão 
fizeram parte da sua gestão, porém com transformações condicionadas aos 
interesses econômicos e elitistas, bem como aos tensionamentos gerados pelos 
movimentos sociais. Nos primórdios do século XX, em consequência das 
reivindicações sociais e da necessidade de formar mão de obra para atender às 
demandas do mercado capitalista e da incipiente industrialização brasileira, 
foi permitido ao povo o acesso à educação, de caráter instrumental,  voltada 
exclusivamente para o desenvolvimento profissional de funções (Bottoni; 
Sardano; Costa Filho, 2013). Desse fenômeno deriva a dualidade estrutural da 
educação brasileira, visto que, se a formação superior sempre esteve 
direcionada para as elites na manutenção de seus privilégios, as desigualdades 
são mantidas e reiteradas pela oposição estabelecida entre o trabalho 
intelectual e braçal, este, historicamente marginalizado e mal pago (Santana; 
Jesus, 2023, p. 167-168). 

 

Conforme Gonçalves e Silva (2000, p.140), essas questões sempre foram de grande 

preocupação para os movimentos negros, pois ler e escrever eram tidos como requisitos de 

ascensão social e instrumentos para fazer valer outros direitos. Por esse motivo, “as entidades 

negras não se acomodaram diante dessa situação. Combateram o analfabetismo e incentivavam 

os negros a se educarem.”  

 
44 A dissertação de pele escura e tinta preta: a imprensa negra do século XIX (1833 –1899), de Ana Flávia 

Magalhães Pinto, investiga os jornais produzidos por e para a população negra no Brasil oitocentista. A pesquisa 

destaca o papel crucial desses periódicos na denúncia do racismo, na luta por direitos e cidadania, abordando temas 

como educação, trabalho e participação política. A imprensa negra foi uma importante ferramenta antirracista e 

cultural, cujo legado permanece na luta contemporânea por igualdade. 



106 

 

Já no início do século XX, o movimento criou suas próprias organizações, 
conhecidas como entidades ou sociedades negras, cujo objetivo era aumentar 
sua capacidade de ação na sociedade para combater a discriminação racial e 
criar mecanismos de valorização da raça negra. Dentre as bandeiras de luta, 
destaca-se o direito à educação. Esta esteve sempre presente na agenda desses 
movimentos, embora concebida com significados diferentes: “ora vista como 
estratégia capaz de equiparar os negros aos brancos, dando-lhes oportunidades 
iguais no mercado de trabalho; ora como veículo de ascensão social e por 
conseguinte de integração; ora como instrumento de conscientização por meio 
da qual os negros aprenderiam a história de seus ancestrais, os valores e a 
cultura de seu povo, podendo a partir deles reivindicar direitos sociais e 
políticos, direito à diferença e respeito humano (Gonçalves, 2000, p. 337)” 
(Gonçalves; Silva, 2000, p.139). 

 

Ao longo do século XX, diversas organizações negras45 mantiveram escolas e criaram 

estratégias educativas para crianças, jovens e adultos excluídos dos sistemas de ensino, suprindo 

a omissão do Estado em relação à população negra, como a Frente Negra Brasileira (FNB) e o 

Teatro Experimental do Negro (TEN). A Frente Negra Brasileira, fundada em 1931, tornou-se 

partido político, em 1936, editou o jornal “A Voz da Raça”, e criou cursos de alfabetização, 

mas suas ações pioneiras foram interrompidas pela ditadura Vargas (Gomes, 2012).  

O Teatro Experimental do Negro (1944-1968), fundado por Abdias Nascimento, Alberto 

Guerreiro Ramos e Ironides Rodrigues (Sabino; Calbino; Lima, 2022), formava dramaturgos e 

atores negros, publicou o jornal Quilombo (1948-1950) e organizou cursos noturnos de 

alfabetização de adultos, unindo teatro e educação para reverenciar uma imagem positiva dos 

africanos e afrobrasileiros (Gomes, 2012).  

Até a década de 1940, as relações raciais no Brasil eram vistas como pacíficas e 

harmônicas em decorrência do mito da democracia racial, que apregoava a ideia de que brancos, 

negros e indígenas formariam um só povo, o povo brasileiro, símbolo de uma nação 

culturalmente mestiça, sem desigualdades ou conflitos raciais (Passos, 2012). 

Gomes (2012) evidencia que os movimentos negros atuaram ativamente nos debates e 

fóruns decisivos das políticas educacionais entre os anos de 1940 e 1960. Todavia, com o 

regime político ditatorial em vigor no Brasil instaurado com o golpe militar, o mito da 

democracia racial se tornou dogmático, silenciando a questão racial. Mesmo assim, as 

organizações negras continuaram a agenciar a luta antirracista, a exemplo da criação do 

Movimento Negro Unificado (MNU), no final dos anos de 1970, que elegeu a educação e o 

trabalho como pautas imprescindíveis na luta contra o racismo.   

 
45Ver: Sabino; Calbino; Lima. 2022. 



107 

 

Denunciava-se que a escola reproduz o racismo por meio de currículos eurocentrados e 

de livros didáticos que ignoram o caleidoscópio de experiências de grupos subalternizados, 

perpetuam estereótipos e reduzem a história dos negros à escravização, apagando o patrimônio 

cultural e tecnológico afrodiaspórico. Outrossim, silenciam as memórias de resistência contra 

o colonialismo, as lutas dos movimentos sociais e a permanência da exclusão escolar dos negros 

ao longo do século XX (Gomes, 2012) 

Na centúria atual, a luta negra pelo direito à educação, somada às políticas de 

universalização do ensino básico, ampliou o acesso de crianças negras à escola e reduziu as 

discrepâncias de escolaridade entre negros e brancos, sobretudo entre os mais jovens. Contudo, 

as desigualdades persistem, pois o desempenho escolar e a oferta de ensino de qualidade ainda 

são menores entre estudantes negros. Assim, torna-se fundamental fortalecer políticas públicas 

orientadas à equidade do ensino.46  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
46 FRANÇA, Michael; NASCIMENTO, Fillipi. Desigualdades raciais na educação no Brasil. Nexo Jornal, [S. l.], 

4 dez. 2024. Disponível em: https://pp.nexojornal.com.br/opiniao/2024/12/04/desigualdades-raciais-na-educacao-

no-brasil  Acesso em: 9 mar. 2025.   

https://pp.nexojornal.com.br/opiniao/2024/12/04/desigualdades-raciais-na-educacao-no-brasil
https://pp.nexojornal.com.br/opiniao/2024/12/04/desigualdades-raciais-na-educacao-no-brasil
https://pp.nexojornal.com.br/opiniao/2024/12/04/desigualdades-raciais-na-educacao-no-brasil


108 

 

3 A EJA COMO DIREITO E POLÍTICAS AFIRMATIVAS  

 

                                                               
EJA, A VIDA E OS VALORES 

 
Cheguei e logo encontrei 
Pensei que não era real 
Até que quando menos esperei 
No projeto da EJA eu entrei 
Da EJA, não muito recordo 
Tenho tão pouca experiência 
Mas de o que tenho visto 
Praticamente o tudo é bem vivido 
EJA, não é só publicação 
EJA, também trata-se de vidas 
Que eternizam no coração 
EJA, um projeto multifacetado 
Que por vezes é tão esnobado 
Mas tratam de recordações 
De preparações e valores encontrados 
Valores que levam a vida 
Que a torna bem expandida 
Que nos mostra uma corrida 
De conquistas jamais esquecidas 
Sobre a EJA, agora já sei 
As existências e os valores resgatei 
Mostrei que aqui cheguei 
Porque neste projeto oportunidades achei 
Obrigado a todos da EJA 
Que torna e ensina a vida real 
Que trouxe asas e até mais cores 
Para o mundo que antes era tão letal.  
 
(Maria Firmina, 2017)47  

 
 

O poema supracitado foi escrito por Maria Firmina em 2017, durante a Oficina de 

Escrita Coletiva. A sua concepção é a de que a EJA é uma modalidade de ensino multifacetada, 

porém esnobada, justamente por atender pessoas excluídas e marginalizadas, ocupantes da base 

da implacável pirâmide social. Esses indivíduos são afetados por injustiças, pela precarização 

de suas vidas e pela falta de oportunidades e de acesso a serviços básicos como saúde, 

saneamento, segurança e educação; vivendo a agonia de serem desumanizados sob todas as 

dimensões concebíveis e inconcebíveis.  

Em razão disso, a Educação de Jovens e Adultos tem como principal missão a 

humanização desses sujeitos por meio do resgate de seus saberes e da valorização de suas 

 
47 O poema foi publicado por Brandão et al. (2019, p. 180). 



109 

 

ontologias. A EJA realmente se trata de vidas, existências, valores, vivências e recordações. 

Sendo assim, essa modalidade de ensino tem a função de proporcionar maiores oportunidades 

e o esperançar de um futuro melhor, “com asas e mais cores”, em resistência a um “mundo tão 

letal” — de desumanização, precarização, capacitismos, etarismos, racismos, sexismos, 

homofobias, epistemicídios, genocídios.   

A semeadura da Educação de Jovens e Adultos vem sendo realizada por diversos atores: 

estudantes, profissionais da educação, professores, gestores, pesquisadores e ativistas (Arroyo, 

2005). A agência dos movimentos sociais fortaleceu a EJA como direito, principalmente 

movimentos negros, indígenas, sindicalistas, de mulheres, da educação popular e do campo. 

Contudo, nem sempre o terreno é fértil; muitas vezes, é árido, dada a descontinuidade das 

políticas públicas para a sua efetivação, o que comprova que a garantia do direito à educação 

de qualidade para todos ainda está circunscrita à letra da lei.  

A visão negativa da EJA decorre, muito provavelmente, do fato de essa modalidade de 

ensino ser específica para atender os mais vulneráveis: pessoas pobres, negras, periféricas e 

com baixa escolarização. As sujeitas e os sujeitos da EJA “carregam trajetórias perversas de 

exclusão social, vivenciam trajetórias de negação dos direitos mais básicos à vida, ao afeto, à 

alimentação, à moradia, ao trabalho e à sobrevivência” (Arroyo, 2005, p. 44). Como sequela, 

“parece-me que ao longo desses últimos anos, cada vez mais a juventude, os jovens e os adultos 

populares estão mais demarcados, segregados e estigmatizados” (Arroyo, 2007, p. 6). 

Concordo com Arroyo (2005), portanto, que a concepção negativa da EJA será superada 

quando também for construída uma visão positiva acerca do protagonismo dos jovens, adultos, 

idosos e seus coletivos marginalizados, na condição de sujeitos de direitos e deveres. Assim, 

essa modalidade de ensino deixará de ser tratada de forma assistencialista, passando a se 

configurar, efetivamente, como uma política pública institucional, reconhecida como fruto da 

luta e da agência dos movimentos sociais. 

 

 

3.1 A EJA como Direito 

 

Carta ao ENEJA 

Vila de Abrantes, Camaçari, 16 de setembro de 2019, 

 CARO ENEJA (Encontro Nacional de EJA), 

Nós, estudantes da EJA, da Escola Estadual de Vila de Abrantes, Camaçari, 
Bahia, escrevemos esta carta com o objetivo de contar as nossas experiência 



110 

 

e expectativas enquanto sujeitos da Educação de Jovens e Adultos. Nós 
tivemos que abrir mão de nossa educação para trabalhar, ajudar nossos pais 
em casa e cuidar dos filhos. Com a EJA temos a oportunidade de dar 
continuidade aos seus estudos e assim poder realizar os sonhos de nos formar 
com dignidade e ter uma profissão reconhecida para poder ajudar nossos 
familiares. 

A EJA é uma fábrica de sonhos na busca de grandes objetivos para a vida. 
Através desta modalidade de ensino muitos conseguiram ser alfabetizados. É 
muito gratificante ter a oportunidade de voltar a estudar e SONHAR depois 
de tanto tempo excluídos (as) da escola, aprendemos mediante a leitura e a 
escrita, mas para além das letras e números vazios sem contexto e afetividade. 
É maravilhoso retornar para a sala de aula, mesmo que por muitas vezes, 
pensamos em não conseguir dar continuidade aos nossos sonhos, mas no 
CEVA, somos abraçados pela comunidade escolar, especialmente pelos 
professores que se dedicam, nos incentivam a continuar e nos fazem enxergar 
que somos capazes através do estudo, força e dedicação de alcançar nossos 
objetivos. 

Gostaríamos de relatar que devemos reivindicar nossos direitos para que o 
governo dê a devida importância para a EJA, pois precisamos de maior 
investimento público numa educação de melhor qualidade, visando à 
promoção de passeios e eventos culturais, feiras de ciência, instalação de 
laboratório de informática, ampliação de projetos motivacionais, melhoria da 
merenda, dentre outras ações para que possamos ter a possibilidade, se assim 
quisermos, de ingressar na Universidade. Enfrentamos uma árdua jornada de 
trabalho e os riscos de deslocamento à noite para ir e vir da escola sem a devida 
segurança. Sim, temos muitas dificuldades para a nossa permanência na 
escola, entretanto a EJA do CEVA tem promovido uma educação mais 
humana na busca de nossa inclusão e mais igualdade social. Na escola vemos 
exemplos de superação mesmo com essas dificuldades, como é o caso de seu 
Ernesto que tem vencido preconceitos e barreiras, pois aos 76 anos de idade 
está concluindo o Ensino Médio na EJA agora em 2019. 

A Escola Estadual de Vila de Abrantes tem adotado de forma inovadora a 
elaboração e realização de um Congresso feito por nossas mãos de forma 
solidária, temos várias oficinas: artes, música, teatro, escrita, imagem, 
alimentação etc. Esse é um grande passo para uma educação que valorize 
nossos conhecimentos e respeite a nossa diversidade. Enfim, a EJA é uma 
Solução para o resgate de pessoas que estavam desacreditadas porque ela 
transforma sonhos em realidade! Portanto, gostaria de trazer nessa carta com 
o seguinte relato de experiência [...] 

Acreditamos que a Educação é o grande salto para modificar a nossa 
sociedade, contribuindo para melhores condições de vida, vencendo os 
parâmetros da desigualdade. Agradecemos a todos pela oportunidade de 
escuta, pois acreditamos que o ENEJA é um evento que fortalece a Educação 
de Jovens e Adultos, dando visibilidade aos nossos percalços e conquistas. 
Portanto, assinamos essa carta: 

 Eu sou EJA, você é a EJA, nós somos a EJA. 

 

O documento supracitado é uma carta escrita de forma colaborativa pelos educandos da 

Educação de Jovens e Adultos (EJA) do Colégio Estadual de Vila de Abrantes, em 2019, 



111 

 

durante a Oficina de Escrita Coletiva. A carta foi apresentada pela estudante Dandara no ENEJA 

(Encontro Nacional da EJA) daquele mesmo ano, em Minas Gerais. Nela, manifesta-se o 

entendimento de que a EJA é um direito a ser assegurado. 

A Carta ao ENEJA é um documento político-pedagógico que expressa vivências 

marcadas por desigualdades e interrupções educacionais, denunciando os desafios de acesso e 

permanência na escola, ao mesmo tempo em que valoriza a EJA como espaço de acolhimento 

e emancipação, em sintonia com a pedagogia freireana. Reivindica políticas públicas que 

assegurem educação de qualidade, investimentos em infraestrutura e apoia iniciativas 

inovadoras, como o congresso estudantil da EJA do CEVA, apresentando relatos de superação. 

Configura-se como escrevivência coletiva, na qual os sujeitos da EJA afirmam identidade e 

pertencimento: “Eu sou EJA, você é a EJA, nós somos a EJA”. 

O Brasil é signatário de várias convenções internacionais que preconizam o direito à 

educação para todos (Brasil, 2000). No decorrer do século XX, a Organização das Nações 

Unidas para a Educação, Ciência e Cultura (UNESCO) promoveu a realização de eventos como 

a Conferência Internacional de Educação de Adultos (CONFINTEA), palco do debate acerca 

da urgência da concepção de políticas públicas que possibilitem o acesso de pessoas adultas à 

educação, entendida como direito humano (Brandão et al., 2019).   

Concebida em 1948, logo após o término da Segunda Guerra Mundial, a Declaração 

Universal dos Direitos Humanos (DUDH) estabelece e salvaguarda direitos fundamentais e 

inalienáveis, como o direito à vida e à liberdade, assim como à proteção das pessoas contra as 

violências e discriminações motivadas por questões de gênero, cor, religião ou nacionalidade.  

Nesse contexto, foi criada a Organização das Nações Unidas (ONU) com o propósito de 

assegurar os direitos ditos universais por meio de tratados internacionais assinados entre as 

nações. Os direitos humanos englobam: a) direitos civis, políticos e liberdades individuais; b) 

direitos sociais e econômicos, correlacionados ao mundo do trabalho; c) direitos coletivos da 

humanidade, como o direito à paz (Benevides, 1994). 

Repito que pensadores como Aimé Césaire (1978) têm questionado a pretensa 

universalidade dos direitos humanos enquanto mais uma das presunções da cultura ocidental, 

negadora do pluralismo, dos particularismos e das especificidades culturais. Os direitos 

universais não se aplicam, concretamente, às diversas necessidades e aspirações relacionadas 

às dimensões culturais, étnicas, raciais, religiosas, regionais e a outras particularidades 

socioculturais (Passos, 2012). 

O artigo 25 da DUDH protege esferas fundamentais da dignidade humana ao garantir o 

bem-estar social, resguardando direitos basilares como alimentação, moradia, saúde, trabalho e 



112 

 

seguridade social. No entanto, como se sabe, no Brasil, a maioria das pessoas não tem sua 

dignidade nem sua cidadania assegurada, pois são “sujeitos sem direitos”, que sobrevivem em 

condições miseráveis, levando uma vida de precariedades e vulnerabilidades, o que incide na 

exclusão educacional e vice-versa.  

Toda pessoa tem direito à educação. Decorrente dessa premissa presente no Artigo 26 

da DUDH, reitero que a escola pública é um direito de todos, devendo ser laica, gratuita, 

universal, democrática, cidadã, plural e obrigatória. Sob esse prisma, a luta por uma educação 

emancipadora precisa ser travada no interior da escola pública (Gadotti, 2012). 

A Educação é tanto um direito humano quanto um instrumento para a conquista de 

outros direitos, também humanos (civis, sociais e políticos), ou seja, é imprescindível para o 

exercício da cidadania, compreendida como um conjunto de direitos e deveres, como identidade 

ou uma forma de participação (Monteiro; Castro, 2008) política consciente na vida comunitária. 

Dessa maneira, 

 

[...] quando dizemos que queremos uma escola que prepare os indivíduos para 
o exercício da cidadania, estamos dizendo que queremos uma escola que 
forme indivíduos autônomos, capazes de iniciativa, o que implica que sejam 
conhecedores da situação para poderem tomar decisões, interferindo 
ativamente na vida social. Tudo isso é reforçado pelo acréscimo do adjetivo 
“consciente”, pois a expressão legal “exercício consciente da cidadania” 
sugere o objetivo educativo de formar cidadãos ativos, autônomos, críticos e 
transformadores (Saviani, 2017, p. 654). 

 

A Confintea I ocorreu em Elsinore, Dinamarca, em 1949, circunstância do pós-guerra, 

repercutindo as ideias de que a educação deveria ser orientada para a difusão da cultura da paz, 

tendo em vista as especificidades da formação de adultos em contextos comunitários. Em 1960, 

a segunda edição do evento foi realizada em Montreal, no Canadá, reforçando que os países 

ricos deveriam auxiliar os demais na consecução da educação de adultos. Já a 3ª Conferência, 

ocorrida na cidade de Tóquio, Japão, em 1972, defendia a educação de adultos como um projeto 

permanente e de fortalecimento das democracias (Jardilino; Araújo, 2014). 

 No intervalo entre a Confintea III e IV, em 1976, conjuntura marcada pelas lutas 

anticoloniais em África e pelas recentes independências das antigas possessões coloniais 

europeias, ocorreu em Nairóbi, no Quênia, a Conferência Geral da Unesco. Nela, consagrou-se 

o compromisso de os governos incluírem a educação de adultos no sistema formal de ensino, 

adotando-a como uma prática formativa que se estende ao longo da vida (Jardilino; Araújo, 

2014). As contribuições de Nairóbi foram incorporadas à Confintea IV, em 1985, na cidade de 

Paris, França, quando foi corroborado que todo indivíduo tem o “direito de aprender a ler, 



113 

 

escrever, questionar, analisar, imaginar, criar, ler o próprio mundo e escrever a sua própria 

história” (Jardilino; Araújo, 2014, p. 81).  

Em 1990, a UNESCO em parceria com o Fundo das Nações Unidas para a Infância 

(UNICEF), o Programa das Nações Unidas para o Desenvolvimento (PNUD) e o Banco 

Mundial, realizou a Conferência Mundial sobre Educação para Todos, em Jomtien, Tailândia, 

onde foi concebida a “Declaração Mundial sobre Educação para Todos” que preconiza a 

universalização da educação básica, impulsionando a formulação de políticas públicas em 

diversos países (Jardilino; Araújo, 2014). No Brasil, desencadeou a elaboração da Lei de 

Diretrizes e Bases da Educação Nacional (LDB), nº. 994/96, em 1996, e dos Parâmetros 

Curriculares Nacionais (PCN 'S) no ano seguinte.  

Em 1997, na Alemanha, ocorreu a Confintea V, que resultou na Declaração de 

Hamburgo sobre a EJA, marco para a educação de adultos ao certificar o direito de todos à 

educação continuada, em um processo contínuo de aprendizagem que abrange tanto os 

contextos formais quanto informais de ensino. De acordo com o documento: 

 
A educação de adultos, nesse contexto, torna-se mais do que um direito: é a 
chave para o século XXI.  É tanto consequência do exercício da cidadania 
como condição para uma plena participação na sociedade.  É um poderoso 
conceito para a promoção do desenvolvimento ecológico sustentável, da 
democracia, da justiça, da equidade de gênero, do desenvolvimento 
socioeconômico e científico, além de ser um requisito fundamental para a 
construção de um mundo onde a violência cede lugar ao diálogo e à cultura de 
paz baseada na justiça.  A aprendizagem de adultos pode modelar a identidade 
do cidadão e dar significado à sua vida.  A aprendizagem ao longo da vida 
implica repensar um conteúdo que reflita certos fatores como idade, gênero, 
deficiências, idioma, cultura e disparidades econômicas (UNESCO, 1998, p. 
1). 

 

Os Fóruns de EJA surgiram da preparação para a Confintea V, consolidando-se como 

espaços político-pedagógicos que discutem a Educação de Jovens e Adultos no Brasil, reunindo 

educadores, movimentos sociais e instituições. Contribuem para a implementação de políticas 

públicas voltadas à escolarização de adultos, destacando-se a criação do ENEJA (1999), dos 

Fóruns Regionais e do Fórum da Bahia, no início dos anos 2000, que socializam experiências 

e práticas educativas da EJA. 

A Confintea VI aconteceu em Belém do Pará, em 2009. O Brasil foi o primeiro país da 

América Latina a sediar a Conferência, contando com representantes de 144 Estados-membros. 

No evento, foi reafirmada a definição de educação de adultos adotada em Nairóbi, em 1976, 

aperfeiçoada na Declaração de Hamburgo, em 1997: 

 



114 

 

a educação de adultos engloba todo processo de aprendizagem, formal ou 
informal, em que pessoas consideradas adultas pela sociedade desenvolvem 
suas capacidades, enriquecem seu conhecimento e aperfeiçoam suas 
qualificações técnicas e profissionais, ou as redirecionam, para atender suas 
necessidades e as de sua sociedade (UNESCO, 2010, p. 5).  

 

“Aprendizagem ao longo da vida” é considerada um alicerce conceitual para balizar uma 

educação “baseada em valores inclusivos, emancipatórios, humanistas e democráticos” 

(UNESCO, 2010, p. 6). A Confintea VI reitera a EJA como dever do Estado brasileiro, 

acentuando a urgência da equidade frente as clivagens sócio-étnico-raciais, com foco especial 

em grupos mais vulneráveis, como mulheres, quilombolas, negros, indígenas, idosos, pessoas 

da periferia e do campo.  

A mais recente Conferência Internacional sobre Educação de Adultos, CONFINTEA 

VII, foi realizada em 2022, em Marrakech, Marrocos, tonificando o compromisso com a 

educação de qualidade, equitativa, inclusiva, reconhecida como um direito permanente ao 

acesso à aprendizagem ao longo da vida. 

 

 

 

3.2 Educação de Jovens e Adultos no Brasil: incursões históricas e legais  

 

A Educação de Jovens e Adultos tem sido ofertada no Brasil em contextos formais e 

informais de ensino por meio de sistemas públicos municipais e estaduais, via iniciativas 

privadas, ou agenciadas por lideranças comunitárias (Jardilino; Araújo, 2014). A EJA foi 

constituída a partir das experiências e reivindicações de movimentos sociais, principalmente da 

educação popular e dos movimentos negros.  

Na época em que o Brasil se tornou independente de Portugal, em 1822, buscou-se 

celebrar os demarcadores de sua autonomia política, elaborando a Constituição Imperial de 

1824, na qual a educação era restrita aos cidadãos, mas poucos tinham essa condição (Brasil, 

2000). Com o Ato Adicional de 1834, a educação das elites ficou a cargo do Governo Imperial, 

enquanto a tarefa de educar os mais carentes foi delegada às províncias, que possuíam menores 

recursos. Consequentemente, em 1890, 82% da população brasileira acima de 5 anos de idade 

era analfabeta (Haddad; Di Pierro, 2000).  

Realça-se que ao longo da história da educação no Brasil, as elevadas taxas de 

analfabetismo são consideradas sequelas da exclusão escolar dos corpos negros dos bancos 

escolares. Essa exclusão se iniciou na Colônia, atravessou o Império e a República; 



115 

 

evidenciando que a discriminação e o racismo foram impedimentos determinantes para a 

escolarização formal da população negra (Brasil, 2004). 

Com a Proclamação da República, em 1889, a educação passou a ser encargo do Estado. 

Todavia, a primeira Constituição Republicana de 1891, além de retirar a gratuidade da 

instrução, condicionou o exercício do voto à alfabetização (art. 70, § 2º), ignorando-se a 

“existência e manutenção de privilégios advindos da opressão escravocrata e de formas 

patrimonialistas de acesso aos bens econômicos e sociais" (Brasil, 2000, p.14).    

Nesse contexto, a instrução primária ficou sob a responsabilidade das antigas províncias, 

o que ratificou o descompromisso da União e favoreceu as elites em detrimento das camadas 

marginalizadas (Haddad; Di Pierro, 2000). Apesar disso, a época foi marcada por diversas 

reformas educacionais, buscando certa normatização do ensino primário e secundário no país 

(Brasil, 2000). 

Os cursos de instrução primária no período noturno eram gerenciados por associações 

civis, clubes e outras iniciativas autônomas diante da vacância de uma política pública 

institucional reguladora. Entretanto, os movimentos cívicos reclamavam a presença da União 

para estabelecer uma educação com pilares nacionais unificados e dar suporte técnico-

financeiro para a expansão da escola primária e a erradicação do analfabetismo nos estados 

(Brasil, 2000).  

No início do século XX, a crescente urbanização e industrialização nacional exigiam a 

formação de mão de obra qualificada, por conseguinte, o letramento de adultos atendia 

exclusivamente aos interesses econômicos. Cenário em que a União passou a debater sobre as 

competências do Estado na oferta do ensino primário (Brasil, 2000), visto que, após 30 anos de 

vigência da República no país, de acordo com o censo de 1920, 72% da população acima de 5 

anos não era alfabetizada (Haddad; Di Pierro, 2000).  

Nos anos 1930, a educação de adultos começava a se firmar em decorrência da 

intensificação das transformações econômicas iniciadas na década anterior. A reivindicação 

pela ampliação da oferta da educação básica, articulada pelos movimentos sociais e políticos, 

sobretudo pelas organizações operárias, colaborou para a Constituição de 1934, que determinou 

a oferta do ensino primário integral, gratuito, de frequência obrigatória, extensiva para adultos 

(Haddad; Di Pierro, 2000). 

Ainda se pode destacar o artigo 129 da Constituição de 1937, que permitia aos sindicatos 

e indústrias criar escolas de aprendizes para atender aos filhos dos operários (Brasil, 1937), 

realçando a dualidade estrutural da educação brasileira, na qual o ensino das classes populares 

possui uma conformação instrumental, técnica e profissionalizante, com o intuito de capacitar 



116 

 

mão de obra para servir às classes dirigentes; enquanto a educação das elites se orienta para a 

formação de cunho científico-cultural.  

Até 1940, a educação de adultos era vista como extensão da escola formal, sobretudo na 

zona rural. mas iniciou-se o debate sobre as especificidades da Educação de Adultos, 

diligenciando gerar infraestrutura nos estados e municípios brasileiros com o objetivo de 

diminuir o analfabetismo através de campanhas educacionais (Haddad; Di Pierro, 2000). Nos 

anos 1950, projetos paliativos de alfabetização foram disseminados através da radioeducação, 

basicamente.  

Gadotti (2012) afirma que, a partir da Segunda Guerra, a educação de adultos passou a 

integrar a educação formal, centrada no currículo e nas estruturas hierárquicas das escolas. 

Contudo, também se desenvolveu em espaços não-formais, promovida por ONGs, igrejas e 

sindicatos. Logo, ao longo do século XX, suas concepções foram moldadas por contextos e 

ideologias, marcadas pelas tensões entre Estado, movimentos sociais, iniciativas privadas e 

interesses de mercado 

De forma sintética, o autor (2011) divide a história da educação de adultos no Brasil em 

três períodos: 1º) 1948-1958: realização de campanhas nacionais chamadas “cruzadas”, com 

vistas a erradicação do analfabetismo; 2º) 1958-1964, criação dos Centros Populares de Cultura 

(CPCs), do Movimento de Educação de Base (MEB) e do Plano Nacional de Alfabetização, 

dirigido por Paulo Freire; 3º) A continuidade da “Cruzada do ABC (Ação Básica Cristã)” após 

1964 e a criação do MOBRAL.48 

Sob o olhar paulofreireano, a alfabetização significa a leitura do mundo, muito além da 

junção silábica do Bê-á-bá, para que os sujeitos possam “aprender a escrever a sua vida, como 

autor e como testemunha de sua história, isto é, biografar-se, existenciar-se, historicizar-se” 

(Fiori, 1987, p. 9). Assim, Paulo Freire pensa a educação popular de adultos como ferramenta 

de humanização, conscientização e emancipação (Santana, 2020). 

Nesse horizonte, Magda Soares (1998) e Soares e Batista (2005) propõem “alfabetizar 

letrando”, compreendendo a alfabetização como apropriação do sistema gráfico e fonético e o 

letramento como uso cognitivo e social da língua escrita. O letramento é um direito humano 

fundamental para guiar políticas públicas que combatam as desigualdades no acesso à cultura 

letrada. 

 
48 O Movimento de Educação de Base (1961–1969), apoiado pela Igreja Católica, buscava educação popular; os 

Centros Populares de Cultura fecundavam conscientização política via cultura; e o Plano Nacional de 

Alfabetização visava alfabetizar cinco milhões de brasileiros com o método Paulo Freire (Jardilino; Araújo, 2014). 



117 

 

Salienta-se que a educação popular tem como princípio a criação de novas 

epistemologias em respeito aos saberes produzidos pelas camadas populares, gerados na prática 

cotidiana, e incorpora o raciocínio científico e sistematizado sobre essa mesma prática com 

vistas a produção de um conhecimento orgânico e crítico (Gadotti, 2012).  

Com o golpe de 1964, movimentos sociais e projetos educativos emancipatórios foram 

sufocados, ocasião em que o Mobral foi criado pela Lei 5.379/67 com o escopo de erradicar o 

analfabetismo (Brasil, 2000). Associado a regimes autoritários, o Mobral usava metodologia 

mecânica, acrítica e descontextualizada, ignorando os sujeitos da aprendizagem, e foi extinto 

em 1985 (Haddad; Di Pierro, 2000).  

Na década de 1970, o Ensino Supletivo foi implementado no país pela LDB nº 5.692/71, 

oferecendo escolarização no âmbito dos 1º e 2º graus, abrangendo conteúdos básicos (leitura, 

escrita e cálculo) e a formação profissional, ampliando-se, em decorrência, programas de 

educação a distância por rádio, correspondência e televisão. 

A datar dos anos 80, cenário de redemocratização do país, as ações educacionais de 

caráter popular foram gradativamente restabelecidas pela sociedade civil, ao mesmo tempo em 

que outros direitos foram conquistados: em 1985, uma Emenda Constitucional garantiu o direito 

ao voto para pessoas não alfabetizadas, antes proibido por mais de um século e os que 

marginalizava da cidadania e da democracia.49  

Ressalta-se que, regularmente, nas políticas públicas para a Educação de Jovens e 

Adultos, o analfabetismo era considerado como um "mal nacional”, “uma erva daninha”, "uma 

chaga social”, atrelando a imagem do adulto com baixa escolaridade ao estereótipo do 

analfabeto, estigmatizado como um “problema social”.  

Todavia, concordo com Gadotti (2011) que o analfabetismo é a negação de um direito, 

ligada à negação de outros, pois reflete condições de vida precárias. É, nas palavras do autor, 

“expressão da pobreza, consequência inevitável de uma estrutura social injusta. Seria ingênuo 

combatê-lo sem combater suas causas” (Gadotti, 2011, p. 38). 

A Constituição de 1988 afiançou o direito à educação para todos, sem restrição de idade. 

O artigo 205 determina que a educação, direito de todos e dever do Estado e da família, deve 

promover o desenvolvimento integral, a cidadania e a qualificação para o t rabalho (Brasil, 

1988). O artigo 208 estabelece a gratuidade e obrigatoriedade do Ensino Fundamental para 

 
49 TRIBUNAL SUPERIOR ELEITORAL. Emenda Constitucional de 1985 garantiu o direito ao voto aos 

eleitores analfabetos. TSE, Brasília , 21 nov. 2016. Disponível em: 

https://www.tse.jus.br/comunicacao/noticias/2016/Novembro/constituicao -de-1985-garantiu-o-direito-ao-voto-

aos-eleitores-analfabetos. Acesso em: 2 jul. 2025. 

https://www.tse.jus.br/comunicacao/noticias/2016/Novembro/constituicao-de-1985-garantiu-o-direito-ao-voto-aos-eleitores-analfabetos
https://www.tse.jus.br/comunicacao/noticias/2016/Novembro/constituicao-de-1985-garantiu-o-direito-ao-voto-aos-eleitores-analfabetos
https://www.tse.jus.br/comunicacao/noticias/2016/Novembro/constituicao-de-1985-garantiu-o-direito-ao-voto-aos-eleitores-analfabetos
https://www.tse.jus.br/comunicacao/noticias/2016/Novembro/constituicao-de-1985-garantiu-o-direito-ao-voto-aos-eleitores-analfabetos


118 

 

adultos, enquanto a Emenda Constitucional nº 59/2009 estendeu essa determinação ao Ensino 

Médio. 

Em 1996, foi sancionada a nova Lei de Diretrizes e Bases da Educação Nacional (LDB 

nº 9.394/96), ratificando o direito ao acesso e à permanência dos jovens e adultos no ensino 

básico gratuito, sem definir a idade máxima dos estudantes para retornarem à escola ou o tempo 

de estudo prévio (Brasil, 1996). Segundo o disposto nessa legislação, 

 

Art. 37. A educação de jovens e adultos será destinada àqueles que não tiveram 
acesso ou continuidade de estudos nos ensinos fundamental e médio na idade 
própria e constituirá instrumento de para a educação e a aprendizagem ao 
longo da vida. § 1º Os sistemas de ensino assegurarão gratuitamente aos 
jovens e aos adultos, que não puderam efetuar os estudos na idade regular, 
oportunidades educacionais apropriadas, consideradas as características do 
alunado, seus interesses, condições de vida e de trabalho, mediante cursos e 
exames. § 2º O Poder Público viabilizará e estimulará o acesso e a 
permanência do trabalhador na escola, mediante ações integradas e 
complementares entre si. § 3o. A educação de jovens e adultos deverá 
articular-se, preferencialmente, com a educação profissional, na forma do 
regulamento ((Brasil, 1996, Seção V, Art. 37, §§ 1º, 2º e 3º). 

 

Dessa forma, a EJA tornou-se uma modalidade da educação básica, abrangendo as 

etapas do ensino fundamental e médio, com características próprias que demandam um 

tratamento adequado e específico (Brasil, 2000), atentando para as particularidades dos sujeitos 

da EJA na condição de adultos-trabalhadores, tendo em vista a relação intrínseca entre educação 

e trabalho. Ainda assim, a EJA continuou a ocupar um lugar marginal nas políticas educacionais 

e na alocação de recursos (Haddad; Di Pierro, 2000).50 

A LDB/96 reconhece a função reparadora da EJA, resguardando o direito à educação 

historicamente negado. Hoje, a EJA assume também função qualificadora, pautada no direito à 

aprendizagem ao longo da vida, conforme o Parecer CNE/CEB nº 11/2000 e a Resolução 

CNE/CEB nº 1/2000, que legitimam a EJA como uma modalidade diferenciada da educação 

básica e a exigência de formação inicial e continuada dos professores. 

No âmbito do estado da Bahia, foi implementada a já citada Política de EJA (Educação 

de Jovens e Adultos: aprendizagem ao longo da vida), em 2009. De forma complementar, a 

resolução CEE nº 239, de 12 de dezembro de 2011, estipula as diretrizes da EJA rede pública 

estadual, com o objetivo de alinhá-la às normativas nacionais, incorporando 

 
50 As fontes de financiamento da educação básica era o Fundo de Manutenção e Desenvolvimento do Ensino 

Fundamental e de Valorização do Magistério (FUNDEF), extinto em 31 de dezembro de 2006, foi substituído pelo 

FUNDEB – Fundo de Manutenção e Desenvolvimento da Educação Básica e de Valorização dos Profissionais da 

Educação/ Lei nº 11.494 de 20 de junho de 2007. 



119 

 

• A concepção ampliada de EJA - Educação de Jovens e Adultos, que entende 
educação pública e gratuita como direito universal de aprender, de ampliar e 
partilhar conhecimentos e saberes acumulados ao longo da vida, e não apenas 
de escolarizar-se; 
• A EJA como direito do cidadão o que pressupõe reconhecer a diversidade 
como substantiva na constituição histórico-sócio-cultural e étnico-racial 
brasileira, e exige superar preconceitos e discriminação que reforçam as 
desigualdades que caracterizam a sociedade brasileira;  
• A diversidade é constituída das diferenças que distinguem os sujeitos uns 
dos outros e que constitui a sociedade brasileira abrangendo jeitos de ser, 
viver, pensar e agir (Bahia, 2011, p. 3-4). 

 

Os arcabouços legais definiram as diretrizes da EJA, respaldando-a conceitual, 

pedagógica e politicamente, promovendo avanços significativos. Sem embargo, permanece 

marginalizada, oferecida em espaços periféricos e desvalorizada no sistema educacional 

(Arroyo, 2017). A formação docente é precária, contrariando a LDB/96, que exige nível 

superior para professores da educação básica. Além disso, a identidade da EJA tem sido 

enfraquecida, apagando a trajetória de lutas e resistências populares pelo direito à ed ucação. 

 

A educação de Jovens e adultos está permeada por muitos desafios, um deles 
é o da expansão do atendimento dessa clientela e qualidade da oferta a fim de 
superar o que Gramsci denomina de “certificação vazia” (RUMMERT & 
CIAVATTA, 2010), uma vez que muitos alunos frequentaram a escola, 
contudo não adquiriram aprendizagens significativas para participarem 
inteiramente das esferas socioculturais do país e contribuir com a melhoria das 
suas condições de vida. Deste modo, torna-se imperante que, para atender as 
necessidades básicas de aprendizagem dessa população, haja uma oferta 
permanente de programas que suplantem o modelo das campanhas 
emergenciais e iniciativas de curto prazo dominantes na história da Educação 
de Jovens e Adultos no Brasil (Santana, 2020, p. 8). 

 

A marginalização da Educação de Jovens e Adultos também se reflete nas pesquisas 

acadêmicas. Estudos de Haddad (1987; 2000) e Santos e Silva (2020) indicam que cerca de 3% 

das produções analisadas se concentram na EJA, ainda mais periclitante quando se trata de 

práticas pedagógicas, metodologias, experiências de estudantes e professores (Jardilino; 

Araújo, 2014), assim como sobre relações étnico-raciais (Gomes, 2018; Passos, 2012).  

Contudo, registram-se avanços acadêmicos importantes, como os estudos da ANPEd, 

associação nacional sem fins lucrativos dedicada à pesquisa e ensino em educação. Na década 

de 1990, o GT 18 foi criado para pensar as demandas históricas da EJA. 

 

 

 



120 

 

3.3 A EJA negra: refletindo dados 

 

Negritude Presente 

 

Estamos presente nas escolas 
presente nas universidades 
presente no mercado de trabalho 
Negritude sempre presente! 
 
Negritude grita, grita por oportunidade 
grita por libertação, pois ainda a escravidão 
não acabou não! 
Procura se qualificar, meu irmão 
Não dê bobeira não. 
 
Negritude nunca foi a mesma, não 
depois que soube o verdadeiro significado 
da libertação, conseguimos abrir portas…. 
Agora ninguém fecha mais não.  
(Dandara, 2024). 

 

Inscrever-se no mundo é estar presente, é se fazer presente, é dizer presente. Quando a 

negritude se faz presente nos espaços que lhe foram interditados por séculos é uma forma de 

oposição aos epistemicídios, tanto a própria exclusão dessa corporeidade dos espaços 

hegemônicos de produção de conhecimento e de poder, quanto a ausência deliberada por 

esquecimentos, apagamentos, silenciamentos, estereótipos e farsas burlescas que incidem sobre 

sua existência. Tem sido um longo caminho para a afirmação positiva das identidades negras e 

para transformar ausência em presença. 

Munanga (2012) discute como a identidade negra foi historicamente construída como 

uma identidade política e coletiva, em resposta à racialização e às tentativas de desumanização 

e subalternização dos povos negros, cuja cultura foi sistematicamente negada e silenciada. 

Nesse sentido, a negritude não se fundamenta na cor da pele, mas nas experiências 

compartilhadas de opressão, apagamento cultural e resistência diante do olhar ocidental imposto 

aos africanos e seus descendentes.  

Os dados do Censo Demográfico 2022 do Instituto Brasileiro de Geografia e Estatística 

(IBGE) apontam que cerca de 92,1 milhões de pessoas se declararam pardas, o equivalente a 

45,3% da população do país. Desde 1991, o IBGE adota cinco categorias de cor ou raça (branca, 

preta, amarela, parda e indígena) e, pela primeira vez, houve uma inversão: a população branca 



121 

 

foi ultrapassada, totalizando 88,2 milhões (43,5%). Ademais, 20,6 milhões se declararam pretas 

(10,2%), 1,7 milhão indígenas (0,8%) e 850,1 mil amarelas (0,4%).51 

Torna-se pertinente frisar que o aumento das pessoas que se autodeclaram pretas e 

pardas indica um processo de “enegrecimento” da população brasileira, fenômeno 

possivelmente decorrente da valorização da negritude, preconizada por intelectuais negros. A 

construção de uma autoimagem positiva nos últimos anos, potencializada pelas políticas de 

ação afirmativa, pode estar refletindo nos indicadores de autodeclaração étnico-racial. 

No Censo de 2010, a população brasileira que se autodeclarou preta era de 14,5 milhões, 

passando para 20,7 milhões em 2022, um crescimento de 42,3%. A população parda predomina 

nas regiões Norte (67,2%), Nordeste (59,6%) e Centro-Oeste (52,4%), enquanto no Sul (21,7%) 

e Sudeste (38,7%) esses índices são menores. O Pará registra a maior proporção de pardos 

(69,9%), o Rio Grande do Sul de brancos (78,4%) e a Bahia de pretos (22,4%). 

Em 2023, cerca de 9 milhões de jovens entre 14 e 29 anos não haviam concluído o 

ensino médio, sendo 70,6% pretos ou pardos. Entre os motivos para abandono escolar, 

sobressaem-se a necessidade de trabalhar (53,4% dos homens e 25,5% das mulheres) e a 

gravidez (23,1% das jovens). Entre 18 e 24 anos, pretos e pardos tiveram menor participação 

no ensino superior: 16,4% cursaram e 2,9% concluíram, contra 29,5% e 6,5% dos brancos. Os 

dados evidenciam barreiras estruturais à escolarização para grupos vulnerabilizad os. 

No caso da Bahia, de acordo com a Pesquisa Nacional por Amostra de Domicílios 

Contínua (PNAD Contínua, 2019), mais de 4,6 milhões de pessoas com 25 anos ou mais não 

haviam concluído o Ensino Fundamental, e aproximadamente 60% da população adulta possuía 

escolarização inferior ao Ensino Médio completo (Bahia, 2022).   

Em 2022, cerca de 9,6 milhões de brasileiros não eram alfabetizados, sendo 6,9 milhões 

pretos ou pardos e 2,5 milhões brancos. Apesar da queda da taxa entre pretos e pardos para 

7,4% (2019–2022), ela ainda é mais que o dobro da dos brancos (3,4%). Idosos, negros e 

nordestinos continuam os mais afetados.52 Consequentemente, a maioria dos estudantes da EJA 

 
51BELANDI, Caio; GOMES, Irene. Censo 2022: pela primeira vez, desde 1991, a maior parte da população do 

Brasil se declara parda. Agência de Notícias do IBGE, Rio de Janeiro, 22 dez. 2023. Disponível em:  

https://agenciadenoticias.ibge.gov.br/agencia -noticias/2012-agencia-de-noticias/noticias/38719-censo-2022-pela-

primeira-vez-desde-1991-a-maior-parte-da-populacao-do-brasil-se-declara-parda agenciadenoticias.ibge.gov.br. 

Acesso em: 09 fev. 2023.  
52ESTADO DE MINAS. Analfabetismo entre negros é mais que o dobro do registrado entre brancos. Estado de 

Minas, Belo Horizonte, 7 jun. 2023. Disponível em: 

https://www.em.com.br/app/noticia/educacao/2023/06/07/internas_educacao,1504138/analfabetismo -entre-

negros-e-mais-que-o-dobro-do-registrado-entre-brancos.shtml. Acesso em: 9 jan. 2024.  

https://agenciadenoticias.ibge.gov.br/agencia-noticias/2012-agencia-de-noticias/noticias/38719-censo-2022-pela-primeira-vez-desde-1991-a-maior-parte-da-populacao-do-brasil-se-declara-parda
https://agenciadenoticias.ibge.gov.br/agencia-noticias/2012-agencia-de-noticias/noticias/38719-censo-2022-pela-primeira-vez-desde-1991-a-maior-parte-da-populacao-do-brasil-se-declara-parda
https://agenciadenoticias.ibge.gov.br/agencia-noticias/2012-agencia-de-noticias/noticias/38719-censo-2022-pela-primeira-vez-desde-1991-a-maior-parte-da-populacao-do-brasil-se-declara-parda
https://agenciadenoticias.ibge.gov.br/agencia-noticias/2012-agencia-de-noticias/noticias/38719-censo-2022-pela-primeira-vez-desde-1991-a-maior-parte-da-populacao-do-brasil-se-declara-parda
https://agenciadenoticias.ibge.gov.br/agencia-noticias/2012-agencia-de-noticias/noticias/38719-censo-2022-pela-primeira-vez-desde-1991-a-maior-parte-da-populacao-do-brasil-se-declara-parda
https://agenciadenoticias.ibge.gov.br/agencia-noticias/2012-agencia-de-noticias/noticias/38719-censo-2022-pela-primeira-vez-desde-1991-a-maior-parte-da-populacao-do-brasil-se-declara-parda
https://www.em.com.br/app/noticia/educacao/2023/06/07/internas_educacao,1504138/analfabetismo-entre-negros-e-mais-que-o-dobro-do-registrado-entre-brancos.shtml
https://www.em.com.br/app/noticia/educacao/2023/06/07/internas_educacao,1504138/analfabetismo-entre-negros-e-mais-que-o-dobro-do-registrado-entre-brancos.shtml
https://www.em.com.br/app/noticia/educacao/2023/06/07/internas_educacao,1504138/analfabetismo-entre-negros-e-mais-que-o-dobro-do-registrado-entre-brancos.shtml
https://www.em.com.br/app/noticia/educacao/2023/06/07/internas_educacao,1504138/analfabetismo-entre-negros-e-mais-que-o-dobro-do-registrado-entre-brancos.shtml


122 

 

é negra, com o CEDRA (2019) registrando, em 2019, 28 alunos negros para cada 10 brancos 

nessa modalidade.53  

Segundo o Censo Escolar da Educação Básica de 2022 (INEP), a distribuição dos alunos 

da EJA por cor/raça no Brasil foi a seguinte: no nível fundamental, 77,5% se declararam pretos 

ou pardos; no nível médio, 69,3%. Em contraste, os estudantes brancos corresponderam a 

20,2% no fundamental e 29,2% no médio (BRASIL, INEP, 2023). 

 

Gráfico 1 — Distribuição percentual das matrículas na EJA – níveis fundamental e médio – por cor/raça 

(Brasil, Censo Escolar 2022) 

 

Fonte: BRASIL, INEP, 2023, p.33. 

 

No estado da Bahia, a análise das matrículas dos alunos da EJA que declararam sua 

cor/raça,54  revela uma predominância significativa de estudantes pretos ou pardos. No nível 

fundamental da EJA, 90,2% dos alunos se identificaram como pretos ou pardos. Já no nível 

médio, essa porcentagem é ainda maior, atingindo 93,2%. Em contrapartida, os estudantes que 

se declararam brancos representam uma parcela menor: 8,0% no nível fundamental da EJA e 

5,5% no nível médio (Brasil, INEP, 2022). 

 

Gráfico 2 – Percentual de matrículas na EJA nos níveis fundamental e médio, por cor/raça  

 
53 CORREIO BRAZILIENSE. Os dados educacionais informam sobre o passado, presente e futuro do país. 

Correio Braziliense, [S. l.], s.d. Disponível em: 

https://www.correiobraziliense.com.br/opiniao/2024/01/6778045-artigo-os-dados-educacionais-informam-sobre-

o-passado-presente-e-futuro-do-pais.html. Acesso em: 9 jan. 2024. 
54 Quanto à cor/raça, no Censo Escolar, as opções de preenchimento são as mesmas estabelecidas pelo IBGE: 

branca, preta, parda, amarela, indígena, não declarada. 

https://www.correiobraziliense.com.br/opiniao/2024/01/6778045-artigo-os-dados-educacionais-informam-sobre-o-passado-presente-e-futuro-do-pais.html
https://www.correiobraziliense.com.br/opiniao/2024/01/6778045-artigo-os-dados-educacionais-informam-sobre-o-passado-presente-e-futuro-do-pais.html
https://www.correiobraziliense.com.br/opiniao/2024/01/6778045-artigo-os-dados-educacionais-informam-sobre-o-passado-presente-e-futuro-do-pais.html
https://www.correiobraziliense.com.br/opiniao/2024/01/6778045-artigo-os-dados-educacionais-informam-sobre-o-passado-presente-e-futuro-do-pais.html


123 

 

 

Fonte: Brasil, INEP, 2022, p.32 

 

Apesar dos altos índices de analfabetismo e distorção idade/série, o número de 

matrículas da educação de Jovens e Adultos (EJA) no Brasil diminuiu 21,8% entre 2018 e 2022, 

chegando a 2,8 milhões em 2022. A queda em 2022 foi de 6,3%, sendo que a redução na etapa 

de nível fundamental foi de 1,9% e na de nível médio 12,5% (Brasil, INEP,2023). 

 

 

Gráfico 3 - Número de matrículas na EJA, 2018 a 2022  

 

FONTE: Brasil, INEP, 2023, p. .31 

 

Esse dado é preocupante, estimando a importância da EJA para atender as camadas mais 

marginalizadas e seu papel na democratização da educação. Na Bahia, a queda expressiva das 

matrículas nos últimos anos tem causas multifatoriais, como falta de investimento público, 

impactos da pandemia de Covid-19 e aumento da insegurança devido a conflitos territoriais 

entre facções criminosas. Diante desse cenário, o Centro de Apoio Operacional de Defesa da 



124 

 

Educação (CEDUC), do Ministério Público, emitiu a Informação Técnica nº 04/2022 para 

assegurar a oferta da EJA.55 

 

No Estado da Bahia, no ano de 2022, segundo dados fornecidos pela 
Coordenação da Educação de Jovens e Adultos da SEC/BA e conforme o 
Sistema de Gestão e Certificação Online - SIGEDUC, foram contabilizados, 
em 368 municípios baianos, 10.519 matrículas de EJA no Ensino Fundamental 
e 78.517 alunos no Ensino Médio, distribuídos no universo de 780 escolas 
estaduais, 22 unidades de educação em prisões, 6 unidades socioeducativas e 
18 em unidades certificadoras da Comissão Permanente de Avaliação - CPA, 
que, dentre tantos outros desafios impostos pela pandemia da COVID-19, 
padecem com a ausência de formação específica dos professores, a alta evasão 
escolar e a necessidade do desenvolvimento de estratégias de prevenção desse 
problema (Bahia, 2022). 

  

Como consequência da redução de matrículas tem-se justificado o encerramento de 

turmas de EJA em diversos municípios no estado da Bahia, a exemplo da capital baiana, 

Salvador, onde foram fechadas 44 escolas, em 2021. Essa ação é considerada uma violação aos 

direitos constitucionais à Educação, motivando a instauração de Inquérito Civil (nº 

003.9.359693/2021) em trâmite na 6ª Promotoria de Justiça da capital (Bahia, 2022).  

Segundo Gerbelli (2023), desde 2016 a EJA tem sofrido ataques devido às lógicas 

neoliberais que enfraquecem as políticas públicas educacionais e sociais no Brasil. Entre 2012 

e 2020, os recursos federais caíram cerca de 99,5%, desencadeando o fechamento de turmas de 

EJA. O parecer CNE/CEB nº 6/2020 e a Resolução CNE/CEB nº 1/2021 alinham a EJA à 

BNCC, impõe a padronização e favorecem o ensino a distância (Brasil, 2021), reduzindo-a uma 

“fábrica de certificados”, esvaziada de seu caráter formativo e emancipatório.56  

O Organizador Curricular EJA (2022), elaborado pela Secretaria da Educação da 

Bahia, visa estruturar o trabalho pedagógico da Educação de Jovens e Adultos. No entanto, 

como educadora da EJA, observo que a matriz atual propõe 15 disciplinas em um único ano, 

dificultando a construção de uma aprendizagem significativa, transdisciplinar, contextualizada 

e integrada, princípios essenciais para uma EJA efetiva e transformadora.57 

 
55Esse documento é fruto das inúmeras denúncias feitas ao Ministério Público da Bahia, em 2022, pelo Fórum de 

Educação de Jovens e Adultos da Bahia (Fórum EJA/BA), a respeito do fechamento de turmas e escolas da EJA, 

na capital e no interior do estado. 

Fonte: BAHIA. Ministério Público do Estado da Bahia. Centro de Apoio Operacional de Defesa da Educação. 

Informação Técnica n.º 04/2022.   
56 GERBELLI, Diego. Na surdina, a destruição da Educação de Jovens e Adultos. Outras Palavras, 2022. 

Disponível em: https://outraspalavras.net/outrasmidias/na-surdina-a-destruicao-da-educacao-de-jovens-e-adultos/  

Acesso em: 7 jul. 2025. 
57 BAHIA. Secretaria da Educação do Estado da Bahia . Organizador curricular EJA: Educação de Jovens e 

Adultos – 2022. Salvador: SEC, 2022. Disponível em: 

https://outraspalavras.net/outrasmidias/na-surdina-a-destruicao-da-educacao-de-jovens-e-adultos/
https://cursos.educacao.ba.gov.br/pluginfile.php/550481/mod_resource/content/1/Organizador%20Curricular%20EJA%202022.pdf


125 

 

Superada essas reflexões, Pinheiro (2020) aborda a identidade racial dos/as 

professores/as da educação básica e suas implicações para a implementação da Lei Federal nº 

10.639/03 nos estabelecimentos escolares. A pesquisadora usa os dados do Censo Escolar da 

Educação Básica de 2019 para analisar os indicadores de autodeclaração racial a partir das 

categorias de cor/raça dos/as professores respondentes, assim como a opção “não” declarada, 

adotada no sistema de classificação.  

No Nordeste, a maioria dos professores se declarou como “parda”, correspondendo a 

um percentual de 37,66%, quase empatado, 37,07% dos/as depoentes optou por não escolher 

um grupo de pertença racial. Apenas 4,79% dos professores se autodeclaram pretos. Na Bahia, 

a maioria dos/as docentes optou por não informar sua cor/raça, perfazendo 50,12% das 

respostas, já a categoria “parda” foi a opção de 31,53% dos/as professores/as e a preta foi a de 

7, 35% (Pinheiro, 2020).  

Os números apresentados até agora, somando-se estudantes e professores pretos e 

pardos, corroboram que a EJA na Bahia e no Brasil é predominantemente negra. Por esse 

motivo, levo em conta que a exclusão escolar dos afrodescentes acompanha a própria história 

da educação no Brasil. Diversos obstáculos e interdições legais negaram o direito educacional 

às populações negras. Como sintoma, as trajetórias escolares dos afrodescendentes são 

marcadas por menos oportunidades, discriminação racial e epistemicídios.  

A educação é compreendida como instrumento de integração e de mobilidade social, 

todavia, ela tem sido um lugar privilegiado de reprodução de lógicas meritocráticas racistas, na 

medida em que oculta os mecanismos de dominação e as práticas sociais excludentes, omitindo-

se que os brancos possuem mais chances educacionais do que os negros (Carneiro, 2002; 

Henriques, 2002). Essa tem sido uma das preocupações das organizações negras e das 

estudiosas e estudiosos do campo da educação das relações étnico-raciais.  

 
[...] autores  vêm  evidenciando,  também,  que  concorrem negativamente na 
performance dos alunos negros, a pobreza material e  privação  cultural  das  
famílias  negras,  os  estereótipos  negativos ligados  ao  negro  no  imaginário  
social  e  presentes  na  escola,  nos instrumentos didáticos, nas relações entre 
os alunos; o sentimento de  abandono  que  as  crianças  negras  carregam  pela  
omissão  dos professores diante das situações de humilhação racial de que elas 
são  vítimas  no  cotidiano  escolar,  quando  não  são  os  próprios professores 
os agentes da discriminação, como bem demonstrado nos  trabalhos  de  Eliane  
Cavalleiro.  Por fim, sobretudo tem sido determinante nesse processo a 
incapacidade e/ou ausência de vontade política no sistema educacional para 
ofertar ensino público de qualidade às populações negras e pobres.  Apesar 
dessas condições, que produzem o pior desempenho e as mais altas taxas de 

 
https://cursos.educacao.ba.gov.br/pluginfile.php/550481/mod_resource/content/1/Organizador%20Curricular%2

0EJA%202022.pdf. Acesso em: 8 jul. 2025. 

https://cursos.educacao.ba.gov.br/pluginfile.php/550481/mod_resource/content/1/Organizador%20Curricular%20EJA%202022.pdf
https://cursos.educacao.ba.gov.br/pluginfile.php/550481/mod_resource/content/1/Organizador%20Curricular%20EJA%202022.pdf


126 

 

retenção e evasão escolar dos alunos negros, autores, como Fúlvia Rosemberg, 
ressaltam em seus estudos a grande persistência do alunado negro em 
permanecer ou retornar à escola (Carneiro, 2002).58 

 

Apesar da significativa presença negra na EJA, as questões étnico-raciais e culturais 

afro-brasileiras e africanas ainda não se efetivaram nos currículos e práticas pedagógicas. O 

caráter universalista da educação e das políticas públicas prioriza relações de classe em 

detrimento de raça, gênero, sexualidade e cultura. O objetivo, porém, é promover novas relações 

étnico-raciais na sociedade brasileira (Carreira, 2014; Gomes, 2018; Passos; Santos, 2018). 

As questões de gênero são ofuscadas pelo maior índice de escolaridade das mulheres na 

educação básica, que não se traduz em vantagem futura no mercado de trabalho. Assim, os 

desafios de escolarização enfrentados pelas jovens e adultas da EJA, sobretudo negras, não são 

admitidos como problema político (Carneiro, 2002; Carreira, 2014). Entretanto, os efeitos da 

interseção entre raça e gênero na educação não devem ser ignorados (Henriques, 2002). 

De um modo geral, a maquiagem histórica da inexistência de racismo no país aliada à 

prevalência do recorte de renda como a tônica exclusiva do problema da desigualdade, contribui 

para a invisibilização ou negação das questões étnico-raciais na EJA (Carreira, 2014). Ainda 

que seja uma “EJA negra”, dificilmente é reconhecida como tal:  

 

A essa “EJA negra”, que não se reconhece como negra, articulam-se e somam-
se outros sujeitos e identidades (sempre fluidas, negociadas, plurais) com 
trajetórias marcadas por múltiplas discriminações de gênero, renda, etnia, 
campo/cidade, região, sexualidade, geração, existência de deficiências, entre 
outras, vinculadas às comunidades tradicionais, às juventudes das periferias, 
à população LGBT (Lésbicas, Gays, Bissexuais, Travestis, Transexuais e 
Transgêneros), aos povos indígenas e pessoas com deficiências, aos 
encarcerados e encarceradas e a outros trabalhadores e trabalhadoras de baixa 
renda (Carreira, 2014, p. 211).  

 

Segundo Passos e Santos (2018), hoje é consenso que os currículos da EJA e as práticas 

pedagógicas devem considerar especificidades de cor/raça, gênero, orientação sexual, classe, 

geração e espiritualidade, assim como as expectativas e necessidades de estudantes jovens, 

adultos e idosos. Deve-se também valorizar suas trajetórias e lutas coletivas por sobrevivência, 

território, cultura e memória, enquanto uma política afirmativa de reparação (Arroyo, 2017). 

 

 

 

 
58 A fonte consultada não é paginada. 



127 

 

3.4 A EJA como uma política afirmativa de reparação  

 

Não fosse apenas um dia 

 

Não, não pensávamos que para ser  
lembrado, um único dia teria que existir. 
Dia da consciência negra, mas não do 
mundo conscientizar pelos negros. 
O dia que lembra e marca as árduas 
lutas, onde nossas vitórias são 
contadas, através de vozes caladas e  
segregadas que neste dia são estrondosas. 
 
Via a Consciência negra 
viva a lágrima que rola 
Viva os rostos sofridos de todos os 
negros, que com fervor contam a sua história. 
 
Se lembram e relembram os dias  
difíceis e o quanto até aqui batalharam, 
para serem lembrados como gente, 
que por seus direitos tem lutado 
O direito de mostrar que a lágrima é igual 
 
De mostrar que o suor é real mostrar 
que o sangue, - sim -, tem a mesma cor 
mostrar que muitos são julgados e não 
recebem o devido valor. 
 
O negro chora, geme e grita calado 
acreditando que um dia esse grito seja 
escutado. 
A consciência negra deveria trazer a  
chave que abre a porta para novos 
horizontes, mas vê-se que muitas vezes 
é a passagem para irmos tão distantes. 
 
Ah! Como seria bom se essa tal  
consciência negra não fosse apenas 
um dia, mas que no peito de toda gente 
fosse plantada e regada dia após dia 
Não seria Consciência dos negros 
seria consciência dos humanos, 
homens, mulheres e criança que um  
grito do seu peito clamam.  
 
Somos livres e somos normais 
Somos filhos e somos guerreiros irmãos 
deu um mesmo pai.  
Então, por que não sermos iguais? 
Se para o mundo o diferente não é normal 
Se para eles ser negro no torna letal 
Então deixa eu me apresentar a vocês 



128 

 

Sou negro, ocultando na consciência  
negra, que ainda que não pareça 
Tudo bem não ser normal. 
                                 (Maria Firmina, 2024).

 

No poema, Maria Firmina (2024) critica a limitação da Consciência Negra a um único 

dia, defendendo que a valorização da identidade, história e lutas dos povos negros deve ser 

contínua, reconhecendo suas trajetórias de dor, silenciamentos e desumanização — “para serem 

lembrados como gente” —, assim como suas resistências. O texto denuncia o estigma que 

associa corpos negros à periculosidade e propõe uma consciência coletiva baseada na aceitação 

das diferenças, enaltecendo o protagonismo negro e convocando a sociedade a construir um 

mundo justo, onde autenticidade e diversidade sejam respeitadas, recusando padrões 

normativos impostos.59 

Dandara (2024), após anos de prática da capoeira em Vila de Abrantes, a compreende 

como instrumento de autoconhecimento, superação e afirmação identitária. Diante da falta de 

espaços culturais em sua comunidade, atua voluntariamente no ensino da capoeira a crianças 

carentes, reconhecendo-a como resistência cultural e ontológica, capaz de assegurar modos de 

vida, proteção física e direito ao lazer dos negros. Alerta, contudo, para os efeitos da 

miscigenação e das hierarquias raciais que ameaçam a continuidade dessas expressões: “vai 

deixar de falar, vai deixar de existir”. Defende, assim, a inserção permanente da capoeira nas 

escolas.60 

Esperança Garcia (2024) ressalta a importância do debate sobre racismo, classe e 

gênero nas escolas, sobretudo na Educação de Jovens e Adultos, como uma forma de 

conscientização que amplia os horizontes individuais e contribui para uma sociedade menos 

preconceituosa: “as pessoas veem a diferença de pele, de classe, de homem, de mulher, ainda 

com muito preconceito [...] eu acredito que vai ter um longo caminho para isso mudar 

realmente, mudou bastante, mas falta muito ainda.” 

A perspectiva das pensadoras se conecta às reflexões teóricas e práticas históricas 

desenvolvidas por organizações negras desde o pós-abolicionismo, mas que ganharam novos 

contornos partir dos anos 1980, quando a denúncia do racismo estrutural e da 

 
59 O discurso da "consciência humana", muitas vezes mobilizado em nome da igualdade abstrata, tem sido utilizado 

para desmobilizar os movimentos negros, negando o racismo estrutural e deslegitimando a luta por justiça racial. 

Contudo, no poema, ao falar em "consciência humana", a autora não anula as lutas identitárias negras, mas propõe 

que a luta antirracista seja coletiva, fundada no respeito à diversidade. 
60 Lei nº 14.341/2021 (Lei Moa do Katendê) reconhece a capoeira como patrimônio cultural da Bahia e determina 

sua inclusão no currículo das escolas públicas estaduais. 



129 

 

monoculturalidade dos currículos e livros didáticos, impulsionaram reformulações 

educacionais voltadas à inclusão, à equidade e à pluralidade. (Gonçalves; Silva, 2000). 

É interessante lembrar que, em 1988, fazia um século em que havia sido abolida 

formalmente a escravidão no Brasil, centenário marcado pela luta antirracista. Ano em que 

também foi criada a Fundação Cultural Palmares, instituição responsável pela preservação e 

promoção das manifestações culturais negras na qualidade de patrimônio nacional.   

Naquele contexto, a questão racial se converteu em pauta da Assembleia Nacional 

Constituinte (ANC) e integrou a redação final da Constituição Federal de 1988 (CF/88), como 

resultado da pressão política das organizações negras que “sempre reconheceram que a luta 

contra o racismo não poderia acontecer separada da luta pela democracia. Por isso, no processo 

de retomada democrática dos anos de 1980 do século XX, o movimento negro foi um 

protagonista importante na construção da CF/88” (Gomes; Rodrigues, 2018, p. 930).  

Nilma Lino Gomes e Tatiane Cosentino Rodrigues (2018) destacam o papel crucial dos 

movimentos sociais — indígenas, mulheres, negros, homossexuais, quilombolas, pessoas do 

campo, pessoas com deficiência, sem-terra, sem-teto etc. —, na luta antirracista. Esses ativistas 

agenciaram uma diretriz democrática catalisada na "Constituição cidadã", em um período 

marcado por tensões entre diversos setores da sociedade, como partidos políticos, sindicatos, 

grupos religiosos, conservadores, ruralistas e capitalistas.  

 Haviam poucos parlamentares negros na época, mas “fundamentais na construção de 

alianças políticas para que demandas históricas pleiteadas pela população negra após a abolição 

e o advento da República se tornassem direitos e induzissem políticas públicas” (Gomes; 

Rodrigues, 2018, p. 930), logrando avanços significativos como a criminalização do racismo 

(Brasil, 1988). 

 

Além disso, a CF/88 consagrou um leque de direitos, como a reconsideração 
da África na concepção da nacionalidade brasileira, a sinalização da 
necessidade de que o currículo escolar reflita a pluralidade racial, o 
reconhecimento das terras para quilombolas e a tutela constitucional dos 
direitos emanados nos tratados internacionais. Essas conquistas, mesmo que 
aquém das reivindicações do movimento negro, seriam retomadas e 
expandidas em legislações complementares (Gomes; Rodrigues, 2018, p. 
941). 

 

Para Gomes e Rodrigues (2018), houve um esvaziamento das pautas levantadas pelo 

movimento negro na redação final da CF/88, expressando um certo limite jurídico para o 

antirracismo no Brasil. No tocante à educação, foi retirada a obrigatoriedade do ensino da 

“História das populações negras do Brasil” e as mudanças curriculares propostas como forma 



130 

 

de se combater o racismo, valorizar a história e a cultura afro-brasileira e dar visibilidade às 

narrativas de resistência agenciadas pelos povos escravizados.  

A Carta Magna sinalizava apenas que o currículo deveria refletir a pluralidade étnica 

brasileira, como expresso no Art. 242, § 1º, que determina que “o ensino de História do Brasil 

levará em conta as contribuições das diferentes culturas e etnias para a formação do povo 

brasileiro” (Brasil, 1988). Não obstante, as autoras avaliam que a CF/88 foi imprescindível para 

a formulação de uma agenda antirracista por meio da criação de órgãos e leis complementares. 

Destaca-se que a criação da SEPPIR pelo Governo Federal, na figura do então presidente da 

República Luiz Inácio Lula da Silva, em 2003, instituiu a Política Nacional de Promoção da 

Igualdade Racial.  

 

[...] Desta forma, recolocou a questão racial na agenda nacional e a 
importância de se adotarem políticas públicas afirmativas de forma 
democrática, descentralizada e transversal. O principal objetivo desses atos é 
promover alteração positiva na realidade vivenciada pela população negra e 
trilhar rumo a uma sociedade democrática, justa e igualitária, revertendo os 
perversos efeitos de séculos de preconceito, discriminação e racismo (Brasil, 
2004, p. 8).  

 

Gomes e Rodrigues (2018) advertem que ainda que os movimentos negros tenham sido 

decisivos para o avanço na luta contra o racismo, a sua história foi invisibilizada política e 

epistemologicamente. Logo, o combate ao epistemicídio implica em admitir que as experiências 

sociais e culturais dos sujeitos invisibilizados se constituem em constelações de saberes, que 

são fontes de conhecimentos tão válidos quanto o conhecimento científico.  

Cabe promover a compreensão de como as relações “de poder, do colonialismo, do 

capitalismo, do racismo e tantas outras formas de dominação, determinados sujeitos, histórias, 

participações políticas, conhecimentos e conquistas foram invisibilizados no campo  

epistemológico e político e, mais do que isso, muitos se tornaram ausentes” (Gomes; Rodrigues, 

2018, p. 929).  

Em compensação, nas últimas décadas, muitas ideias e propostas defendidas pelo 

Movimento Negro receberam valor epistemológico e hoje integram os quadros teóricos das 

ciências sociais e humanas (Gomes, 2019). A começar pelo fato de que as organizações negras 

se engajaram na denúncia de que o mito da democracia racial encobria as desigualdades 

crônicas entre brancos e negros, que se refletem, irrefutavelmente, na distribuição de renda 

racializada.  



131 

 

Ademais, as políticas públicas universais têm se comprovado insuficientes para atender 

às demandas históricas da população negra. Ao adotar uma perspectiva reparatória, Estado, 

setor educacional e formuladores de políticas deixam de lado a pretensa neutralidade legal, 

passando a levar em conta fatores como gênero, raça e cor. Desde a década de 1990, diante da 

ineficácia das políticas universalistas, os movimentos negros intensificaram a luta por ações 

específicas, resultando na elaboração de políticas públicas de reparação (Gomes, 2012). 

 

visando à superação das desigualdades, injustiça simbólica, cognitiva e 
econômica, às quais as populações que sofreram as violências coloniais vêm 
sendo submetidas no Brasil ao longo dos séculos, as políticas afirmativas 
oferecem um tratamento diferenciado aos grupos discriminados e excluídos 
socialmente, com a finalidade de compensar as desvantagens impostas pelo 
racismo e de promover oportunidades de inclusão e mobilidade social 
(Munanga, 2003) (Santana; Jesus, 2023, p.169). 

 

As políticas afirmativas são iniciativas promotoras da equidade, em enfrentamento aos 

impactos da discriminação por raça, gênero, idade, nacionalidade ou características físicas 

(Gomes, 2018; Passos, 2012). A criação de políticas públicas de reparação visa promover 

igualdade de oportunidades e condições, permitindo aos grupos historicamente discriminados 

superar assimetrias e exclusões por meio de programas de ação afirmativa (Brasil, 2004). 

A promulgação das Leis federais 10.639/03 e 11.645/08 determinou a obrigatoriedade 

do ensino da história e cultura africana, indígena e afro-brasileira em todas as escolas, públicas 

e particulares, no currículo da educação básica (Brasil, 2003, 2008), impulsionando a ampliação 

de pesquisas acadêmicas no Brasil sobre a História de África e dos povos originários e 

afrodiaspóricos nas últimas décadas.  

Paralelamente, fomentou-se ações didáticas nas escolas com a finalidade de reconhecer 

as contribuições históricas, culturais e tecnológicas dos africanos e afrodescendentes para o país 

e para o mundo, encorajando a representação humanizada e o exercício da autorrepresentação. 

Como efeito, essas medidas potencializaram reformulações metodológicas e epistemológicas 

tanto no chão da escola quanto nas universidades.  

A difusão do campo da Educação das Relações Étnico-raciais (ERER) tem moldado os 

contornos de uma educação antirracista, ao questionar a predominância de matrizes 

eurocêntricas nos currículos e em práticas pedagógicas epistemicidas, que continuam a 

empreender a sistemática inferiorização e a invisibilização do pensamento negro e indígena. A 

educação antirracista, portanto, assume uma função emancipatória ao se propor desnaturalizar 

o racismo, hierarquias, estereótipos, preconceitos e discriminações dele decorrentes.  



132 

 

Em vista disso, o protagonismo e as experiências indígenas e negras, por muito tempo 

apagados da história oficial, vêm sendo paulatinamente restaurados como desdobramento 

positivo das Leis federais 10.639/03 e 11.645/08, bem como consequência da promulgação da 

Lei 12.711, conhecida como Lei de Cotas. Foram vastos, sinuosos e sangrentos os caminhos 

trilhados por negras e negros para alcançarem o direito à educação e ao conhecimento de sua 

própria história — saber de si. 

 

No campo das relações étnico-raciais, as cotas são fruto de uma luta histórica 
que atravessa desde o movimento quilombista, passando pelo movimento 
abolicionista, o movimento frentenegrino, a guarda negra, a imprensa negra 
brasileira, o teatro experimental negro, o Movimento Negro Unificado Negro 
(MNU), a marcha zumbi dos Palmares, até a marcha de mulheres negras para 
Brasília, dentre outros (Pinheiro, 2023, p. 94). 

 

Frente aos indicadores abissais apontados por Munanga, no início dos anos 2000, em 

que 97% dos estudantes universitários eram brancos, 2%  negros e 1% de orientais, algumas 

instituições, como a Universidade do Estado do Rio de Janeiro, a Universidade do Estado da 

Bahia, foram precursoras ao instituírem reserva de vagas em seus vestibulares para o ingresso 

de estudantes negros, uma década antes da sanção da lei federal, em 2012, conforme já 

discutiam, de forma pioneira,  pensadoras e pensadores negros (Santana; Jesus, 2023).   

 Em 2019, a pesquisa “Desigualdades sociais por cor ou raça no Brasil”, realizada pelo 

IBGE, "constatou que, pela primeira vez, o índice de alunos negros matriculados em 

universidades públicas brasileiras suplantou de alunos brancos, alcançando 50,3%” (Santana; 

Jesus, 2023, p. 170). Porém, em 2023, dados do INEP indicam redução no ingresso de 

estudantes cotistas em instituições federais, atribuída aos impactos da pandemia de Covid -19 

sobre populações vulneráveis, o que evidencia a necessidade de ampliar mecanismos que 

garantam a permanência desses estudantes nas universidades.61    

Grosso modo, a lei de cotas dispõe sobre a reserva de vagas para estudantes de escolas 

públicas nas universidades e institutos federais de ensino superior do Brasil, estipulando cotas 

para a admissão de grupos sociais e étnico-raciais discriminados: negros (autodeclarados pretos 

e pardos), indígenas e pessoas com deficiência. 

O ingresso de corpos historicamente excluídos tem deflagrado giros epistemológicos, 

transformando os currículos e a cultura acadêmica. A presença dessa nova corporeidade impele 

a inclusão de autores não-ocidentais e mudanças teórico-epistemológicas (Gomes, 2019). 

 
61 BANDEIRA, Karolin. Número de novos cotistas nas universidades federais tem a maior queda em dez anos, 

aponta Inep. Disponível em: https://archive.ph/AYFiw#selection-2639.126-2639.235. Acesso em: 26 out. 2023 

https://archive.ph/AYFiw#selection-2639.126-2639.235
https://archive.ph/AYFiw#selection-2639.126-2639.235


133 

 

Assim, as universidades são convocadas a revisar seus ementários, repensar métodos canônicos 

supostamente neutros e conviver com culturas, expressões e pensamentos plurais. Dessa forma, 

reitero que  

 

As políticas de ações afirmativas, mais especificamente o sistema de reserva 
de vagas (cotas raciais), são uma forma de correção e de restituição histórica, 
por isso é uma ferramenta de enfrentamento ao racismo, de combate às 
diversas desigualdades que são heranças coloniais e de qualificação da 
produção de conhecimentos. Portanto, as universidades devem assumir o 
compromisso ético de reparação histórica e se posicionar contrárias às 
desigualdades raciais, socioeconômicas, cognitivas, de gênero, ao 
promoverem uma educação antirracista e antissexista em que privilegiem a 
pluralidade de ontologias, epistemologias e corpos, respeitando a diversidade 
e a singularidade na produção de conhecimento, bem como as soberanias 
(territoriais, intelectuais, religiosas, alimentares etc.) dos povos indígenas e 
negros e seus papéis ativos no que podemos chamar de formação social 
brasileira (Santana; Jesus, 2023, p. 174-175).  

 

Ainda sobre as cotas de acesso, em 2014 entrou em vigor a Lei n. 12.990, que assegura 

a negros e negras 20% das vagas dos concursos públicos para provimento de cargos efetivos e 

empregos públicos no âmbito da administração federal e suas entidades. Já a Portaria n. 13 da 

Capes de 2016 estabelece que os programas de pós-graduação no Brasil devem reservar 30% 

das vagas nos processos seletivos de mestrado e doutorado para pessoas negras (Pinheiro, 

2023).  

Concordo com Pinheiro (2023) que a ação de enegrecer corpóreo-intelectualmente os 

espaços acadêmicos reside numa importante estratégia antirracista, que desafia a hegemonia 

epistemológica branca nos espaços de produção de conhecimento. É fundamental valorizar 

epistemes negras através de sua inclusão nos currículos ou do aumento da representatividade 

negra no corpo docente das universidades. Por conseguinte, alteram-se o corpus e o habitus 

universitário.  

Contudo, nem todos concordam com as cotas. Os estudantes cotistas são alvos de 

discursos racistas que tentam desqualificá-los, sustentados por pseudoargumentos segundo os 

quais investir na escola pública seria a única forma legítima de combater às desigualdades 

educacionais, ou ainda de que a reserva de vagas é uma forma de “racismo às avessas”. 

Claramente, tais posicionamentos revelam o incômodo de uma sociedade fundada no 

colonialismo, no trabalho escravo e no racismo, que se recusa a admitir e a pagar — mesmo 

que minimamente — as consequências brutais de suas regalias.  

Chamam a atenção às tentativas de fraudes no sistema de cotas, que consistem em um 

exemplo nítido de que a branquitude pretende resguardar seus privilégios a qualquer custo 



134 

 

(Pinheiro, 2023) e com desembaraço. O uso de artifícios estabeleceu novas disputas, pois os 

movimentos sociais negros têm confrontado essas fraudes deslavadas mediante mecanismos de 

verificação, especialmente por meio da composição de bancas de heteroidentificação. 

Assentadas essas considerações, a EJA tem como papel central a democratização da 

educação ao acolher os sujeitos marginalizados do sistema formal de ensino, em especial os 

afrodescendentes, dessa maneira, ela é institucionalmente caracterizada por sua função 

reparadora. Em razão disso, pesquisadores como Arroyo (2005), Carreira (2014) e Passos 

(2012), têm refletido sobre a Educação de Jovens e Adultos como uma política de ação 

afirmativa no âmbito da educação básica.62 

Segundo Joana Passos (2012), na década de 1990, foi a partir da admissão da existência 

de racismo no país e da consequente criação de políticas de ações afirmativas voltadas à 

população negra que o governo federal se comprometeu a combater a discriminação racial e 

criar dispositivos para diminuir as assimetrias entre negros e brancos. Nesse contexto, a 

Educação de Jovens e Adultos passou a ser aprimorada como uma política pública de Estado. 

 

No Brasil, país que ainda se ressente de uma formação escravocrata e 
hierárquica, a EJA foi vista como uma compensação e não como um direito. 
Esta tradição foi alterada em nossos códigos legais, na medida em que a EJA, 
tornando-se direito, desloca a ideia de compensação substituindo-a pelas de 
reparação e equidade. Mas ainda resta muito caminho pela frente a fim de que 
a EJA se efetive como uma educação permanente a serviço do pleno 
desenvolvimento do educando (Brasil, 2000, p. 66).  

 

Quando começaram a ser criadas estruturas para a gestão da EJA, como a Secretaria de 

Educação Continuada, Alfabetização, Diversidade e Inclusão (SECADI).63A implementação de 

programas e órgãos indica que o Estado passa a assumir a EJA como responsabilidade pública 

(Arroyo, 2005; Passos, 2012), além de outros avanços institucionais (Carreira, 2014).  

 O Parecer CEB 11/2000, ao regulamentar as Diretrizes Curriculares Nacionais para a 

Educação de Jovens e Adultos no Brasil, atribuiu à EJA três funções: qualificadora, 

equalizadora e reparadora.  

 

[...] a função reparadora da EJA, no limite, significa não só a entrada no 
circuito dos direitos civis pela restauração de um direito negado: o direito a 

 
62“Compreende a Educação Básica em suas etapas e modalidades, a  saber: Educação Infantil, Ensino Fundamental, 

Ensino Médio, Educação do Campo, Educação Especial, Educação Profissional Técnica de Nível Médio, 

Educação de Jovens e Adultos, inclusive na Educação a Distância;(Brasil, 2013, p. 60). 
63 Criada em 2004, a Secad articula as ações relacionadas à educação escolar indígena, diversidade étnico -racial, 

gênero e diversidade sexual, educação de jovens e adultos, educação do campo, educação ambiental etc. Em 2012, 

passou a se chamar Secadi (Carreira, 2014). 



135 

 

uma escola de qualidade, mas também o reconhecimento daquela igualdade 
ontológica de todo e qualquer ser humano. Desta negação, evidente na história 
brasileira, resulta uma perda: o acesso a um bem real, social e simbolicamente 
importante. [...] (Brasil, 2000, p. 7).  

 

A Educação de Jovens e Adultos cumpre função reparadora ao restaurar direitos 

historicamente negados, especialmente a inclusão no sistema educacional, podendo promover 

igualdade ontológica e resgatar a dignidade de grupos excluídos da cidadania, contribuindo para 

a justiça social. Assim, o Parecer determina que é incumbência do Estado “interferir no campo 

das desigualdades e, com maior razão no caso brasileiro, no terreno das hierarquias sociais, por 

meio de políticas públicas (Brasil, 2000, p. 8).   

A função reparadora da EJA denota a aceitação de que há uma dívida inscrita em nossa 

história social (Brasil, 2000). A elevada taxa de analfabetismo e os baixos índices de 

escolarização entre jovens, adultos e idosos, particularmente indígenas, negros e pobres, violam 

o princípio da universalidade da educação básica.  

A função equalizadora trata de oportunizar “a reentrada no sistema educacional dos que 

tiveram uma interrupção forçada seja pela repetência ou pela evasão, seja pelas desiguais 

oportunidades de permanência ou outras condições adversas, deve ser saudada como uma 

reparação corretiva” (Brasil, 2000, p. 9). A EJA busca corrigir injustiças históricas através da 

inclusão educacional das pessoas desassistidas das políticas públicas, combatendo assimetrias 

estruturais da sociedade brasileira, como a desigualdade de renda, de bens e serviços. 

Destarte, as funções atribuídas à EJA, principalmente a concepção de reparação como 

forma de restituição dos direitos negados, convidam ao entendimento da Educação de Jovens e 

Adultos como uma política afirmativa, pois o Parecer CEB 11/2000  

 

[...] apresentava em sua formulação, os aspectos históricos da produção das 
desigualdades educacionais da população negra pelo Estado brasileiro e 
reconhecia que a EJA representa “uma dívida social não reparada para com os 
que não tiveram acesso e nem domínio da escrita e leitura como bens sociais” 
e ainda que “a EJA resulta no caráter subalterno atribuído pelas elites 
dirigentes à educação escolar de negros escravizados, índios reduzidos, 
caboclos migrantes e trabalhadores braçais, entre outros” (Passos, 2012, p. 
24). 

 

 A função qualificadora compreende a educação como uma ação permanente que se 

prolonga ao longo da vida, propulsora do desenvolvimento individual e coletivo, enquanto 

chave para o exercício da cidadania. Em face da diversidade (sociocultural, geracional, étnico-

racial, sexual) presente na sala de aula, valoriza a corporeidade e as singularidades: histórias, 

corpos, espiritualidades, saberes e quereres.  



136 

 

Um ponto associado à função qualificadora, pouco explorado no parecer, e 
que se relaciona ao pensamento de Paulo Freire e ao potencial de uma política 
assumida como ação afirmativa, é a possibilidade de essa função se 
caracterizar como algo que vá além da atualização dos conhecimentos 
produzidos pela humanidade. A função qualificadora pode se referir mais 
explicitamente também à capacidade de os estudantes da EJA se constituírem 
como sujeitos de leitura crítica e de transformação do mundo e das relações 
em que estão imersos, nas quais os fenômenos do racismo, do sexismo e das 
múltiplas discriminações se inscrevem. Além disso, a abordagem da 
diversidade de seus sujeitos (conhecimentos, histórias, corpos etc.) é em si 
qualificadora, na medida em que estimula o desenvolvimento de uma 
qualidade educacional mais conectada às realidades, trajetórias, perspectivas, 
desafios, expectativas e ao reconhecimento de histórias negadas pela história 
oficial (Carreira, 2014, p. 217). 

 

Sob essa ótica, legitima-se que a prática educativa da EJA tenha como centralidade os 

sujeitos do processo educativo, ao abranger a concretude de suas experiências, os percursos de 

vida e de escolarização, bem como seu protagonismo social e cultural. A EJA conforma-se em 

um espaço de valorização das diferenças, isto é, da diversidade.   

 

[...] De fato, a abertura à diversidade tem sido um traço da história da EJA. 
Diversidade de educandos adolescentes, jovens, adultos em várias idades; 
diversidade de níveis de escolarização, de trajetórias escolares e, sobretudo de 
trajetórias humanas; diversidade de agentes e instituições que atuam na EJA; 
diversidade de métodos, didáticas e propostas educativas; diversidade de 
organização do trabalho, dos tempos e espaços; diversidade de intenções 
políticas, sociais e pedagógicas... Essa diversidade do trato da educação de 
jovens e adultos pode ser vista como uma herança negativa. Porém, pode ser 
vista também como riqueza [...] (Arroyo, 2005, p. 45). 

 

Gostaria de advertir que a ideia de diversidade não está sendo utilizada com o sentido 

de coexistência pacífica entre os grupos étnico-raciais, pois é necessária a “atenção para um 

determinado discurso de valorização da diversidade que tenta apagar ou diluir os conflitos 

decorrentes das diferentes desigualdades e discriminações, em especial do racismo, colocando-

se como uma nova “versão” do mito da democracia racial” (Carreira, 2014, p. 221).  

 
Como enfatiza o Documento Base Nacional Preparatório à VI Conferência 
Internacional de Educação de Adultos (BRASIL, 2009), reconhecer na EJA a 
diversidade como substantiva na constituição histórico-social-cultural e 
étnico-racial da sociedade brasileira significa superar aqueles aspectos que são 
a marca dos processos colonizadores, escravocratas, elitistas representados 
pela superioridade de padrão físico, de mentalidade, de visão de mundo, da 
hegemonia autoritária da matriz cultural de raiz europeia, branca. Superar as 
práticas sociais preconceituosas e discriminatórias que reforçam as 
desigualdades [...] (Passos; Santos, 2018, p. 7).  

 



137 

 

Para Arroyo (2005), dentro da diversidade existem constâncias históricas que não 

podem ser menosprezadas na construção de políticas públicas, programas educacionais e 

práticas pedagógicas, pois “desde que a EJA é EJA esses jovens e adultos são os mesmos: 

pobres, desempregados, na economia informal, negros, nos limites da sobrevivência.” (p. 44), 

continuam a ser “os oprimidos, excluídos e vulneráveis, das periferias e dos campos” (p. 46).  

Em vista disso, os movimentos sociais defendem que as jornadas individuais dos jovens, 

adultos e idosos são também coletivas: “Trata-se de trajetórias coletivas de negação de direitos, 

de exclusão e marginalização, consequentemente a EJA tem de se caracterizar como uma 

política afirmativa de direitos de coletivos sociais, historicamente negados” (Arroyo, 2005, p 

45). Logo, o autor conclui que a EJA deve ser compreendida como uma política afirmativa em 

face da dívida histórica com os coletivos marginalizados. 

Nesse horizonte, Passos (2012) propõe o diálogo permanente entre a política de 

Educação de Jovens e Adultos com a política de promoção da igualdade racial como uma 

possível via para a superação das desigualdades educacionais, sociais e étnico-raciais. A autora 

destaca que o Plano Nacional de Implementação das Diretrizes Nacionais para a Educação das 

Relações Étnico-Raciais e para o Ensino de História e Cultura Afro-brasileira e Africana 

apresenta seis propostas voltadas à Educação de Jovens e Adultos: 

 

a) Ampliar a cobertura de EJA em todos os sistemas de ensino e modalidades, 
com o intento de expandir o acesso da população afrodescendente; 
b) Assegurar à EJA vinculação com o mundo do trabalho por meio de fomento 
a ações e projetos que pautem a multiplicidade do tripé espaço-tempo-
concepção e o respeito à Educação das Relações Étnico-Raciais;  
c) Incluir quesito cor/raça nos diagnósticos e programas de EJA; 
d) Implementar ações de pesquisa, desenvolvimento e aquisição de materiais 
didático-pedagógicos que respeitem, valorizem e promovam a diversidade, a 
fim de subsidiar práticas pedagógicas adequadas à Educação das Relações 
Étnico-Raciais;  
e) Incluir na formação de educadores de EJA a temática da promoção da 
igualdade étnico-racial e o combate ao racismo;  
f) Estimular as organizações parceiras formadoras de EJA, para articulação 
com organizações do movimento negro local, com experiência na formação 
de professores (Brasil, 2013, p.55).  

 

Deste modo, a EJA pode se configurar em um instrumento de combate às assimetrias  

estruturais persistentes e às discriminações de raça, gênero, idade, deficiência, entre outras. Ela 

deve ser ancorada nos direitos humanos de forma integral, combinando políticas de 

reconhecimento e redistribuição (Carreira, 2014).  



138 

 

Denise Carreira (2014) recomenda fortalecer as políticas afirmativas na EJA por meio 

da qualificação do quesito cor/raça no Censo Escolar, da ampliação do debate sobre o direito à 

modalidade e do aprimoramento das informações sobre desigualdades. Defende uma proposta 

pedagógica antirracista, antissexista e antidiscriminatória, articulada ao mundo do trabalho e ao 

reconhecimento dos sujeitos da EJA como produtores de cultura. Ressalta a importância de 

implementar sistematicamente a Lei 10.639/2003 e as Diretrizes de Educação Escolar 

Quilombola, além de integrar a EJA às políticas de igualdade de gênero, raça, diversidade 

sexual e superação da pobreza.   

Até 2020, a Educação de Jovens e Adultos (EJA) seguia o Parecer CNE/CEB nº 

11/2000. Contudo, a introdução da Base Nacional Comum Curricular (BNCC) em 2017 e, 

posteriormente, a Resolução CNE/CEB nº 1/2021, resultaram em retrocessos para a EJA, ao 

consolidarem uma perspectiva neoliberal na educação, sustentada em discursos de privatização, 

empreendedorismo e neutralidade (Almeida; Araújo; Fiuza, 2022). 

A contrapelo, a homologação da Resolução CNE/CEB nº 3, de 8 de abril de 2025, pelo 

MEC, responde às críticas dos Fóruns de EJA, que denunciaram os efeitos adversos da 

Resolução nº 1/2021, como fechamento de turmas, queda de matrículas e expansão desordenada 

da EaD, aprofundando iniquidades e disparidades educacionais. Fruto de um processo 

participativo da sociedade civil, a resolução busca uma educação mais inclusiva e adequada às 

necessidades do público da EJA.64 

Importa concluir que a norma de 2025 reafirma a educação como um direito público e 

social, ao mesmo tempo em que evidencia o embate entre diferentes projetos educacionais em 

disputa no país. Nesse contexto, sobressaem os desafios para assegurar uma EJA efetivamente 

equitativa, de qualidade e comprometida com sua função reparadora e antirracista. 

 

 

 

 

 

 

 

 
64 FÓRUNS DE EJA DO BRASIL. Pela Homologação da Resolução das Diretrizes Operacionais da EJA aprovada 

no Conselho Nacional de Educação no dia 29 de janeiro de 2025. Disponível em: 

https://campanha.org.br/acervo/foruns-de-eja-do-brasil-pela-homologacao-da-resolucao-das-diretrizes-

operacionais-da-eja-aprovada-no-conselho-nacional-de-educacao-no-dia-29-de-janeiro-de-2025 Acesso em: 9 jul. 

2025. 

https://campanha.org.br/acervo/foruns-de-eja-do-brasil-pela-homologacao-da-resolucao-das-diretrizes-operacionais-da-eja-aprovada-no-conselho-nacional-de-educacao-no-dia-29-de-janeiro-de-2025
https://campanha.org.br/acervo/foruns-de-eja-do-brasil-pela-homologacao-da-resolucao-das-diretrizes-operacionais-da-eja-aprovada-no-conselho-nacional-de-educacao-no-dia-29-de-janeiro-de-2025


139 

 

CONSIDERAÇÕES FINAIS 

 

Estava finalizando este trabalho quando me deparei com a notícia estarrecedora de que 

uma professora da Escola Municipal Rural Boa União, daqui de Vila de Abrantes, Camaçari, 

foi apedrejada por três estudantes. Desde o início do ano letivo, ela vinha sendo agredida 

verbalmente, chamada de “bruxa”, “demônia”, “macumbeira”, “satanás” e “feiticeira”. Por ser 

uma mulher negra com vestes tradicionais do candomblé, tentaram apagar sua existência, 

condenando sua cosmovisão, modo de se expressar e de se vestir.  

Essa ocorrência trágica revela, ainda, que os processos coloniais de demonização e 

perseguição das religiões de matriz africana se traduzem hoje na intolerância. É sabido que o 

racismo religioso é um dos fatores preponderantes para a resistência ao ensino da cultura 

africana e afrobrasileira. Ademais, ela foi censurada por trabalhar com um livro que aborda a 

importância dos povos negros para a formação social do Brasil, ignorando-se as normativas 

educacionais antirracistas vigentes (Lei 10.639/03, alterada pela Lei 11.645/08). Esse caso é 

emblemático, pois evidencia que o racismo estrutural e institucional tem sido reatualizado 

dentro do muro das escolas. Quando a professora tentou romper esse ciclo, foi violentamente 

hostilizada, coagida e agredida. Tentaram silenciá-la, custe o que custasse.65  

Eu realmente me pergunto: mas que projeto de educação desumanizadora é esse que 

crianças atiram pedras em seus professores? O que falta para colocarem mulheres negras nas 

fogueiras do mesmo modo que já atearam fogo em indígenas? Transmitir ao vivo em redes 

sociais com direito a coreografia, risos eufóricos e estridentes, enquanto jovens recitam suas 

bíblias e se deleitam com sacrifícios humanos? Desabafos à parte, esse episódio reforça a 

urgente necessidade de se desenvolver uma educação humanizadora e antirracista nas escolas.66 

Diante do exposto, preconiza-se o avanço do cumprimento das normativas educacionais 

em vigor no que se refere ao desenvolvimento da inclusão do ensino da história e da cultura 

afro-brasileira e indígena na educação básica de forma integrada, transdisciplinar e contínua, 

viabilizando reformulações curriculares e práticas pedagógicas que repensem a história de 

África e dos africanos, bem como dos povos originários do Brasil, fora do enquadramento 

 
65 CARTA CAPITAL. Demônia, professora, é vítima de intolerância religiosa por estudantes de escola na Bahia. 

Disponível em: https://www.cartacapital.com.br/educacao/demonia -professora-e-vitima-de-intolerancia-

religiosa-por-estudantes-de-escola-na-bahia/. Acesso em: 04 dez. 2024. 
66 Nos últimos anos temos presenciado uma escalada de violência contra professores nas escolas, o que pode ser 

atribuído a cultura da desinformação, a promoção do ódio e do extremismo nas redes sociais.  Ver: SISMMAC. 

Desinformação e extremismo são bases da escalada da violência contra professores no Brasil. Disponível em:  

https://sismmac.org.br/desinformacao-e-extremismo-sao-bases-da-escalada-da-violencia-contra-professores-no-

brasil/. Acesso em: 06 abr. 2025. 

https://www.cartacapital.com.br/educacao/demonia-professora-e-vitima-de-intolerancia-religiosa-por-estudantes-de-escola-na-bahia/
https://www.cartacapital.com.br/educacao/demonia-professora-e-vitima-de-intolerancia-religiosa-por-estudantes-de-escola-na-bahia/
https://www.cartacapital.com.br/educacao/demonia-professora-e-vitima-de-intolerancia-religiosa-por-estudantes-de-escola-na-bahia/
https://sismmac.org.br/desinformacao-e-extremismo-sao-bases-da-escalada-da-violencia-contra-professores-no-brasil/
https://sismmac.org.br/desinformacao-e-extremismo-sao-bases-da-escalada-da-violencia-contra-professores-no-brasil/
https://sismmac.org.br/desinformacao-e-extremismo-sao-bases-da-escalada-da-violencia-contra-professores-no-brasil/
https://sismmac.org.br/desinformacao-e-extremismo-sao-bases-da-escalada-da-violencia-contra-professores-no-brasil/


140 

 

eurocêntrico que encetou a desumanização e a intolerância à diversidade e à diferença, o 

altericídio. 

Acredito, portanto, que a Oficina de Escrita Coletiva desenvolvida no decorrer do 

projeto escolar Congresso da EJA do CEVA (2017 e 2019) se configurou como uma prática 

pedagógica antirracista, especialmente por criar espaços de enunciação e de escrevivências de 

mulheres e homens negros, apreciando os diversos repertórios (ser, viver, pensar e agir) dos 

estudantes da EJA, e reconhecendo “inteligência, a integridade e as qualidades das pessoas” 

independente da cor da pele (Dandara, 2024). Assim, a partir de minha experiência como 

educadora da EJA, tornou-se pertinente articular a teoria e a práxis, buscando contribuir para o 

campo do ensino para a relação étnico-raciais com foco na Educação de Jovens e Adultos.  

Em vista disso, este trabalho investigou as práticas de autoinscrição como instrumentos 

de resistência ontológica dos povos negros da diáspora, com ênfase nas experiências de 

mulheres negras estudantes da EJA. As práticas da autoinscrição (Mbembe, 2001) foram aqui 

compreendidas como uma das possibilidades dos povos africanos e afrodiaspóricos contarem 

suas próprias experiências — falar de si, narrar suas vivências e atribuir-lhes sentidos. Esse 

mecanismo, embora apresente o risco de incorrer em armadilhas semânticas forjadas pelos 

discursos hegemônicos, pode estimular o exercício da autonomia e da soberania de si.  

Dessa maneira, a produção de narrativas autobiográficas permite que memórias 

historicamente silenciadas emerjam, desafiando as lógicas coloniais de exclusão e 

desumanização, colaborando para a reparação ontológica e para a justiça cognitiva ao fomentar 

o protagonismo, positivar a autoestima e resgatar a confiança cognitiva das e dos estudantes 

negros da EJA, valorizando suas memórias, narrativas e saberes.  

O acesso às memórias por meio da entrevista narrativa possibilitou-me inferir que, 

através do movimento de reflexividade biográfica, as narradoras buscam (re)interpretar os 

acontecimentos vividos, atribuindo-lhes significados e extraindo uma lição para a própria vida, 

esse processo hermenêutico de autoformação é o que Delory-Momberger (2016) denomina 

autobiografização. Portanto, além do uso de fontes autobiográficas como recursos de ensino, a 

prática de produção autorreferencial é também pedagógica, o que justifica a escolha da 

metodologia e dos dispositivos de pesquisa adotados.  

Por conseguinte, as narrativas autobiográficas são ferramentas potentes no campo da 

educação tanto pela possibilidade dos indivíduos aprenderem com suas próprias histórias, 

trajetórias e vivências, quanto por servirem como fontes de aprendizagem, pois as 

autobiografias são recursos didáticos que favorecem a reflexão crítica acerca da pluralidade de 

experiências humanas, e como os sujeitos interpretam e (re)elaboram suas identidades e 



141 

 

subjetividades em diferentes contextos culturais, sociais ou históricos, ampliando a visão de 

mundo dos leitores. 

Sob a perspectiva de que as práticas pedagógicas de autoinscrição podem promover a 

humanização de pessoas e coletivos desumanizados compreendo-as como instrumentos de 

combate ao racismo e a necroeducação, especialmente na Educação de Jovens e Adultos, em 

virtude da possibilidade de valorização de narrativas e ontologias, historicamente 

desqualificadas e silenciadas: “principalmente mulheres negras. Principalmente mulheres 

periféricas. Mulheres que precisam trabalhar pra trazer um recurso pra sua família, pra seus 

filhos [...] e infelizmente nós não temos voz” (Maria Firmina, 2024).67  

Esta pesquisa permitiu-me, também, percepções étnico-raciais importantes, dada a 

autoafirmação de duas colaboradoras da pesquisa como não-negras, embora se reconheçam 

como não-brancas. Compreendi, então, que as identidades são construções sociais, culturais e 

políticas. No caso de pessoas consideradas pardas, pode ocorrer uma autopercepção de não 

pertencimento racial, sobretudo quando se comparam com outros membros de suas famílias. 

Contudo, isso não as isentam de vivenciar ou testemunhar experiências abusivas e 

discriminatórias. Essas contradições também se fizeram presentes nos estudos autobiográficos 

realizados por Grada kilomba (2019) e Sueli Carneiro (2005).  

Os resultados da pesquisa indicam que nas práticas de autoinscrição, seja por meio dos 

textos escritos (2017-2019) ou da entrevista narrativa (2024), ao se auto inscreverem, essas 

mulheres afirmam sua humanidade frente às experiências desumanizantes vivenciadas. Elas 

almejam elaborar projetos de si mais autônomos e conquistar a plena soberania de suas vidas. 

Apesar das violências intergeracionais de epistemicídios, essas mulheres têm tentado romper 

com os ciclos de opressão através da educação, incentivadas por suas mães, ou, motivando suas 

filhas e filhos a estudarem. Elas apostam em um futuro mais digno para si e para os seus.  

Quando aponto as confluências, não afirmo que são experiências idênticas, mas sim 

dialógicas. Reconheço o risco de cair em reducionismos, essa confluência, para mim, refuta a 

alegação de que os corpos negros carecem de resistência ontológica, uma ideia defendida pelos 

discursos coloniais desumanizadores e depreciativos que incidiram sobre essas subjetividades 

ao longo do tempo, com o escopo de justificar a exploração, precarização, subalternização e a 

morte dessas existências. Ainda mais no contexto da Educação de Jovens e Adultos, 

historicamente marginalizada e marcada por processos de exclusão que atingem, de forma 

 
67 A situação relatada anteriormente trata de situações humilhantes e abusivas no trabalho doméstico. 



142 

 

particular, os sujeitos negros, periféricos e trabalhadores, cujos corpos e saberes seguem sendo 

atacados, deslegitimados e discriminados. 

Ressalta-se que apesar do caráter restrito da amostragem, composta por três mulheres 

afrodescendentes estudantes da Educação de Jovens e Adultos, entendo que ela não representa 

a totalidade das experiências dos estudantes que participaram da Oficina de Escrita Coletiva. 

Entretanto, sem pretender generalizar os resultados, a densidade de suas narrativas ofereceu 

contribuições qualitativas importantes para a compreensão dos processos de resistência 

ontológica construídos pelas subjetividades negras.  

Nesse sentido, considero que as práticas de autoinscrição realmente se confirmaram 

como um instrumento de resistência ontológica. Ao narrarem suas experiências, essas mulheres 

não apenas compartilharam vivências, mas também denunciam as múltiplas tentativas de 

subalternização de suas existências. Suas narrativas expressam indignação e desobediência 

diante das violências às quais foram submetidas, recusando a desumanização e o racismo 

estrutural ao demandarem por reconhecimento, respeito, humanidade e dignidade.  Elas sabem 

que são “seres mais” e não aceitam ser subjugadas como menos, além de se reconhecerem como 

sujeitas de saber: “eu vi uma coisa que eu não sabia que existia em mim. Que era escrever” 

(Dandara, 2024). 

Dessa forma, a pesquisa demonstrou que as escrevivências, em sua dimensão poética, 

política e pedagógica, possibilitaram aos sujeitos da EJA identificarem-se como agentes ativos 

na produção de conhecimentos. Ao afirmar a escrita autoral como um ato político-pedagógico 

contra hegemônico, esta investigação contribuiu para evidenciar as potências epistemológicas 

das vozes frequentemente silenciadas em contextos educacionais, especialmente na Educação 

de Jovens e Adultos, composta, majoritariamente, por pessoas negras que enfrentam processos 

sistemáticos de exclusão escolar, racial, social e de gênero. Nesse sentido, a EJA foi analisada 

como uma política afirmativa de reparação e como terreno fértil para a semeadura de práticas 

pedagógicas antirracistas, antissexistas e antiepistemicidas. 

Com isso, promover a produção de narrativas na EJA é, sem dúvida, uma das 

possibilidades de enfrentamento aos epistemicídios, caracterizados pela construção do Outro 

como Não-ser do saber e do conhecimento (Carneiro, 2005), ao positivar as identidades e as 

potencialidades negras, quebrando o silêncio das experiências afrobrasileiras nas escolas, 

afirmando a história e a memória de crianças, adolescentes, jovens, adultos e idosos negros na 

educação básica, assim como de suas famílias (Gomes, 2010). Além de dar visibilidade a essas 

narrativas, elas ratificam que os estudantes da EJA são sujeitos-pedagógicos com plena 

capacidade de produzir conhecimentos críticos e de elaborar coisas bonitas e reflexivas. 



143 

 

Consequentemente, defendo que a articulação entre as três categorias — autoinscrição, 

escrevivência e biografização — se configura em instrumento de resistência ontológica, na 

medida em que pode desestabilizar os regimes de verdade e humanidade impostos pelo 

colonialismo e atualizados pelas dinâmicas contemporâneas do racismo. A autoinscrição se 

apresenta com um gesto de narrar a própria existência, de reexistir e reinscrever-se no mundo, 

principalmente, quando mobilizada a partir das escrevivências — narrativas insubmissas que 

insurgem dos corpos negros, sobretudo do corpo feminino negro. A biografização, por sua vez, 

consiste no processo pelo qual os sujeitos ao narrarem suas trajetórias atribuem sentidos às 

experiências vividas, constituindo-se como um dispositivo formativo e autoemancipatório. 

Por outro lado, admito que, embora essas mulheres sejam empoderadas, capazes de 

agenciar transformações pessoais, familiares e comunitárias, mesmo sendo brilhantes assim 

como os demais estudantes da EJA, elas ainda permanecem com suas vidas ameaçadas por 

experiências subalternizantes, tentando escapar de dificuldades cotidianas para ter acesso aos 

direitos básicos. Logo, não irei romantizar ao concluir que as práticas de escrevivências, mesmo 

aliadas a uma perspectiva educacional libertadora, sejam suficientes para a superação das 

múltiplas opressões, ou que oferecem uma receita pronta a ser aplicada em todos os contextos 

educacionais. No entanto, ainda comungo com Paulo Freire sobre a necessidade de 

“esperançar" com propostas pedagógicas que contribuam para a humanização e emancipação 

dos mais vulneráveis.  

Concluo, portanto, que as práticas da autoinscrição, articuladas à concepção de educação 

humanizadora e as políticas afirmativas de reparação, se constituem como uma das 

possibilidades de as oprimidas e os oprimidos terem a restituição do direito ontológico que lhes 

foi roubado: o direito de saber-se — enquanto existência, resistência, potência e agência. Pois, 

como se sabe:  Quem sabe de si, não se subjuga! 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



144 

 

REFERÊNCIAS 

 

ABRAHÃO, Maria Helena Menna Barreto. As narrativas de si ressignificadas pelo emprego 

do método autobiográfico. In: SOUZA, Elizeu Clementino de; ABRAHÃO, Maria Helena 
Menna Barreto (Org.). Tempos, narrativas e ficções: a invenção de si. Porto Alegre: 
EDIPUCRS, 2006. p. 149-170. 

ADAMS, Telmo. Resenha de Pedagogías decoloniales: prácticas insurgentes de resistir, 
(re)existir y (re)vivir, organizado por Catherine Walsh. Práxis Educativa, Ponta Grossa, v. 10, 

n. 2, p. 585-590, jul./dez. 2015. 

ALMEIDA, Adriana; SOUZA ARAÚJO, Nádia; FIUZA, Pedro Moreira. Diretrizes 
Curriculares Nacionais para a Educação de Jovens e Adultos: destituição de direitos e 

aprendizagem ao longo da vida: National Curriculum Guidelines for Youth and Adult 
Education: rights removal and lifelong learning. Revista Cocar, v. 11, 2022. 

ARROYO, Miguel G. Balanço da EJA: o que mudou nos modos de vida dos jovens-adultos 
populares? REVEJ@ - Revista de Educação de Jovens e Adultos, v. 1, n. 0, p. 1-108, ago. 
2007. 

______. Educação de Jovens e Adultos: um campo de direitos e de responsabilidade pública. 
In: SOARES, Leôncio; GIOVANETTI, Maria A.; GOMES, Nilma L. (Org.). Diálogos na 

educação de jovens e adultos. Belo Horizonte: Autêntica, 2005. p. 19-50. 

———. Passageiros da noite: do trabalho para a EJA: itinerários pelo direito a uma vida justa. 
Rio de Janeiro: Vozes, 2017. 

———. Vidas ameaçadas: exigências-respostas éticas da educação e da docência. Petrópolis, 
RJ: Vozes, 2019. 

BAGNO, Marcos. A norma oculta: língua & poder na sociedade brasileira. São Paulo: 

Parábola Editorial, 2003. 

BAHIA. Ministério Público. Centro de Apoio Operacional de Defesa da Educação – CEDUC. 

Informação técnica nº 04/2022. Salvador: MPBA, 2022. Disponível em: 
https://www.mpba.mp.br/sites/default/files/biblioteca/educacao/informacoes_e_notas_tecnica
s_do_ceduc/informacao_tecnica_no_04.2022_-_educacao_de_jovens_e_adultos.pdf. Acesso 

em: 8 mar. 2024. 

BAHIA. Secretaria da Educação do Estado da Bahia. Conselho Estadual de Educação. 

Resolução CEE nº 239, de 12 de dezembro de 2011. Dispõe sobre a oferta da Educação Básica 
na modalidade de Educação de Jovens e Adultos -EJA, no Sistema Estadual de Ensino da Bahia. 
Salvador, 2011. Disponível em: 

http://www.conselhodeeducacao.ba.gov.br/arquivos/File/Resolucao_CEE_N_239_2011_e_Pa
recer_CEE_N_403_2011.pdf. Acesso em: 8 mar. 2024. 

———. Política de EJA da rede estadual: aprendizagem ao longo da vida. Salvador, 2009. 

BENJAMIN, Walter. O Narrador. Magia e Técnica, Arte e Política: ensaios sobre literatura e 
história da cultura. 4. ed. São Paulo: Brasiliense, 2000. 

https://www.mpba.mp.br/sites/default/files/biblioteca/educacao/informacoes_e_notas_tecnicas_do_ceduc/informacao_tecnica_no_04.2022_-_educacao_de_jovens_e_adultos.pdf
https://www.mpba.mp.br/sites/default/files/biblioteca/educacao/informacoes_e_notas_tecnicas_do_ceduc/informacao_tecnica_no_04.2022_-_educacao_de_jovens_e_adultos.pdf
https://www.mpba.mp.br/sites/default/files/biblioteca/educacao/informacoes_e_notas_tecnicas_do_ceduc/informacao_tecnica_no_04.2022_-_educacao_de_jovens_e_adultos.pdf
https://www.mpba.mp.br/sites/default/files/biblioteca/educacao/informacoes_e_notas_tecnicas_do_ceduc/informacao_tecnica_no_04.2022_-_educacao_de_jovens_e_adultos.pdf
http://www.conselhodeeducacao.ba.gov.br/arquivos/File/Resolucao_CEE_N_239_2011_e_Parecer_CEE_N_403_2011.pdf
http://www.conselhodeeducacao.ba.gov.br/arquivos/File/Resolucao_CEE_N_239_2011_e_Parecer_CEE_N_403_2011.pdf
http://www.conselhodeeducacao.ba.gov.br/arquivos/File/Resolucao_CEE_N_239_2011_e_Parecer_CEE_N_403_2011.pdf
http://www.conselhodeeducacao.ba.gov.br/arquivos/File/Resolucao_CEE_N_239_2011_e_Parecer_CEE_N_403_2011.pdf


145 

 

BENTO, Maria Aparecida Silva et al. Branqueamento e branquitude no Brasil. In: BENTO, 

Maria Aparecida Silva et al. Psicologia social do racismo: estudos sobre branquitude e 
branqueamento no Brasil. Petrópolis: Vozes, 2002. p. 25-58. 

BRANDÃO, Dione Márcia Silva et al. Tecituras de saberes: uma experiência de radicalidade 
pedagógica - 1 Congresso Internacional da EJA do CEVA. In: BALOGH, Iêda Rodrigues et al. 
(Org.). Iêda Rodrigues Balogh et al.. Salvador, BA: EDUFBA, 2019. 

BRASIL. Censo Escolar da Educação Básica 2022: Resumo Técnico. Brasília: INEP, 2023.  

———. [Constituição (1988)]. Constituição da República Federativa do Brasil de 1988. 

Brasília, DF: [s. n.], 1988. 

______. Constituição da República dos Estados Unidos do Brasil de 1937. Rio de Janeiro: 
[s. n.], 1937. 

———. Constituição Política do Império do Brazil de 1824. Rio de Janeiro: [s. n.], 1824. 

———.Instituto Nacional de Estudos e Pesquisas Educacionais Anísio Teixeira (INEP). 

Resumo Técnico do estado da Bahia: Censo Escolar da Educação Básica 2021. Brasília, DF: 
INEP, 2022. 

BRASIL. Ministério da Educação. Lei nº 10.639, de 9 de janeiro de 2003. Altera a Lei nº 9.394, 

de 20 de dezembro de 1996, que estabelece as diretrizes e bases da educação nacional, para 
incluir no currículo oficial da Rede de Ensino a obrigatoriedade da temática “História e Cultura 

Afro-Brasileira”, e dá outras providências. Diário Oficial da União, Brasília, DF, n. 8, p. 1-1, 
10 jan. 2003. 

———. Lei nº 11.645, de 10 de março de 2008. Altera a Lei n° 9.394, de 20 de dezembro de 

1996, modificada pela Lei n° 10.639, de 9 de janeiro de 2003, que estabelece as diretrizes e 
bases da educação nacional, para incluir no currículo oficial da rede de ensino a obrigatoriedade 
da temática "História e Cultura Afro-Brasileira e Indígena". Diário Oficial da União, Brasília, 

DF, 11 mar. 2008. 

———. Lei nº 12.711, de 29 de agosto de 2012. Dispõe sobre o ingresso nas universidades 

federais e nas instituições federais de ensino técnico de nível médio e dá outras providências. 
Diário Oficial da União, Brasília, DF, 29 ago. 2012. 

———. Ministério da Educação. Diretrizes Curriculares Nacionais para a Educação 

Escolar Quilombola na Educação Básica. Brasília, 2012a. 

———. Diretrizes Curriculares Nacionais para a Educação das Relações Étnico-Raciais 

e para o Ensino de História e Cultura Afro-Brasileira e Africana. Brasília: MEC; Secretaria 
Especial de Políticas de Promoção da Igualdade Racial, 2004. 

———. Conselho Nacional de Educação. Câmara de Educação Básica. Parecer CNE/CEB nº 

11/2000: Diretrizes Curriculares Nacionais para a Educação de Jovens e Adultos. Brasília, 
2000. 

———.  Resolução CNE/CEB nº 1, de 28 de maio de 2021. Institui diretrizes operacionais para 
a Educação de Jovens e Adultos. Diário Oficial da União: seção 1, Brasília, DF, 2021 



146 

 

BRASIL. Instituto Brasileiro de Geografia e Estatística – IBGE. Uma em cada quatro 

mulheres de 15 a 29 anos não estudava e nem estava ocupada em 2023. Agência de Notícias 
IBGE, Rio de Janeiro, 27 jun. 2024. Disponível em: 

https://agenciadenoticias.ibge.gov.br/agencia-noticias/2012-agencia-de-
noticias/noticias/39531-uma-em-cada-quatro-mulheres-de-15-a-29-anos-nao-estudava-e-nem-
estava-ocupada-em-2023. Acesso em: 12 jul. 2025. 

BRASIL. Lei nº 9.394, de 20 de dezembro de 1996. Estabelece as diretrizes e bases da educação 
nacional. Diário Oficial da União: Brasília, DF, 23 dez. 1996. 

_______. Plano Nacional de Implementação das Diretrizes Curriculares Nacionais de 

História e Cultura Africana e Afro-brasileira e Educação das Relações Raciais. Brasília, 
DF, 2013. 

———. Ministério da Educação. Conselho Nacional de Educação. Câmara de Educação 
Básica. Resolução CNE/CEB nº 1, de 5 de janeiro de 2021. Institui Diretrizes Operacionais 

para a EJA. Brasília: MEC, 2021. Disponível em: https://www.gov.br/mec/pt-
br/media/acesso_informacacao/pdf-arq/DiretrizesEJA.pdf. Acesso em: 7 jul. 2025. 

———. Ministério da Educação. Conselho Nacional de Educação. Câmara de Educação 

Básica. Resolução CNE/CEB nº 3, de 8 de abril de 2025. Estabelece as Diretrizes 
Operacionais Nacionais para a Educação de Jovens e Adultos – EJA. Diário Oficial da União, 

Brasília, DF, 8 abr. 2025. Disponível em: https://www.gov.br/mec/pt-
br/cne/2025/abril/rceb003_25.pdf. Acesso em: 9 jul. 2025. 

BRASIL. Ministério do Trabalho e Emprego. Trabalho Infantil e Proteção ao Adolescente 

Trabalhador. Brasília, 2023b. Disponível em: https://www.gov.br/trabalho-e-emprego/pt-
br/noticias-e-
conteudo/2023/junho/Manualdecombateaotrabalhoinfantiledeproteoaoadolescentetrabalhador.

pdf. Acesso em: 12 jul. 2025.   

BRITO, Mariana Fernandes; MACHADO, Raimunda Nonata da Silva. Paulo Freire: um 

educador afrocentrista? WEB REVISTA SOCIODIALETO, [S. l.], v. 12, n. 36, p. 1–14, 
2022. 

BULHÕES, Leandro. Ensino das histórias e culturas africanas, afro-brasileiras e indígenas 

entrecruzadas: paradigma da contribuição, pedagogia do evento e emancipações na educação 
básica. Revista da Associação Brasileira de Pesquisadores/as Negros/as (ABPN), v. 10, n. 

Ed. Especi, p. 22-38, 2018. 

CABRAL, Amílcar. O papel da cultura na luta pela independência. Lisboa: Distribuidora 
Livraria Ler, 1972. 

CANDAU, Vera Maria et al. Oficinas pedagógicas de direitos humanos. 2. ed. Rio de Janeiro: 
Vozes, 1995. 

CARNEIRO, Sueli. Construção do outro como não-ser como fundamento do ser. 2005. 339 
f. Tese (Doutorado em Educação) – Programa de Pós-Graduação em Educação, Universidade 
de São Paulo, São Paulo, 2005. 

———. Prefácio. In: HENRIQUES, Ricardo. Raça e gênero no sistema de ensino: os limites 
das políticas universalistas na educação. Brasília: UNESCO, 2002. 

https://agenciadenoticias.ibge.gov.br/agencia-noticias/2012-agencia-de-noticias/noticias/39531-uma-em-cada-quatro-mulheres-de-15-a-29-anos-nao-estudava-e-nem-estava-ocupada-em-2023
https://agenciadenoticias.ibge.gov.br/agencia-noticias/2012-agencia-de-noticias/noticias/39531-uma-em-cada-quatro-mulheres-de-15-a-29-anos-nao-estudava-e-nem-estava-ocupada-em-2023
https://agenciadenoticias.ibge.gov.br/agencia-noticias/2012-agencia-de-noticias/noticias/39531-uma-em-cada-quatro-mulheres-de-15-a-29-anos-nao-estudava-e-nem-estava-ocupada-em-2023
https://agenciadenoticias.ibge.gov.br/agencia-noticias/2012-agencia-de-noticias/noticias/39531-uma-em-cada-quatro-mulheres-de-15-a-29-anos-nao-estudava-e-nem-estava-ocupada-em-2023
https://agenciadenoticias.ibge.gov.br/agencia-noticias/2012-agencia-de-noticias/noticias/39531-uma-em-cada-quatro-mulheres-de-15-a-29-anos-nao-estudava-e-nem-estava-ocupada-em-2023
https://www.gov.br/mec/pt-br/media/acesso_informacacao/pdf-arq/DiretrizesEJA.pdf
https://www.gov.br/mec/pt-br/media/acesso_informacacao/pdf-arq/DiretrizesEJA.pdf
https://www.gov.br/mec/pt-br/media/acesso_informacacao/pdf-arq/DiretrizesEJA.pdf
https://www.gov.br/mec/pt-br/cne/2025/abril/rceb003_25.pdf
https://www.gov.br/mec/pt-br/cne/2025/abril/rceb003_25.pdf
https://www.gov.br/mec/pt-br/cne/2025/abril/rceb003_25.pdf
https://www.gov.br/trabalho-e-emprego/pt-br/noticias-e-conteudo/2023/junho/Manualdecombateaotrabalhoinfantiledeproteoaoadolescentetrabalhador.pdf
https://www.gov.br/trabalho-e-emprego/pt-br/noticias-e-conteudo/2023/junho/Manualdecombateaotrabalhoinfantiledeproteoaoadolescentetrabalhador.pdf
https://www.gov.br/trabalho-e-emprego/pt-br/noticias-e-conteudo/2023/junho/Manualdecombateaotrabalhoinfantiledeproteoaoadolescentetrabalhador.pdf
https://www.gov.br/trabalho-e-emprego/pt-br/noticias-e-conteudo/2023/junho/Manualdecombateaotrabalhoinfantiledeproteoaoadolescentetrabalhador.pdf
https://www.gov.br/trabalho-e-emprego/pt-br/noticias-e-conteudo/2023/junho/Manualdecombateaotrabalhoinfantiledeproteoaoadolescentetrabalhador.pdf


147 

 

CARREIRA, Denise. Gênero e Raça: a EJA como política de ação afirmativa. In: A EJA em 

xeque: desafios das políticas de Educação de Jovens e Adultos no século XXI. São Paulo: 
Global Editora, 2014. p. 195-230. 

CAVALLEIRO, Eliane. Do silêncio do lar ao silêncio escolar: preconceito, racismo e 
discriminação na educação infantil. 6. ed. São Paulo: Contexto, 2010. 

CÉSAIRE, Aimé. Discurso sobre o colonialismo. Lisboa: Livraria Sá da Costa Editora, 1978. 

CLANDININ, D. Jean; CONNELLY, F. Michael. Pesquisa narrativa: experiência e história 
em pesquisa qualitativa. Tradução: Grupo de Pesquisa Narrativa e Educação de Professores 

ILEEL/UFU. Uberlândia: EDUFU, 2011. 

CORRÊA, Cláudia Maria Fernandes. Reflexos em um espelho de ébano: a autobiografia afro-
americana feminina durante o movimento pelos direitos civis. Revista Educação e 

Linguagens, p. 19-28, 2020. 

DELORY-MOMBERGER, Christine. A pesquisa biográfica ou a construção compartilhada 

de um saber singular. Revista Brasileira de Pesquisa (Auto)Biográfica, Salvador, v. 1, n. 1, 
p. 133-147, jan./abr. 2016. 

———. Abordagens metodológicas na pesquisa biográfica. Revista brasileira de educação, 

v. 17, n. 51, p. 523-536, 2012. 

DUSSEL, Enrique. Filosofia da Libertação na América Latina. São Paulo: Loyola, 1977. 

EVARISTO, Conceição. A escrevivência serve também para as pessoas pensarem. Itaú Social, 
2020. Disponível em: https://www.itausocial.org.br/noticias/conceicao-evaristo-a-
escrevivencia-serve-tambem-para-as-pessoas-pensarem/. Acesso em: 30 jan. 2022. 

———. Da grafia-desenho de minha mãe, um dos lugares de nascimento de minha escrita. In: 
ALEXANDRE, Marcos Antônio (Org.). Representações performáticas brasileiras: teorias, 
práticas e suas interfaces. Belo Horizonte: Mazza Edições, 2007. p. 16-21. 

———. Literatura negra: uma poética da nossa afro-brasilidade. SCRIPTA, Belo Horizonte, 
v. 13, n. 25, p. 17-31, 2. sem. 2009. 

FANON, Frantz. Pele negra, máscaras brancas. Tradução de Renato da Silveira. Prefácio de 
Lewis R. Gordon. Salvador: EDUFBA, 2008. 

———.. Racismo e cultura. Revista Convergência Crítica, n. 13, 2018. Dossiê: Questão 

ambiental na atualidade. 

FERRAROTTI, Franco. Sobre a autonomia do método biográfico (Dossier «Biografia e 

Património»). Dossier «Biografia e Património», 1991. 

FIGUEIREDO, Angela. Epistemologia insubmissa feminista negra decolonial. Revista Tempo 

e Argumento, Florianópolis, v. 12, n. 29, 2020. 

———. GROSFOGUEL, Ramón. Por que não Guerreiro Ramos? Novos desafios a serem 
enfrentados pelas universidades públicas brasileiras. Ciência e Cultura, [online], v. 59, n. 2, p. 

36-41, 2007. 

https://www.itausocial.org.br/noticias/conceicao-evaristo-a-escrevivencia-serve-tambem-para-as-pessoas-pensarem/
https://www.itausocial.org.br/noticias/conceicao-evaristo-a-escrevivencia-serve-tambem-para-as-pessoas-pensarem/
https://www.itausocial.org.br/noticias/conceicao-evaristo-a-escrevivencia-serve-tambem-para-as-pessoas-pensarem/


148 

 

FOUCAULT, Michel. Em defesa da sociedade: curso no Collège de France (1975-1976). São 

Paulo: Martins Fontes, 1999. 

FRANCO, Maria Amélia do Rosário Santoro. Pedagogia crítica: a radicalidade da dialética 

dominação-resistência. REVISTA ELETRÔNICA PESQUISEDUCA, v. 13, n. 31, p. 726-
742, 2021. 

———. Por uma didática decolonial: epistemologia e contradições. Educação e Pesquisa, v. 

48, p. e240473, 2022. 

———. Prática pedagógica e docência: um olhar a partir da epistemologia do conceito. Revista 

Brasileira de Estudos Pedagógicos, v. 97, n. 247, p. 534-551, 2016. 

FREIRE, Ana Maria Araújo. Educação para a paz segundo Paulo Freire. Educação, v. 29, n. 2, 
p. 387-393, 2006. 

FREIRE, Lutgardes Costa. Pequena biografia de Paulo Freire. 2012. 

FREIRE, Paulo. Cartas à Guiné-Bissau: registros de uma experiência em processo. Rio de 

Janeiro: Paz e Terra, 1978. 

———. Direitos humanos e educação libertadora: gestão democrática da educação pública 
na cidade de São Paulo. Org. Ana Maria Araújo Freire; Erasto Fortes Mendonça. Rio de 

Janeiro/São Paulo: Paz e Terra, 2019. 

———. Educação como prática da liberdade. 23. ed. Rio de Janeiro: Paz e Terra, 1999. 

———. Papel da Educação na Humanização. Paz e Terra, São Paulo, n. 9, p. 123-132, out. 
1969. 

———. Pedagogia da autonomia: saberes necessários à prática educativa. São Paulo: Paz e 

Terra, 1996. 

———. Pedagogia da indignação: cartas pedagógicas e outros escritos. São Paulo: UNESP, 
2000. 

———..Pedagogia do Oprimido. 17. ed. Rio de Janeiro: Paz e Terra, 1987. 

———. SHOR, Ira. Medo e ousadia. Rio de Janeiro, RJ: Paz e Terra, 1986. 

GADOTTI, Moacir. Convite à leitura de Paulo Freire: Pensamento e Ação no Magistério. 
São Paulo: Scipione, 2004. 

———. Educação de jovens e adultos: correntes e tendências. In: GADOTTI, Moacir; 

ROMÃO, José Eustáquio (Org.). Educação de jovens e adultos: teoria, prática e proposta. São 
Paulo: Cortez, 2011. 

———. Educação popular, educação social, educação comunitária. In: CONGRESSO 
INTERNACIONAL DE PEDAGOGIA SOCIAL, 2012. 

GOMES, Ângela Maria de Castro (Org.). Escrita de si, escrita da história. Rio de Janeiro: 

FGV, 2004. 



149 

 

GOMES, Nilma Lino. Educação de Jovens e Adultos e a questão racial: algumas reflexões 

iniciais. In: SOARES, Leôncio; GIOVANETTI, Maria Amélia; GOMES, Nilma Lino (Org.). 
Diálogos na Educação de Jovens e Adultos. Belo Horizonte: Autêntica, 2018. 

———. Educação, relações étnico-raciais e a Lei nº 10.639/03: breves reflexões. In: Modos de 

fazer: cadernos de atividades, saberes e fazeres. Rio de Janeiro: Fundação Roberto Marinho, 
2010. p. 19-26. 

———. Movimento negro e educação: ressignificando e politizando a raça. Educação & 

Sociedade, Campinas, v. 33, p. 727-744, 2012. 

———. O Movimento Negro e a intelectualidade negra descolonizando os currículos. In: 
BERNARDINO-COSTA, Joaze et al. (Org.). Decolonialidade e Pensamento afrodiaspórico. 
2. ed. Belo Horizonte: Autêntica, 2019. 

———. RODRIGUES, Tatiane Cosentino. Resistência democrática: a questão racial e a 
Constituição Federal de 1988. Educação & Sociedade, Campinas, v. 39, p. 928-945, 2018. 

GONÇALVES, Luiz Alberto Oliveira; SILVA, Petronilha Beatriz Gonçalves e. Movimento 
negro e educação. Revista Brasileira de Educação, n. 15, p. 134-158, 2000. 

GONZALEZ, Lélia. Por um feminismo afro-latino-americano: ensaios, intervenções e 

diálogos. Rio de Janeiro: Zahar, 2020. 

GROSFOGUEL, Ramón. A estrutura do conhecimento nas universidades ocidentalizadas: 

racismo/sexismo epistêmico e os quatro genocídios/epistemicídios do longo século XVI. 
Sociedade e Estado, v. 31, p. 25-49, 2016. 

HADDAD, Sérgio. Prefácio. In: GADOTTI, Moacir. Convite à leitura de Paulo Freire. São 

Paulo: Scipione, 2004. 

HADDAD, Sérgio; DI PIERRO, Maria Clara. Escolarização de jovens e adultos. Revista 

Brasileira de Educação, n. 14, p. 108-130, 2000. 

HALL, Stuart. Da diáspora: identidade e mediações culturais. Belo Horizonte: UFMG, 2003. 

HENRIQUES, Ricardo. Raça e gênero no sistema de ensino: os limites das políticas 

universalistas na educação. Brasília: UNESCO, 2002. 

HOOKS, Bell. Ensinando a transgredir: a educação como prática da liberdade. Tradução: 
Marcelo Brandão Cipolla. São Paulo: Martins Fontes, 2013. 

JARDILINO, José Rubens Lima; DE ARAÚJO, Regina Magna Bonifácio. Educação de 

Jovens e Adultos sujeitos, saberes e práticas. 1. ed. Curitiba: Cortez, 2014. 

JESUS, Leandro Santos Bulhões de. Colonialismo, gestão da cultura e povos tradicionais: 
projetos de sociedade em disputa. In: ENCONTRO DE ESTUDOS MULTIDISCIPLINARES 
EM CULTURA (ENECULT), 18., 2022. Anais [...]. Salvador: UFBA, 2022. 

———.; MARQUES, Patrícia de Barros. Conhecimentos tradicionais, ensino de história e 
desenvolvimento: educação escolar quilombola em debate. Revista da Associação Brasileira 

de Pesquisadores/as Negros/as (ABPN), v. 9, p. 250-271, 2017. 



150 

 

JESUS, Leandro Santos Bulhões.; SAMPAIO, Leonardo Grokoski. A História, a pós-colônia e 

os “novos” sujeitos na produção dos conhecimentos: reflexões com Achille Mbembe. Revista 

Cadernos de Ciências Sociais da UFRPE, Recife, v. 2, n. 11, p. 109-125, 2017. 

JOSSO, Marie-Christine. Os relatos de histórias de vida como desvelamento dos desafios 
existenciais da formação do conhecimento: destinos sócio-culturais e projetos de vida 
programados na invenção de si. In: SOUZA, Elizeu Clementino de; ABRAHÃO, Maria Helena 

Menna Barreto (Org.). Tempos, narrativas e ficções: a invenção de si. Porto Alegre: 
EDIPUCRS, 2006. 

KILOMBA, Grada. Memórias da Plantação: episódios do racismo cotidiano. Rio de Janeiro: 
Cobogó, 2019. 

KRAMER, Sonia. Resistir sobreviver e viver para contar o holocausto. In: SOUZA, Elizeu 

Clementino de; BALASSIANO, Andrea Lúcia G. G. OLIVEIRA, Ana Maria (Org.). Escritas 

de si, resistência e empoderamento. 1. ed. Curitiba: CRV, 2014. 

LOPES, Nei. Dicionário afro-brasileiro. São Paulo: Selo Negro, 2015. 

MACEDO, Roberto Sidnei. Implicação, autorização e standardização curricular: a formação de 
professores como re-existência. Revista e-Curriculum, v. 13, n. 4, p. 733-750, 2015. 

MAESTRI, Mário José. A Pedagogia do medo: disciplina, aprendizado e trabalho na escravidão 
brasileira. In: STEPHANOU, M.; BASTOS, M. H. C. (Org.). Histórias e Memória da 

Educação no Brasil. Vol. I: séculos XVI a XVIII. Petrópolis: Cortez, 2004. 

MAGALHÃES, Nancy Alessio. Narradores: vozes e poderes de pensadores. História Oral. 
Revista da Associação Brasileira de História Oral, São Paulo, n. 5, p. 45-70, jun. 2002. 

Mattos, Wilson Roberto de. Ubuntu: por uma outra interpretação de ações afirmativas na 
universidade. In: Bernardino‑Costa, Joaze; Maldonado‑Torres, Nelson; Grosfoguel, Ramón 
(orgs.). Decolonialidade e pensamento afrodiaspórico. Belo Horizonte: Autêntica Editora, 

2018, p. 319‑340 

MBEMBE, Achille. As Formas Africanas de Auto-Inscrição. Estudos Afro-Asiáticos, Rio de 

Janeiro, ano 23, n. 1, p. 171-209, 2001. 

______. Crítica da Razão Negra. Lisboa: Antígona, 2014. 

______. Necropolítica: Biopoder, soberania e estado de exceção, política da morte. São Paulo: 

n-1 edições, 2018. 

MEIRELES, Mariana Martins de. Habitar o sertão: ruralidades contemporâneas e fenômenos 

educativos em Canudos Velho. 2018. Tese (Doutorado em Educação e Contemporaneidade) – 
Programa de Pós-Graduação em Educação e Contemporaneidade, Universidade do Estado da 
Bahia, Salvador, 2018. 

MONIZ, Elias Alfama. Africanidades versus europeísmos pelejas culturais e educacionais 

em Cabo Verde. Praia: Instituto da Biblioteca Nacional e do Livro (IBNL), 2009. 



151 

 

MONTEIRO, Renata Alves de Paula; CASTRO, Lúcia Rabello de. A concepção de cidadania 

como conjunto de direitos e sua implicação para a cidadania de crianças e jovens. Revista 

Psicologia Política, v. 8, n. 16, p. 271-284, 2008. 

MUDIMBE, Valentin Yves. A invenção de África: Gnose, filosofia e a ordem do 
conhecimento. Mangualde: Edições Pedago; Luanda: Edições Mulemba, 2013. 

MUNANGA, Kabengele. Negritude e identidade negra ou afrodescendente: um racismo ao 

avesso? Revista da Associação Brasileira de Pesquisadores/as Negros/as (ABPN), [S. l.], v. 
4, n. 8, p. 6–14, 2012. 

______. Rediscutindo a mestiçagem no Brasil: identidade nacional versus identidade negra. 
Petrópolis, RJ: Vozes, 1999. 

______. Uma abordagem conceitual das noções de raça, racismo, identidade e etnia. 2003. 

Disponível em: https://www.geledes.org.br/wp-content/uploads/2014/04/Uma-abordagem-
conceitual-das-nocoes-de-raca-racismo-dentidade-e-etnia.pdf. Acesso em: [inserir data de 

acesso]. 

MUYLAERT, Camila Junqueira et al. Entrevistas narrativas: um importante recurso em 
pesquisa qualitativa. Revista da Escola de Enfermagem da USP, São Paulo, v. 48, p. 193-

199, 2014. Suplemento especial. 

NASCIMENTO, Abdias do. O genocídio do negro brasileiro: processo de um racismo 

mascarado. 3. ed. São Paulo: Perspectivas, 2016. 

NASCIMENTO, Carolina Cavalcanti. Educação das Relações Étnico-Raciais: Branquitude e 
Educação das Ciências. 2020. Tese (Doutorado em Educação) – Universidade Federal de Santa 

Catarina, Florianópolis, 2020. 

NASCIMENTO, Elisa Larkin. Sankofa: significados e intenções. In: NASCIMENTO, Elisa 
Larkin (org.). A matriz africana no mundo: Coleção Sankofa (v. 1). São Paulo: Selo Negro, 

2008. p. 35–61.  

NICOLAZZI, Fernando Felizardo. A narrativa da experiência em Foucault e Thompson. Anos 

90: revista do Programa de Pós-Graduação em História, Porto Alegre, v. 11, n. 19/20, p. 101-
138, jan./dez. 2004. 

ORGANIZAÇÃO DAS NAÇÕES UNIDAS. Declaração Universal dos Direitos Humanos, 

1948. 

OSÓRIO, Andy Monroy; JESUS, SANTANA, Elisângela; Leandro Santos Bulhões de.. 

Amílcar Cabral, Franz Fanon e Paulo Freire: descolonização das mentes e consciência histórica 
em Cabo Verde. In: FILICE, Renísia Cristina Garcia et al. (Org.). Tecendo redes antirracistas 

III: Entre resistências e emancipações. Belo Horizonte: Autêntica, 2024. 

PASSEGGI, Maria da Conceição. A pesquisa (auto) biográfica: por uma hermenêutica 
descolonizadora. Coisas do Gênero: Revista de Estudos Feministas em Teologia e Religião, 

v. 2, n. 2, p. 302-314, 2016. 

https://www.geledes.org.br/wp-content/uploads/2014/04/Uma-abordagem-conceitual-das-nocoes-de-raca-racismo-dentidade-e-etnia.pdf
https://www.geledes.org.br/wp-content/uploads/2014/04/Uma-abordagem-conceitual-das-nocoes-de-raca-racismo-dentidade-e-etnia.pdf
https://www.geledes.org.br/wp-content/uploads/2014/04/Uma-abordagem-conceitual-das-nocoes-de-raca-racismo-dentidade-e-etnia.pdf


152 

 

______. “Narrar é humano! Autobiografar é um processo civilizatório”. In: PASSEGGI, Maria 

da Conceição; SILVA, Vivian Batista da (Org.). Invenções de vidas, compreensão de 

itinerários e alternativas de formação. São Paulo: Cultura Acadêmica, 2010. p. 103-130. 

______.; SOUZA, Elizeu Clementino. O Movimento (Auto)Biográfico no Brasil: Esboço de 
suas Configurações no Campo Educacional. Investigación Cualitativa, v. 2, n. 1, p. 6-26, 
2017. 

PASSOS, Joana Célia dos. As desigualdades na escolarização da população negra e a Educação 
de Jovens e Adultos. EJA em debate, v. 1, n. 1, p. 137, 2012. 

______. SANTOS, Carina Santiago dos. A educação das relações étnico-raciais na EJA: Entre 
as potencialidades e os desafios da prática pedagógica. Educação em Revista, Belo Horizonte, 
v. 34, p. e192251, 2018. 

PAZ, Francisco Phelipe Cunha. Memória, a flecha que rasura o tempo. Problemata: Revista 

Internacional de Filosofía, v. 10, n. 2, p. 147-166, 2019. 

PESSANHA, Eliseu Amaro de Melo. Do epistemicídio. Problemata: Revista Internacional 

de Filosofía, v. 10, n. 2, p. 167-194, 2019. 

PESSANHA, Eliseu Amaro de Melo; PAZ, Francisco Phelipe Cunha; SARAIVA, Luís 

Augusto Ferreira. Na travessia o negro se desfaz: vida, morte e memória, possíveis leituras a 
partir de uma filosofia africana e afrodiaspórica. Voluntas, Revista Internacional de Filosofia, 

Santa Maria, v. 10, p. 110-127, 2019. 

PINHEIRO, Bárbara Carine. Como ser um educador antirracista. [livro eletrônico]. São 
Paulo: Planeta do Brasil, 2023. 

PINHEIRO, Carla Santos. Educação antirracista e a identidade racial dos (as) docentes da 
Educação básica. In: ENCONTRO ESTADUAL DE HISTÓRIA (ANPUH/BAHIA), 10., 2020, 
Vitória da Conquista. Anais [...]. Vitória da Conquista: ANPUH/BA, 2020. 

POLLAK, Michael. Memória, esquecimento, silêncio. Estudos Históricos, Rio de Janeiro, v. 
2, n. 3, 1989. 

RICOEUR, Paul. Tempo e narrativa (tomo I). Campinas, SP: Papirus, 1994. 

SABINO, Geruza; CALBINO, Daniel; LIMA, Izabel. A trajetória dos movimentos negros pela 
educação: conquistas e desafios. Linhas Críticas, v. 28, 2022. 

SANDES-SOBRAL, Léa Ester. Complexidade territorial e desenvolvimento: tendências e 
perspectivas da urbanização no litoral de Camaçari/Bahia/Brasil. 2009. Tese (Doutorado) – 

Universitat de Barcelona, Barcelona, 2009. 

SANTANA, Elisângela Oliveira. Pandemia e Educação: Vulnerabilidade Social e Direitos 
Humanos. In: CHARLOT, Yan Capua (Org.). Educação, Docência e Interdisciplinaridade: 

Os múltiplos caminhos da relação com o saber. 2. ed. Aracaju, SE: Criação Editora, 2021. 

______. PROEJA - Formação Omnilateral para a humanização dos estudantes trabalhadores. 

In: ANAIS EDUCON 2020, São Cristóvão/SE, v. 14, n. 6, p. 1-15, set. 2020. Disponível em: 
https://www.coloquioeducon.com/. Acesso em: [inserir data de acesso]. 

https://www.coloquioeducon.com/
https://www.coloquioeducon.com/
https://www.coloquioeducon.com/


153 

 

______. JESUS, Leandro Santos Bulhões de. Universidades, ações afirmativas e 

descolonização dos currículos. In: Nós na universidade: negros, indígenas e quilombolas entre 
negociações, afirmações e disputas. Fortaleza: Imprensa Universitária, 2023. p. 165-178. 

SANTOS, Héllen Thaís; GARMS, Gilza Maria Zauhy. Método autobiográfico e metodologia 
de narrativas: contribuições, especificidades e possibilidades para pesquisa e formação 
pessoal/profissional de professores. In: CONGRESSO NACIONAL DE FORMAÇÃO DE 

PROFESSORES, 2014, Universidade Estadual Paulista (Unesp). Anais [...]. [S. l.]: Unesp, 
2014. p. 4094-4106. 

SANTOS, Janete Fernandes Suzart da Silva. Necroeducação: Racismo, juventude e 
enfrentamento na escola pública em Salvador. 2021. Tese (Doutorado em Educação) – 
Universidade Federal da Bahia, Salvador, 2021. 

SANTOS, Pollyana dos; SILVA, Gabriela da. Os sujeitos da EJA nas pesquisas em educação 
de jovens e adultos. Educação e Realidade, Porto Alegre, v. 45, n. 2, 2020. 

SARLO, Beatriz. Tempo passado: Cultura da memória e guinada subjetiva. São Paulo: Cia das 
Letras, 2007. 

SAVIANI, Dermeval. Caracterização geral da pedagogia histórico-crítica como teoria 

pedagógica dialética da educação. In: SAVIANI, Dermeval. PEDAGOGIA HISTÓRICO-

CRÍTICA. Campinas, SP: Autores Associados, 2021. p. 19. 

______. Democracia, educação e emancipação humana: desafios do atual momento brasileiro. 
Psicologia Escolar e Educacional, v. 21, p. 653-662, 2017. 

SILVA, Denise Ferreira da. À brasileira: racialidade e a escrita de um desejo destrutivo. 

Estudos Feministas, Florianópolis, v. 14, n. 1, p. 61-83, jan./abr. 2006. 

______..A Dívida Impagável. São Paulo: Forma Certa, 2019. 

SILVA, Jamile Borges da. Prefácio. In: Amaral, M.; REIS, R.; SANTOS, E.C. , M.; DIAS, C. 

(orgs).Culturas ancestrais e contemporâneas na escola: novas estratégias didáticas para a 
implementação da Lei 10.639/2003. São Paulo: Alameda, 2018. 

______.. Narrativas curriculares: cibercultura, educação e sociedade. 1. ed. Salvador, BA: 
Devires, 2021. 142 p.  

SILVA, Petronilha Beatriz Gonçalves. Aprender, ensinar e relações étnico-raciais no Brasil. In: 

FONSECA, Marcus Vinicius; SILVA, ET. al. (Org.). Relações étnico-raciais e educação no 

Brasil. Belo Horizonte: Mazza Edições, 2011. 

SIQUEIRA, Yan Patrick Brandemburg. Oficina Literária e escrita criativa. 2016. 
Dissertação (Mestrado em Letras) – Universidade Federal do Espírito Santo, Vitória, 2016. 

SODRÉ, Muniz. Reinventando a educação: diversidade, descolonização e redes. Petrópolis: 

Vozes, 2012. 

SOUZA, Elizeu Clementino de. (Auto) biografia, identidades e alteridade: modos de narração, 

escritas de si e práticas de formação na pós-graduação. Revista Fórum Identidades, Aracaju, 
v. 6, n. 13, p. 25-37, jul./dez. 2013. 



154 

 

______. Diálogos cruzados sobre pesquisa (auto) biográfica: análise compreensiva-

interpretativa e política de sentido. Educação UFSM, Santa Maria, v. 39, n. 1, p. 39-50, 2014. 

______. BALASSIANO, Andrea Lúcia G. G.; OLIVEIRA, Ana Maria (Org.). Escritas de si, 

resistência e empoderamento. 1. ed. Curitiba: CRV, 2014. v. 6. 286 p. 

SOARES, Magda Becker. Letramento: um tema em três gêneros. 3. ed. Belo Horizonte: 
Autêntica, 2009. 

______.; BATISTA, Antônio Augusto Gomes. Alfabetização e letramento: caderno do 
professor. Belo Horizonte: Ceale/FaE/UFMG, 2005.  

SOUZA, Elizeu Clementino de; MEIRELES, Mariana Martins de. Olhar, escutar e sentir: 
Modos de pesquisar-narrar em educação. Revista Educação e Cultura Contemporânea, Rio 
de Janeiro, v. 15, n. 39, p. 282-303, 2018. 

SOUZA, Lêda Maria Teles de. Dependência da empregada: o espaço da exclusão. 1991. Tese 
(Doutorado em Ciências Sociais Aplicadas) – Universidade Federal de Pernambuco, Recife, 

1991. 

SOUZA, Sandro Araújo; ALENCAR, Cristina Márcia Macedo; SUZUKI, Júlio César. Modo 
de vida e identidade no quilombo de Cordoaria: entre alterações e continuidades. Revista 

Campo-Território, Uberlândia, v. 15, n. 35, p. 260–285, abr. 2020. 

UNESCO. Alfabetização de Jovens e Adultos no Brasil: Lições da prática. Brasília: 

UNESCO, 2008. 

UNESCO; BRASIL. Ministério da Educação. Marco de Ação de Belém. Brasília: MEC, 2010. 

UNESCO. Declaração de Hamburgo sobre a educação de adultos e plano de ação para o 

futuro. In: CONFERÊNCIA INTERNACIONAL SOBRE A EDUCAÇÃO DE ADULTOS, 5., 
1997, Hamburgo. Brasília: UNESCO, 1998. 

WALSH, Catherine. Interculturalidad crítica y educación intercultural. In: VIAÑA, Jorge; 

TAPIA, Luis; WALSH, Catherine (org.). Construyendo interculturalidad crítica. La Paz: III-
CAB, 2010. p. 75-96. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



155 

 

APÊNDICE A - ROTEIRO DAS ENTREVISTAS 

 

1º – EIXO CENTRAL:  HISTÓRIA DE VIDA 

TEMAS-PERGUNTAS-GERADORAS: 

● Identificação: (nome, idade, data e ano de nascimento, grau de escolaridade, 

estado civil, cidade que nasceu e onde mora hoje) e família (nome de seus pais, profissão, 

escolaridade). 

● Infância e adolescência 

● Constituição familiar na atualidade (Filhos e maternidade) 

● Trabalho atual e renda familiar 

 

2º – EIXO: ITINERÁRIO FORMATIVO: EXPERIÊNCIAS ESCOLARES 

TEMAS-PERGUNTAS-GERADORAS:  

 

●  Relate sua trajetória escolar (quando começou, o desenvolvimento, as 

dificuldades, se foi reprovada alguma vez) qual o significado da Educação para você? 

●  Conte sua experiência na Educação de Jovens e Adultos e na Oficina de 

Escrita Coletiva (se continua a escrever e qual importância da escrita para você). 

 

3º EIXO: PERCEPÇÕES ÉTNICO-RACIAIS E EXPERIÊNCIAS 

DISCRIMINATÓRIAS 

TEMAS-PERGUNTAS-GERADORAS:  

●  Qual a sua identidade étnico-racial? Qual é a sua cor/raça? Como você se vê?  

●  Você já vivenciou alguma situação de preconceito, discriminação ou racismo? 

Se sim, por favor, relatar sua experiência e o que você pensa dela. 

●  Você considera importante discutir essas questões nas escolas? Por quê? 

 

4º EIXO – MUNDO DO TRABALHO 

TEMAS-PERGUNTAS-GERADORAS:  

●  Relate sua história de trabalho (com foco no trabalho infantil e doméstico) 

●  Atualmente você trabalha com carteira assinada? Tem os direitos 

assegurados? Houve alguma mudança depois da PEC das domésticas? 

 

5º – EIXO: PROJETO DE VIDA 

TEMAS-PERGUNTAS-GERADORAS:  

 

● Como você tem atuado junto a sua comunidade? 

● Tem tempo para o autocuidado? O que faz?  

●  Me fale de seus projetos para o futuro.  

 

 

 

 



156 

 

APÊNDICE B – Quadro síntese das entrevistas narrativas  

 

 

Pseudônimo Profissão/ perfil 

social 

Local Duração 

Dandara 
(26 anos) 

Diarista/ capoeirista Praça de alimentação 
do shopping Guarajuba 
(Camaçari) 

 
  49,21 min. 

Esperança 
Garcia 

(43 anos) 

Diarista Residência de sua irmã  
(Vila de Abrantes) 

52,34 min 

Maria Firmina 
(36 anos) 

Autônoma / 
missionária 

Residência (Vila de 
Abrantes) 

  1,09 h/min. 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



157 

 

APÊNDICE C - ENTREVISTA NARRATIVA COM DANDARA 

 

Eu sou nascida e criada aqui no município de Camaçari, Bahia. E eu tenho 26 anos. 

Nasci no ano de 1998, na data de 29 de abril. E o meu estado civil, no momento, é solteira. Mas 

estou enrolada. Estou enrolada, mas no estado civil, mesmo no papel, é solteira. E tenho três 

filhos.  

Sou, no momento, autônoma, mas tenho uns trabalhos assim por fora. Carteira assinada 

não, estou trabalhando. E meus pais também estão trabalhando no momento. Mas não estão de 

carteira assinada também. Meu pai ele é caseiro. E minha mãe, no momento, é autônoma. Dona 

de casa mesmo.  Hoje em dia eu moro eu, meu esposo e minha filhinha. Meus outros filhos não 

moram comigo. Moram, na verdade, lá com a avó.  Eu tenho uma menina de 11 anos, que vai 

fazer agora. Tenho um menino de 9 e tenho um bebezinho de 1 aninho, que se chama R... A 

menina de 11, o nome dela é M... O menino que tem 9 é M. 

A experiência da maternidade para mim, ao mesmo tempo foi boa, ao mesmo tempo foi 

ruim. Boa porque quando a gente tem um filho, é para toda a vida. É um amor que nasce da 

gente. Assim, eu tive minha menina em um relacionamento que não é esse que eu tenho agora, 

atual. Já tem um tempinho. E aí, depois de 2 anos eu tive meu menino. Separei do rapaz. Daí 

conheci uma outra pessoa. E aí foi aí que tudo começou. Que ele pegou e levou o menino. A 

menina já estava morando com a avó.  

Eu fui para Abrantes atrás de oportunidades, né? Trabalho, né? E quando eu cheguei lá, 

uma amiga me apresentou a capoeira. Foi que eu fui para a capoeira com uma certa amiga. 

Chegou lá, eu gostei. E depois de um tempo na capoeira eu também conheci um rapaz lá. No 

início eu só morava com meu filho, minha menininha morava com a avó. Minha menina tinha 

2 anos na época e meu menino tinha 9 meses. Foi aí que o pai dele descobriu que eu estava com 

uma pessoa. Me colocou na justiça.  

Falou muitas coisas feias que, sabe, convenceu a justiça a ele ficar com a criança. Só 

que aí a justiça falou que eu tinha o meu direito de mãe, né? Tinha o meu direito de mãe. Eu fui 

lá, tudo direitinho, assinei os papeis, a gente assinou, todo mundo concordou. Ele concordou 

que ele ficava só o dia de sábado e domingo, os finais de semana e festa também. E eu ficava o 

dia da semana criando o meu filho. Só que ele não gostou, ele pegou e sumiu com a criança. 

Sumiu, eu comecei a ir correr atrás da justiça. Fui para o Conselho Tutelar, depois fui para o 

Balcão de Justiça. Foi uma burocracia, sabe como é a justiça brasileira? Quanto mais que eu 

não coloquei um advogado, não tinha condições na época de colocar um advogado. Aí ele levou 

o meu filho de vez.  



158 

 

Aí eu corri atrás, teve duas audiências com o juiz, o juiz falou a mesma coisa. Que eu 

não podia pegar logo, não podia dar a guarda para mim das crianças. Primeiro porque eu não 

tinha condições de criar, porque eu não tinha casa. No momento não tinha, eu morava de 

aluguel. Não tinha uma casa, não tinha uma certa estabilidade. E também porque a criança sabia 

que eu era mãe, mas não tinha um convívio comigo, sabe? Aí eu tinha que ficar fim de semana, 

festa, sempre indo ver ele. Só que ele, agiu de má fé, pegou, foi para um interior para poder 

distanciar mais as crianças de mim. Hoje eu não tenho acesso, não tenho foto. Só quando 

alguém, quando bem quer, uma tia ou um tio, às vezes pega e mostra uma fotinha deles para 

ver como está. Mas eu não tenho acesso, não falo. Eu não falo por ligação, não tenho foto, não 

vejo eles de maneira alguma. Não sei como é que eles estão, nem sei para onde vai, não sei o 

que faz.  

E eu fico com medo dele fazer alguma coisa comigo, porque você sabe como é, né? A 

gente não pode confiar no ser humano, né? Porque a pessoa ameaça uma vez, ameaça duas 

vezes, então pode cumprir as ameaças. E como ele fala, aqui não tem nada a perder. Tanto que 

no dia do julgamento, no dia que teve a audiência, ele falou na cara do juiz que eu só ficava 

com o filho dele morto. Entendeu? Eu só pegava o filho dele quando ele estivesse morto. Ele é 

uma pessoa muito ruim, sabe? E assim, eu fico mais tranquila porque não é só ele que cria. A 

avó cria, a avó dá uma boa educação. 

Graças a Deus eles estudam, entendeu? Vão para a escola. A minha menina também 

estuda, vai para a escola. A minha menina também é criada no evangelho, ela é cristã. Então 

ela entende um pouco, sabe? E ela sabe também, ela sabe mais do que o menino, da história, 

tudo. Tudo o que aconteceu, sabe? Bem melhor. Aí agora eu tive uma menininha, né? Porque 

essa parte é mais alegre, né? É a parte mais alegre. Eu tive uma menininha, o nome dela é R... 

Tanto que tem hora que eu não acredito, porque eu fico assim... Ai, eu vou chorar… porque é 

tudo muito novo, né? Eu nem acreditava, né? Quando eu engravidei dela, eu nem acreditava. 

Porque eu perdi as esperanças. É porque eu perdi as esperanças. Eu não sabia que ia acontecer 

um dia. Não que um filho substitui o outro, nem nada, né? Mas a alegria de você ter uma criança, 

de você estar ali, educando, cuidando. Tudo que ela faz é novo. Você fica impressionado. Você 

precisa ficar besta. É isso. E agora eu tive a minha menininha. E a gente sobe para lá, sobe para 

cá. Mas eu não esqueço dos outros.  

  A minha infância foi sofrida, mas foi boa também. Porque eu sempre penso assim. 

Cada um dá o que pode, né? E aí meus pais deram tudo de melhor para a gente. Na maneira e 

nas condições deles. Meu pai era pescador. Minha mãe sempre cuidou da casa do lado. Mas 



159 

 

sempre quando aparecia assim. Ah, tem uma capinação para você aí. Ela ia capinar o terreno. 

Meu pai também ia gadanhar. Minha mãe também era diarista. Sempre fui diarista, sabe? 

 Meu pai é A. M. Minha mãe é J. E aí sempre que... Tudo o que eles podiam fazer, eles 

sempre fizeram para a gente. Só que aí eram muitos filhos, né? Tipo assim, eu sou... Eu e meus 

irmãos são sete. Ao todo são sete crianças. Que na época tinha cinco meninas. E dois meninos, 

né? E aí sempre muito sofrido. Tipo assim, às vezes não tinha condições de comprar um lápis 

para todos. Aí às vezes dividia no meio e fazia um lápis, né? E aí fardamento a gente só tinha 

três em três anos. Usava dois, três anos na mesma calça. Até rasgar. Até ficar fininha. O caderno 

era a mesma coisa. Às vezes pegava as páginas. Arrancava as páginas. E colava em uma folha 

para fazer outro caderno. Que sobrava do outro ano, retrasado. Era assim. E aí depois que... 

Quando a prefeitura chegou, né? E aí começou a dar o fardamento. Aí ficou bem melhor, né? 

Porque aí dava aqueles... Kichute, aquelas, sabe? Aqueles sapatos. Aí dava fardamento normal 

e ficou bem melhor. Mas era muito sofrido. 

Às vezes a gente ia andando. De pé para estudar. Para estudar. Saía cedo. Porque às 

vezes o ônibus não queria entrar lá. Porque não tinha asfalto na época. Aí atolava. Aí era aquela 

confusão. A gente tinha que ir andando. Quando o rio... Enchia, né? Aí transbordava a ponte e 

a gente passava com água aqui. Sabe? Perto da cintura. Para poder estudar. E era aquela, sabe? 

Muitas crianças. A gente ia e vinha. Era um sofrimento. Mas graças a Deus, vencemos, né? 

Vencemos.  

No momento, foi eu que consegui concluir. Aí minha outra irmã... Falta dois anos para 

terminar.  Ah, sim.  Quando eu iniciei, eu já iniciei um pouquinho tarde. Porque, assim, os pais 

não pensavam logo em colocar na escola, porque eles são analfabetos. Se eu não me engano, 

foi com cinco anos que eu comecei a estudar. Mas, graças a Deus, pelo que eu me lembre, eu 

nunca fui reprovada, não. Tanto que, na quarta série, eu tenho uma prova que eu tirei dez em 

matemática e minha mãe até hoje guarda. Até hoje ela guarda. Está lá a prova guardadinha. Aí 

ela fala que eu sou orgulho dela, né? Ela fala que eu sou orgulho dela. 

E, assim, depois que eu tive meus filhos, aí ficou um pouco, sabe, difícil de... Porque eu 

tive minha menina, era 15 para 16 anos, muito nova, né? E aí, depois que eu tive M., eu não 

estudei mais. Só que, como eu te falei, depois daquele processo que eu fui para Abrantes, aí, 

essa pessoa que eu estava, ele era professor de educação física. Então, ele falou que “para 

namorar comigo você tem que completar 18 anos.” Eu já estava perto de fazer, acho que faltava 

dois meses. E outra tem que estar estudando. Aí eu falei, beleza. Aí foi que eu fui conclui o 

ensino fundamental, que foi da sétima para oitava. 



160 

 

E depois que eu fui para o ensino médio com a EJA. Junto com a EJA Aí foi, se não me 

engano, foram dois anos. Foi os dois anos que eu concluí. E aí, entre elas, que teve a oficina de 

escrita, né? Foi a oficina de escrita e várias outras oficinas que também teve. Foi o congresso. 

Teve a parte que foi para Minas também, que fizemos aquela carta para representar a Bahia e 

tudo foi até eu que li. Foi o congresso em Salvador, porque também teve foi mesmo. É, vou 

relembrar, né? Eu tinha até esquecido. Isso, o Alfa EJA. Alfa EJA. Em Salvador e o ENEJA. 

 É isso, foi em Minas Gerais. É tanto que a professora Dione queria até me inscrever, se 

não me engano, no Steve Biko. Ela queria me inscrever porque ela disse, ah, A. continue. E tal. 

Ela continue, porque você, sabe? E eu vejo potência em você... Conversava com os professores 

e tudo. E, tipo, hoje eu tenho um pouco de noção da grandeza, né? Antes eu não tinha tanta 

noção. Hoje eu já tenho um pouco mais, né? Que é o principal. É... Escrever, né? Tem que 

continuar.  Educação... É a base de tudo, né? É a base pra você ser uma boa pessoa na vida, né? 

É a base pra você ter uma profissão mais justa, uma profissão que tenha qualidade de vida, né? 

E aí... É tudo isso. Até porque já somos negros, né? Você sabe que a pessoa que tem uma pele 

escura infelizmente nos dias de hoje atuais é muito mais difícil arrumar um certo emprego. Se 

eu chegar e uma branquinha chegar é óbvio que vai ser dela, né? A vaga, no momento. 

Mas como hoje em dia está crescendo essa modalidade sobre os negros em si, né? E aí, 

graças a Deus, tem alguns lugares que não estão mais vendo isso. Estão vendo a parte da 

inteligência, a parte da integridade. Todas essas partes da qualidade da pessoa, né? Não estão 

vendo mais pela cor de pele nem cabelo, né?  Isso é muito importante porque, assim, a todo 

tempo, na verdade, essa questão de racismo hoje está bem maquiada. Está bem maquiada 

porque alguns já sabem que não podem falar certas palavras, certas coisas. Mas, vira e mexe, a 

gente sempre pega alguns eixos, algumas coisas assim em si.  

Porque eu lembro que eu estava trabalhando há pouco tempo e aí veio o pessoal daqui 

de Guarajuba que se acha um pouquinho um poder aquisitivo a mais. E aí, quando eu estou lá 

na cozinha, eu estava até cozinhando, aí veio uma senhorinha, ela falou, é até bonita ela, que os 

dentes bonitos. Então, mexeu no ego, mexeu naquilo, aí eu pensei, sabe porque eu sou preta e 

não posso ter os dentes bonitos? Porque, antigamente, falava assim, essa negrinha é bonita 

porque eu olhava para os dentes e associava como bonita, por causa dos dentes alinhadinhos, 

tudo bonitinho. 

 Com os dentes, né? E aí eu lembrei disso, quando ela falou isso, tem até os dentes 

bonitos, né? Aí eu falei assim, meu Deus, já pensou? Que absurdo! E várias outras questões, do 

cabelo mesmo, sabe? Uma amiga do meu marido, falou assim, ah, R., você está namorando 



161 

 

com aquela menina do cabelo de balaio? Aqueles cabelos lá em cima? Aí ela falou, aqueles 

cabelos lá em cima? Aí ele falou, é, ela é minha pretinha, ela é minha vida. É isso.  

Ah, é muito importante, é muito importante porque também tem muitas crianças que 

elas não aceitam o cabelo dela, ela não aceita o que ela é. A importância da escola e dos pais 

também falarem para as crianças que elas são importantes, que o cabelo dela é bonito daquele 

jeito, porque foi Deus que criou, que deu, a maneira dela, o jeitinho dela, daquele jeito, não 

precisa mudar nada. Você entende? Porque quando a gente mexe muito, a gente fica 

irreconhecível, né? Quando mexe nas estruturas. É eu mesmo, queria alisar o cabelo, só que 

disse, eu não me vejo de cabelo alisado, deixa-se encaixado mesmo, deixa-se meu balainho que 

eu gosto. Fica maravilhoso, maravilhoso mesmo. 

Assim, eu comecei a ter contato com o mundo do trabalho quando eu tinha apenas 12 

anos de idade, por questões financeiras mesmo e condições dos meus pais, que eles não tinham 

condições de me dar o que eu queria, sabe? Uma merenda, uma roupa, aquelas coisas que 

criança gosta. E aí eu comecei como babá, tomava conta de uma criança, na época eu me lembro 

que eu ganhava 50 reais por mês, 50 reais no mês, e aí era meu período, eu estudava pela parte 

da tarde, né? Ia pra escola, e aí pela manhã, aquela rotina. 

 Aí depois comecei também a capinar, seguindo os meus pais, a capinar, a gadanhar o 

quintal, aí depois eu já fui pra parte da faxina, e trabalhando, foi quando meus filhos, sabe? Tive 

meus filhos, e aí também continuei trabalhando pra poder criar, é tanto que eu tava, eu me 

lembro que eu tava grávida do meu menino, e eu com o barrigão trabalhando na enxada, pra 

poder comprar as coisas dele, foi isso aí. E eu não consegui de tudo, que é tanto que ele nasceu, 

eu não tive nada pra dar pra ele, porque o pai não queria dar nada, e aí quando ele nasceu, eu 

lembro que foi minha tia, minha mãe comprou uns dois roupinhas de macacão, pra dar pra 

recém-nascido, minha tia deu um pacote de fralda, e eu ganhei uma bolsa de maternidade usada, 

que tava até com o zip quebrado, que foi minha sogra que costurou essa bolsa com a linha de 

nylon, pra eu poder ir. 

E eu sempre falo, e assim a gente foi vivendo, e ele não morreu, graças a Deus tá até 

hoje aí vivo. Mas é uma experiência, sabe, porque o trabalho em si é principal, se você ter, eu 

falo assim, se você ter um trabalho, o trabalho fala sobre você, o que você é, então se você ter 

uma estabilidade boa, uma vida financeira boa, independente do trabalho que for, é importante 

você ter aquele, sabe, uma certa renda, porque o trabalho é o que define hoje em dia, é o que 

define a gente, né? E é a correria, nós temos que ser correria, eu sempre fui correria, sempre 

trabalhei pra me sustentar, pra sustentar meus filhos, nunca tive vida boa, nunca fui sustentada, 

nunca fui sustentada por ninguém, sempre corri atrás pra ter o meu, né?  



162 

 

E pra ajudar meus filhos também, porque mesmo assim ele lá, morando com o pai e a 

avó, eu sempre fazia um jeitinho de mandar, sempre fazia um jeitinho de mandar algum 

dinheiro, mesmo assim escondido, mas mandava um dinheirinho pra eles, porque eu sei o que 

é a fome, já passei muita fome, que é tanto que eu ia pra escola, que eu nem falei essa parte, 

que eu pulei algumas partes, que eu ia pra escola com fome, e pensando em ir pra escola pra 

almoçar e merendar, tomar café, olha, tomar café, almoçar e merendar tudo ao mesmo tempo, 

porque aí meu pai falava, pô, não tem comida não, vai pra escola, porque sabia que lá ia ter a 

merenda, e era certo, né?  

Até mesmo um suco com bolacha, que pra gente era um ouro, e aí eles falavam, coma 

bastante, pra quando chegar aqui em casa não tem comida não, ia ver se ainda ia ter a noite, pra 

poder tomar café a noite, aí às vezes ele já saía ali, ia pescar, ia, pegava peixe, voltava, vendia 

esse peixe pra comprar farinha, aí o peixe que sobrava dava pra gente comer, é tanto que eu 

passei, eu não sei se é considerado um certo preconceito, que meu pai foi trabalhar na minha 

mãe e aí deixou a minha irmã mais velha com a gente, eu me lembro muito bem, é uma coisa 

que eu não esqueço, aí a minha irmã pegou, tratou esse peixe, cozinhou, e aí dividiu, os pedaços, 

aí tinha uma certa amiga lá, aí ela falou, oxe, vocês vão comer isso aí, peixe, cabeça de peixe, 

é engraçado que hoje é uma moca, hoje é uma cabeça de peixe da moqueca, pense, aí ela vocês 

vão comer isso aí, você vai deixar a parte do meio, pra seu pai e sua mãe vão comer a cabeça, 

e a gente ficou nenhuma vergonha, porque só tinha aquilo, só tinha aquilo pra gente comer, a 

gente comia de bote, hoje em dia sabe, eu falo isso com, não tenho vergonha, eu falo isso com 

a naturalidade, porque eu sei que nem todo mundo tem, hoje em dia que a gente vive, é tipo uns 

tem mais, outros tem poucos, a distribuição eu falo assim, da grana, das coisas, não são tipo, 

compartilhado, geral, é tudo um altos e baixos, um tem mais, outro tem menos, né?  

É isso. A desigualdade social. A distribuição de renda não é igual. Por isso que muita 

gente passa fome. Eu acho que sim. Deveria ter uma taxa. Uma média. Porque hoje em dia. 

Depois do Bolsa Família e tal. Não sei se eu posso falar isso. Melhorou. Só que não foi 100%. 

Porque você espera um mês. Para receber uma certa quantia. No qual você tem que pagar. 

Muitas vezes medicação. Alimento. Você tem que pensar. Na roupa. Você tem que pensar no 

calçado. E muitas das vezes. Como eu já falei. Tem médico também. Além do remédio. 

Transporte. Água e luz. Aquela coisa. Não dá. Até porque R$ 600 que é o mínimo. É R$600. 

Como eu tenho uma menina. Mesmo assim não dá. Minha menina é pequenininha ainda.  

Até hoje eu estou aí como diarista. De babá também. Quando aparece eu vou. Eu penso 

em pagar o INSS como autônoma. No momento eu não pago. Mas eu paguei durante 2 anos. 



163 

 

 E assim, hoje, há poucos dias, eu comecei a dar aula. Há poucos dias, eu comecei a dar 

aula de capoeira pra alguns alunos aqui da comunidade de Monte Gordo. Eu acho muito 

importante. Porque eu não vi. Eu vi as crianças. Lá e cá. Lá não tem esporte. Não tem lazer. 

Não tem uma praça. É tanto que eu estou dando aula na rua. Na rua da minha casa. Procurei 

uma associação. Não tem associação no bairro. E aí eu vi uma oportunidade de dar aula para 

essas crianças. Até porque é para tirar da rua também. Porque sabe que na rua só traz coisas 

ruins. Então é tanto que eles estão empolgados. Já vem. Me chama de pro. Pro da capoeira. Os 

pais chegam lá na minha porta. Para saber o que é. O que eu estou fazendo. Como é que pode. 

E aí eu falo. É gratuito. Eu faço isso porque eu sei que lá na frente. De uma maneira ou outra. 

Eu vou ter um certo recurso. Eu vou ter um certo apoio. Até mesmo de uma prefeitura. Eu penso 

lá no futuro. Eu penso bem à frente.  

E aí é tanto que eu já conversei com certas pessoas. Para poder me disponibilizar. 

Material. Tipo uma caixinha de som. Disponibilizar berimbau. Atabaque. O pandeiro. Até a 

farda também das crianças. Eu sei lá a dificuldade que é. Eu não vou cobrar uma aula de 

capoeira. Jamais. Eu não vou cobrar. Eu posso cobrar o que? Ó mãe. Compre uma farda para 

ele. Entendeu? Ó mãe. Compre um material aqui. Para poder ajudar nos treinos. Ajudar na hora 

do treino. Mas nunca vou dizer. É X. Porque eu sei. De onde eu vim. Eu sei o que eu vivi. E eu 

não fico pensando em cobrar. Até por ali mesmo, em Guarajuba. Eu podia até cobrar. Você 

sabe que aqui o pessoal tem um poder aquisitivo melhor. Mas lá não. Lá é povão. Lá eu sei que 

é uma dificuldade. Eu vejo o pessoal sair de manhã cedo de bicicleta para ir trabalhar. Então, 

eu penso assim. Eu penso em correr atrás.  

A capoeira para mim, ela abriu portas. Porque assim. Eu me descobri na capoeira e na 

escrita. Eu não sabia que eu tinha aquele dom de escrita. Através dos seus ensinamentos. 

Através da senhora. Eu descobri isso. Tanto que eu não estava na oficina de escrita. A senhora 

lembra? Eu estava na oficina de teatro. E aí eu escrevi alguma coisa por conta da capoeira. Sabe 

por quê? Porque a capoeira, ela tira a timidez. Ela te ajuda a falar. Ela te ajuda a expressar. 

Porque ela mexe com a mente, com o corpo. Mexe com tudo. A capoeira é uma coisa grande 

que a gente nem sabe. Só quem faz que sente. Que sabe o que é. Eu fiquei na capoeira durante 

cinco anos. Hoje o meu grau é amarelo, sou amarelo com ponta verde. Que é o quinto estágio 

da capoeira. Aí como eu não fiquei treinando já era pra eu estar já formada. Já era pra eu estar 

uma instrutora ou uma monitora. Eu parei. Por isso que eu falei assim, já que eu parei, eu posso 

ensinar um pouco o que eu sei pras crianças.  

Mas a capoeira foi um mundo de portas que se abriram pra mim. Porque eu falo, se eu 

não tivesse a capoeira na minha vida, hoje eu acho que eu não seria quem eu sou. Porque tudo 



164 

 

é uma fase, tudo faz parte Porque através da capoeira eu conheci uma pessoa que através dessa 

pessoa eu voltei a estudar e o conhecimento ninguém tira de você. É sua maior riqueza, é o seu 

conhecimento. É quem você é e você sabe o que você é. Eu mesmo sei que eu tô parada, mas 

eu sei que eu posso ser bem mais do que eu sou. 

A capoeira foi a forma da libertação dos negros, porque eles usavam a capoeira pra se 

defender. E na verdade também era a maneira que eles iam às danças, era a maneira que eles 

iam comemorar. Um exemplo, um aniversário. Comemorar uma festa. Era um momento de 

lazer deles ali. Por isso que a gente fala que é a libertação. Por isso que a gente tem que 

aprofundar essa questão da capoeira. Aprofundar essa questão de trazer mais pessoas. Falar 

sobre a importância da capoeira, principalmente nas comunidades e nas escolas. Pra não deixar 

morrer. 

 Porque sabemos que é uma certa hierarquia. Porque vieram negros, indígenas e tipo, 

houve miscigenação. E tudo mais. Então é super importante não deixar morrer a tradição da 

capoeira. Por isso que existe o dia do índio, o dia do capoeirista, o dia disso. Tem que ser sempre 

abordado. Era bom que nas escolas também tivesse a capoeira. Porque iriam, ia mais relembrar, 

ia trazer o principal. Porque vai morrer uma hora, né? Vai deixar de falar, vai deixar de existir. 

E é bom que eu vi falar que em outros estados, em outro país, eles dão maior valor. Que aqui, 

muita gente não dá, a gente não dá.  Trazer mais pra escola, que é super importante. Podia ser 

oficial. Uma atividade física na escola, que seja introduzido também a capoeira.  

Rapaz, eu me vejo no futuro, hoje, sabe? Eu falo assim, grande. Grande em questão de 

abranger, de libertar a pessoa que eu sou. Entendeu? Trazer mais pessoas positivas, pessoas 

boas pra perto de mim. Levar o meu conhecimento pras pessoas também. Eu falo assim, 

conhecimento, as coisas boas não podem ficar só pra si, né? É bom, né? Compartilhar. Adiante 

com as outras pessoas também. O meu projeto de vida, no momento, é trabalhar com a capoeira 

mesmo. Ver uma turma legal, bonita e que venha mais e mais pessoas também pra me ajudar 

nesse projeto, no futuro. Que meus filhos estejam perto de mim, né? E eu acho que é isso. Acho 

que é tão pouco. Não sei se é pouco, não sei se é muito. Eu sei o que eu preciso. 

 Só queria acrescentar um pouco da escrita, que eu não falei muito da escrita. Assim, a 

parte da escrita, quando a senhora me deu a oportunidade de participar da oficina de escrita, eu 

vi uma coisa que eu não sabia que existia em mim. Que era escrever. Eu vi que é legal. Poxa, o 

negócio de escrever é muito bom. Aí vem as palavras na mente, e aí você vai escrevendo. E 

tudo. E eu acho muito bom você incentivar. Não só a mim, outras pessoas também, que eu sei 

que a senhora incentiva. Porque a escrita abre mundos, né? Você falar, você sabe escrever, você 



165 

 

saber se posicionar, você vai longe. Eu acho que se eu não soubesse me expressar, eu acho que 

ainda falta muito. Mas eu acho que o pouco que eu sei me expressar me levou a vários lugares.  

Como, assim, esse curso mesmo que eu fiz de assistente administrativo. Teve a questão 

também da fala. Eu fui, falei, não tive vergonha. É tanto que teve um aluno que ele não 

conseguia ler, ele não conseguia falar. É tanto que ele chorava quando ele ia apresentar. E já 

grande, já adulto. Ele não conseguia. Pra você ver que tem certas pessoas que já tem um certo 

dom, que já tem mais facilidade nessa questão. Porque falar, tem gente que você conversa assim, 

como a gente tá conversando, é mais tranquilo. Mas chegar pra falar em público, parece que o 

mundo acabou. Não sai nada, nem um bom dia, nem um boa tarde. Mas quando você pratica, 

isso já fica natural, né? Já fica mais tranquilo. Eu sei que logo de primeira, todo mundo fica 

nervoso, né? Não tenha esse. Mas depois que você vai acostumando, vai pegando, vai pegando, 

já foi. Mas eu acho que a escrita, eu acho que é muito fundamental pra você ser o que você é. 

Sabe?  

Minha mãe até hoje fala, sem estudo, não somos nada. Ela fala, hoje eu tô passando o 

que eu tô passando porque eu não estudei. Porque ela sabe que ela podia estudar e ser uma boa 

pessoa. E ser uma boa pessoa não. Ela é. Ser uma pessoa melhor na questão, né? De ter uma 

vida mais tranquila, mais digna e ter uma estrutura melhor, ela fala, né? Mas é isso. Eu acho 

que a escrita é a base, é o começo de tudo, né? Tem que ter na vida. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



166 

 

APÊNDICE D - ENTREVISTA NARRATIVA COM ESPERANÇA GARCIA 

 

Eu tenho 43 anos. Sou natural mesmo aqui do estado da Bahia. Nasci em Floresta Azul, 

no sul da Bahia. Agora, atualmente, sou casada. Tenho dois filhos. Um de 26 anos e um de 20. 

O meu esposo se chama M. P... Eu terminei meus estudos fundamentais. Penso em continuar, 

fazer uma faculdade. Tenho outro tipo de curso, como confeiteira, como de vendas e de 

gastronomia. Agora, pretendo fazer enfermagem. Acredito que fiz um pouquinho de cada. 

Atualmente, vim de São Paulo. Cheguei tem 15 dias. Trabalhava como diarista, mas também 

fiz um pouquinho de tudo, como trabalhar mesmo em confeitaria, como trabalhar em pizzaria, 

em área de cozinha, de creche, que é uma área que eu gosto muito. E atual, estou de férias. 

Estou pretendendo ficar aqui um pouco  

A escola me ajudou muito. Me abriu um outro tipo de pensamento. E, através disso, 

dados meus estudos, eu tenho concluído, incentivou o meu filho, que no tempo ele tinha 18 

anos. Então, ele sentiu vontade de terminar também e terminou. E, como ele sempre falava, 

tinha orgulho de mim, por eu ter terminado. Porque ele falava assim, eu não vou terminar, você 

não terminou. Então, eu fui por ele e ele acabou indo por mim. Então, assim, agora, estou 

morando em Feira de Santana e pretendo ficar por aqui por um tempo.  

Meu pai é P. C... Hoje ele completa 64 anos. Meu pai era agricultor, sempre trabalhou 

em roça. A minha mãe... A minha mãe, ela faleceu... O nome dela é V... Faleceu aos 35 anos.  

Muito jovem, com câncer. E era agricultora também. Morava em roça, assim, sempre moramos 

em roça. Então foi uma vida, assim, muito sofrida. Porque eu já nova, com mais quatro irmãs. 

Então tudo nova quando ela faleceu. E... Quando ela faleceu eu lembro pouco, assim, dela. 

Porque ela faleceu com 35 anos. Mas meu pai sempre continuou. Depois casou de novo, mas 

continuou em roça. Agora está em uma cidadezinha. Aqui no sertão, em Guanambi.  

A gente sempre trabalhava junto. Porque, assim, a convivência foi pouco tempo, né? 

Realmente com minha mãe. Tinha vida difícil, eles precisavam trabalhar. Por eu ser uma das 

mais velhas, eu tive que ficar em casa cuidando dos irmãos.  E eles sempre... Nunca estudaram. 

Meu pai até hoje. Meu pai não sabe nem assinar o nome. Não é por hoje, não tem oportunidade. 

Que hoje tem. Porque ele não tem interesse de ir. Eu falo assim, que nunca é tarde, pai, pra 

aprender. Ele fala, não, mas eu não quero mais. E a minha mãe também não sabia nem ler nem 

escrever. A minha madrasta hoje já sabe um pouco. Que é a C. Ela hoje já sabe um pouco. Ela 

escreve pouco, mas também não terminou os estudos. 

Porque quando a gente morava na roça, a gente não tinha nem escola por perto. Então, 

a gente não tinha mesmo como ir. Porque o transporte era difícil, muitas vezes era longe. 



167 

 

Quando a gente tinha que ir, a gente ia de cavalo. Então, pra gente que era pequena, era 

impossível estar em cima do cavalo sozinha.  

E como era empregado também, não ia ter um cavalo pra cada um. Então, dificultou 

muito. E aí, como em seguida a minha mãe também faleceu, aí também foi que eu não fui pra 

escola mesmo. As minhas outras irmãs ainda teve oportunidade. Naquele tempo, quando eu 

iniciei a EJA, eu tinha só feito o segundo ano, segunda série. Mal sabia escrever… todo mundo 

me chamou de doida quando eu comecei a estudar na EJA. Porque quando o meu filho falou 

assim, se você não terminou, por que eu vou terminar? E eu falei assim, eu vou entrar pra escola 

pra me formar. E você vai ver eu me formar. E eu voltei.  

E quando eu voltei, nem a minha transferência, ninguém sabia pra onde que tava. Então, 

eu só tive uma opção. Entrar na EJA e ir selecionando por matérias. Pra eu conseguir 

acompanhar de onde eu parei. Quando chegou no quinto ano, eu vi que eu não conseguia mais. 

Porque foi ficando mais difícil. E eu não consegui dar continuidade. Eu falei, professora, eu 

prefiro parar por aqui. Então, eu voltei do primeiro. Literalmente, do pré praticamente. E aí, fui 

selecionando provas. Todo mundo falou, você é doida. Você pode parar na quinta, menina. 

Então, eu falei, eu vou conseguir. Mas eu preciso continuar. E foi isso que eu fiz. Comecei do 

começo mesmo. Literalmente.  

A minha construção com a família, quando eu comecei, foi muito difícil. Foi muito... 

Eu comecei de uma situação muito difícil. Porque eu fui mãe aos 15 anos. Então, foi muito 

difícil pra mim cuidar da casa sozinha, porque em seguida eu separei. Morei com uma pessoa 

que era agressiva demais. Acabei me separando. E eu tinha 15 anos. E fui mãe. E aí, eu tinha 

que cuidar deles e me sustentar. Numa grande São Paulo, quando eu saí daqui, eu tinha 14 anos. 

Então, quando eu saí, foi muito difícil. Cheguei lá em seguida, já engravidei. Então, eu tive ele 

no mês de junho. Quando eu fui no mês de setembro, no mês de setembro, eu completei 16 

anos. Então, eu era uma criança cuidando de outra criança. Nunca tive mãe pra me informar o 

que era se prevenir, se cuidar. Então, isso… 

 Hoje, eu passo pra minha filha e pro meu filho, que hoje tem 26 anos. Então, o que eu 

passo pra eles não é que filho seja maldição, mas é que filho é responsabilidade. Então, eu falo, 

pensa bem. Quando a gente tem um filho, a gente abre mão de muita coisa. E foi isso que eu 

fiz. Aos 15 anos que eu falei, agora eu posso estudar, posso ser alguém.  

Foi quando eu estava grávida. Não tomava remédio de qualquer jeito, não sabia como 

tomava. E aí, eu fui cuidar de um filho. Uma criança cuidando de outra criança. Então, foi muito 

difícil. Aí, depois, eu me separei do pai dele. Aí, passei dois anos. Casei com o pai da minha 



168 

 

menina. Separei também pelo alcoolismo, porque ele era alcoólatra. A gente se separou. E aí, 

eu fui cuidar de dois sozinha. Não era mais um, era dois. 

Então, até há dois anos atrás, eu fiquei sozinha. Fiquei 10 anos por eu ter tanto ele como 

ela, que eu era moça. E eu tinha pavor de pôr outro, um homem dentro de casa que pudesse 

machucar ela, fazer mal. Porque eu já tinha sofrido o abuso com 11 anos. Justamente por ter 

perdido minha mãe cedo, passar todo esse processo. Trabalhar para os outros em casa de 

família. E em uma dessas casas, eu acabei sendo abusada. Pelo filho da dona. Então, eu passei 

assim. Foi um processo muito difícil. Eu não queria isso para minha filha. Eu sempre falava 

para eles, estude, estude, para serem alguém na vida, para. Então, quando eu acabei me 

formando ali, para mim, foi um privilégio. Foi uma conquista. Foi uma conquista muito grande. 

Por eu saber assim, de tudo que eu tinha passado para chegar até ali, eu falei, eu 

consegui. E eu falo, professora, qualquer pessoa, eu falo para o meu pai, você pode chegar onde 

você quiser. Porque eu lembro do seu, era seu Ernesto, que tinha 73 anos. E estudou junto com 

a gente. Então, aquilo ali foi um exemplo. Que nunca é tarde para a gente aprender. Então, 

hoje... Minha filha fez 20 anos. Hoje ela faz contabilidade. Terminou aos 17, os estudos. E hoje 

ela está fazendo contabilidade. Trabalha na administração, mas ela disse que tem tudo a ver 

com contabilidade. E está fazendo, já vai fazer já um ano, que ela está fazendo faculdade. E 

meu filho quer fazer nutrição esportiva. 

Bem, aparentemente, era um costume antigamente dos pais colocar a gente pra trabalhar 

nas casas de família e as pessoas dar as coisas pra gente. Tipo, era uma troca. Cuidar dela e dá 

as coisas, porque eu não tenho condições. Era assim que eu via. Então, nesse tempo a mulher 

ficou doente, foi internada, ficou internada pra fazer uma cirurgia e eu acabei ficando em casa 

com ela. E nesse momento foi que ele acabou aproveitando e fazendo esse abuso.  Isso hoje eu 

falo assim, professora, eu até cheguei a fazer terapia e tudo, mas hoje eu falo assim que pra mim 

foi uma... Hoje eu tiro como uma lição. Porque eu posso ajudar muitas pessoas que passaram 

também por esse problema. E que tem isso preso. Eu falei, não é vergonha, a gente é vítima.  

Eu ficava com isso por muito tempo. Depois disso também eu acabei falando pro meu 

pai que tinha acontecido naquele tempo. E meu pai, por ser muito humilde, muito simples, ele 

não acreditou em toda aquela história. Então aquilo ali pro meu pai era um absurd o, sabe? E 

sendo que ele nunca parava pra ouvir. Acho que o que faltou antigamente foi os pais sentarem 

e serem mais amigos. Ouvir os filhos. E ele nunca ouviu. E a gente nunca chegou a denunciar. 

Por muito tempo eu lembrava do rosto dele. Eu lembro, né? Eu lembro. Mas eu entrego muito 

a Deus, eu falo com Deus que ninguém sai daqui sem pagar a conta. 



169 

 

 O pai do meu filho. Ele era um pouco agressivo. Eu sofria e vivia outro relacionamento 

muito abusivo também. Porque era mesmo uma prisão em cárcere privado. Eu não podia ter 

contato com ninguém, não podia ir a um lugar, eu não podia sair da minha casa, eu não podia 

ir pra igreja. E ele falava que se eu fosse pra igreja ele me matava quando pegassem eu dentro 

da igreja. Colocava faca no meu pescoço. Não era assim de me deixar marca. Mas era uma 

ameaça…. Muito. Constante. Então, por isso que depois que isso aconteceu, eu fiquei quase 11 

anos sem ter ninguém. Não quis mais ninguém. O meu negócio era trabalhar e cuidar dos meus 

filhos em casa, mais nada.  

Por algum motivo aquilo aconteceu comigo. E hoje eu posso olhar com outra visão, 

posso ajudar outras pessoas, posso sentir quando chega um adolescente perto de mim que está 

passando por esse problema, porque ela não se abre. É muito e isso eu posso falar com uma 

experiência que já aconteceu de adolescente chegar em mim e falar que estava acontecendo 

dentro da própria casa, porque eu percebi a dor. 

Então eu falo assim que tudo que acontece na vida da gente, se a gente olhar pelo lado 

bom, tem um lado bom das coisas. Me ensinou a ser mais esperta, me ensinou a viver. E 

acontece porque é mulher? Sim. Faltou mais sabedoria do meu pai, mais informação, mais 

cuidado deles com a gente mulher. Porque naquele tempo eles pegavam os filhos e entregavam 

igual eu entrego um cachorro para qualquer pessoa ficar e não reparavam que tinha o perigo 

que podia acontecer. Não é só porque é mulher, acho que faltou um pouco de informação 

naquele tempo, que hoje muda muito porque tem muitas informações, mas naquele tempo não 

tinha. E eu tinha muita mágoa do meu pai por esses motivos, mas hoje eu falo assim, foi o que 

ele aprendeu era o que ele tinha de oferecer ele não tinha mais o que oferecer, era aquilo ali e 

às vezes pensando que estava fazendo um bem para a gente, mas estava prejudicando, mas hoje 

eu falo, não, tudo o que aconteceu me serve hoje como experiência para eu ajudar outras pessoas  

 Amarela eu sou amarela eu não sei se é falta de sol se é muito sol, não sei, mas eu me 

sinto amarela. Minha família tem um pouco de tudo, minha família tem do alemão a índio a 

pardo, a negro meu pai é afro mesmo pai negro, negro da família do meu pai é negra da minha 

avó tem indígena e tem o alemão então ele tem uma mistura então por isso que eu fico amarela 

pra destacar. 

Quando eu saí com minha madrasta, ela considera a gente como filha sempre falou que 

é filha e ela entrou no mercado e aí perguntou, mas você é o que dela? Você é a empregada 

dela? E ela olhou pra mim assim aí eu falei não, ela é minha mãe, aí ela falou assim, mas como 

assim ela é sua mãe? Eu falei assim, por que você tá perguntando? Minha madrasta é negra afro 



170 

 

mesmo, uma negona e os meus irmãos ficam um pouco de café com leite, meus irmãos ficam 

bem mais puxados pro meu pai do que pra minha madrasta. 

Já da minha família ficou mistura puxou um pouco a minha mãe que era bem branca 

com a mistura do meu pai afro, então a gente ficou ali no meio e a minha madrasta meus irmãos 

já é mais negro já puxou a parte mais afro deles dois mas pra isso pras pessoas se olharem mas 

é café e leite eu falei é um café e leite pra uma mistura ótima por que? não pode? Então eu já 

passei assim, já vi muito preconceito deles fazerem esse tipo de pergunta e o que mais, assim, 

me chateou foi perguntar se minha madrasta era nossa empregada, ah! Então por ser negra não 

pode ser mãe ela tinha que ser empregada tinha que ser empregada de vocês? 

Então, eu creio assim que as minhas irmãs também já passou muito por isso tem duas 

irmãs que é negona, tem outro irmão também que é bem negão, então, isso a gente fala ah é 

meu irmão, mas irmão, irmão é irmão de sangue, ah, mas vocês são tão diferentes, como assim 

que vocês são diferentes? Foi meu pai negro, minha mãe já era branquela, então a gente ficou 

uma mistura, então, assim, eu já sofri assim na pele assim de principalmente assim na área assim 

que a gente nordestino, isso também tem muito, então falam “nossa, mas você nem parece que 

você é da Bahia”, mas, gente, o que tem a ver da Bahia? Porque a minha cor define que eu sou 

da Bahia que eu não sou da Bahia, o que isso tem a ver?  

Então tem muito disso ainda hoje, até que melhorou muito pela justiça, não foi nem 

pelas pessoas, mas a gente vê no olhar, “ah mas você é da Bahia, nossa mas você é diferente”, 

mas eu sou diferente porque? Ah porque você é branca, gente, eu to aqui há quase 30 anos que 

eu moro em São Paulo, então, querendo ou não a gente acaba puxando um pouquinho da cor de 

lá por mais que você pegue um bronzeado. 

Muito porque abre um horizonte e as pessoas que tem a mente fechada acabam abrindo 

para ver se tinha dor do próximo, se tivesse ali no lugar, o que sentiria no lugar da pessoa, 

principalmente quando se refere a racismo, porque aqui por cima é só uma pele, mas por dentro 

todo mundo são iguais, não tem diferença nenhuma e as pessoas vê muito como a diferença de 

pele, de classe, sabe? de homem, de mulher ainda tem muito preconceito.  

Eu acredito que vai ter um longo caminho para isso mudar para realmente mudar, mudou 

bastante mas falta muito ainda e é muito importante porque é um novo horizonte principalmente 

quem está as pessoas mais velhas que a EJA apresenta isso que as pessoas mesmo que não teve 

condições de estudar quando pequena, vai para a escola para fazer a EJA e acaba tendo esse 

conhecimento “nossa, mas quantas vezes eu chamei aquela pessoa nossa, quantas vezes eu 

chamei aquela pessoa de cabelo de bombril, nossa, quantas vezes eu chamei aquela pessoa que 

era negra que era pobre”, então isso muda muito e quando a pessoa está estudando ali ela cria 



171 

 

um novo horizonte, abre portas. Tinha muito, assim, por eu ter começado a trabalhar em casa 

de família muito cedo então eu cuidava da filha das patroas então tem aquela diferença, eu era 

empregada as filhas delas tinham que comer aquilo, mas eu não podia comer, ou, muitas vezes 

eu ter que chegar eu ter que sentar separado depois que os patrão comiam, então, tem aquela 

diferença “ah mas ela é empregada” 

Eu trabalhei numa casa em São Paulo que eles me tratavam muito bem, só que era assim, 

quando chegava alguém de fora que eu sentava na mesa com eles porque eles faziam questão 

que eu sentasse eles falavam, você não é empregada aqui em casa você é minha amiga, você é 

como uma filha sente aqui com a gente, mas quando chegava alguém de fora mas a empregada 

sua come junto na mesa é como se a gente fosse um cachorro porque eu acho que nem cachorro 

merece ouvir isso, você senta na mesa “nossa, na minha casa só come depois”, então sempre 

tinha aquilo de eu trabalhar de eu pegar um pedaço de fruta a pessoa falar que não podia que 

era só para os donos da casa empregado não comia aquelas coisas, então, sempre teve essa 

discriminação por ser doméstica, sempre, e isso eu creio que não vai acabar muito cedo porque 

ainda continua porque ainda as mentes são muito pequenas. 

Não, graças a Deus, nunca fui reprovada, minhas notas sempre foram boas, graças a 

Deus, me esforçava o máximo mesmo estudando, trabalhando, cuidando de filho, mas sempre 

me esforçava para dar o melhor.  Minha vida mudou totalmente, tanto que hoje eu sei que eu 

posso fazer, chegar onde eu quiser, como lá em São Paulo mesmo, eu fiz a oficina de eletricista, 

amei era uma das destacadas, ajudava o professor com os outros alunos, era ter… digamos 

assim, tinha aquela aquela crítica por eu ser mulher e ajudar o homem, como teve um homem 

mesmo, um colega, que ele não aceitou ser ajudado, ele falou que era eu ajudando, e o professor 

falou assim mas por quê? “Ah, porque eu não aceito que uma mulher me ajude aí eu falei, mas 

por quê? Mas por que eu sou mulher? Eu sei montar o mesmo quadro que você monta eu 

entendo as mesmas coisas que você entende por que eu não posso fazer isso? E ele não aceitou, 

ele falou que sairia da sala se outra pessoa não ajudasse ele um absurdo.  

Mas depois que eu comecei a estudar e voltar às aulas eu me sentia, estava cansada, mas 

tinha que ir. E o positivo é que foi uma grande lição pro meu filho, foi um grande exemplo pra 

ele terminar também os estudos dele. Também foi pela EJA também, que ele acabou fazendo 

também pela EJA.E aí eu consegui fazer, sabe, ele ver que tudo era possível e falar pros meus 

filhos que o estudo é tudo e que eles nunca podem desistir e que pode sempre mais. Que muitas 

vezes o meu filho pergunta assim, “ah mãe, você acha que eu devo?” Eu falo, deve. Se não der 

certo, você tentou. Mas o importante é você tentar e fazer. E isso ajudou muito, foi o ponto mais 



172 

 

positivo, foi eu ver ele terminar os estudos dele atrás de mim. Então, isso pra mim foi 

maravilhoso. Foi um ponto muito positivo. 

Ah, eu lembro. Lembro muito bem, foi muito gostoso ali participar, tinha os grupos que 

a gente participava das oficinas e pra mim foi um privilégio estar participando da escrita mais 

ainda, porque eu sempre tive dificuldade por escrever na maneira certa. Então, pra mim a escrita 

foi muito importante, gostei demais, que era uma coisa assim que eu tinha preguiça. E depois 

eu aprendi a olhar com outros olhos e ver como é gostoso você escrever algo que você mesmo 

escreve, que você mesmo digita, que você mesmo faz. E aprender a escrever ali onde é ponto, 

vírgula, reticência, nossa, foi maravilhoso. Só quem vive mesmo, pra saber a experiência. 

Minha professora, quando eu comecei a trabalhar em casa de família, eu trabalhei, 

comecei aos 11 anos. Foi justo, porque eu tive a pior experiência, que foi o abuso. Eu comecei 

aos 11 anos, naquele tempo não tinha carteira assinada, eu trabalhava por necessidade que meu 

pai colocava mesmo, por troco deles ajudar e dar o que a gente precisava, tipo uma roupa, um 

perfume, algo básico, que era produtos íntimos, produtos de higiene. Então, o nosso trabalho 

era em troca disso. E aí eu fui crescendo, nos meus 14 para 15 anos eu arrumei o primeiro 

serviço registrado em casa de família também, como doméstica, que foi essa pessoa que era 

maravilhosa, me tratava como gente dela. 

 É quando respeita a gente, né? Quando vê, olha para a gente como ser humano, porque 

é muito triste você ir e chegar na casa de uma pessoa que te trata como se fosse um lixo, um 

qualquer, não ter respeito pela pessoa, tipo, sentar na mesa, se você pegar uma fruta e falar que 

ali não é para um empregado doméstico. É te levantar às seis horas da manhã para você servir 

o café e você não ter direito de sentar, é te tratar como se fosse um cachorro, te dar comida em 

pé para você comer.  

Eu acho que todas essas pessoas que eu trabalhei mesmo que respeitava, tanto como 

funcionária, como pessoa, foi essa senhora chamada L. que me tratava decente, que eu comia a 

mesma comida da panela que elas, que eu comia o mesmo pão que elas comiam, que teve 

pessoas de trabalhar, de eu chegar para trabalhar, a pessoa me dar um pão que nem cachorro 

queria, aí o empregado come esse, e aí de você pegar escondido, a pessoa perceber que você 

tinha comido aquilo ali escondido, ou se chegar alguém e você tinha que servir a comida e por 

seu canto ficar até que a pessoa terminasse de comer para você voltar para comer aquilo ali.  

Mais ou menos, professora. Para mim, assim, não mudou muita coisa. Porque, assim, 

tem os mesmos direitos? Tem. Só que, como eu estava na área de diarista, não tem direito a 

nada. Nem mesmo nas pesquisas, quando você pesquisa sobre qual é a sua profissão, não existe 

diarista. Sendo que você trabalha mesmo, tem mais que outras pessoas. Porque o empregado 



173 

 

doméstico, ele tem aquele horário de entrar e de sair. Terminando ou não terminando. A diarista 

não tem. Você entra para fazer aquele trabalho, você tem que terminar ele. Se você não terminar, 

você não vai ser pago por ele. Então, assim, não mudou muito. Que é a única coisa que você 

não tem direito.   

Tem um tempo assim que a gente deixa assim e fala, não, pera, pera, pera, que eu tô me 

deixando de lado. A gente é o mais principal, né? A gente tem que cuidar primeiro, 

principalmente da mente, né? E o restante, cuidar da saúde, cuidar da gente mesma, se cuidar, 

autocuidar, se olhar todo dia e falar, não, eu sou bonita, eu sou vitoriosa, eu venci, porque isso 

enche o coração da gente todos os dias.  Ah, minha vivência mesmo é só... a minha palavra é 

gratidão. A gratidão, assim, por ter professores como vocês, que se preocupam com o ser 

humano. Principalmente com um adulto que não terminou os estudos. Fica a minha gratidão 

pelas pessoas que me apoiaram. E fica a minha gratidão por aqueles que falavam que eu não ia 

conseguir. Porque aqueles me deram mais força ainda. Porque eles falavam assim, imagina, 

você não tem tempo pra cuidar de você, você vai estudar. Eu falei, eu vou estudar e vou 

terminar. 

Então fica aquela gratidão porque essas pessoas me deram mais força. Porque o que a 

gente tem que deixar hoje é que muitas pessoas não ficam felizes pela conquista. Ficam felizes 

pela derrota. E quando a gente tem perseverança de conseguir chegar onde a gente quer. Quando 

vem essas pessoas negativas, dá um empurrãozinho mais pra gente. Que aí a gente quer mesmo 

mostrar que a gente conseguiu, que a gente pode e eles também podem. E tem muitos que falam 

mesmo por despeito, por não ter capacidade, por não querer tentar. Porque capacidade todo 

mundo tem, todo mundo consegue, só basta querer. E tem muitos por não ter tentado e não 

querer tentar, tenta jogar água em quem quer. 

E eu tenho certeza que cada pessoa que ler, que sentir, vai abrir os olhos, vai ver com 

outro olhar. Vai ver, eu posso, eu consigo. Nada é impossível. Que tem que falar, “mas hoje eu 

casei, tem filho.” Isso não impede. Não impede da gente fazer nada. Não impede da gente ir na 

igreja. Não impede da gente estudar. Não impede da gente se cuidar. Não impede. Primeiro é a 

gente. É o primeiro ser mais brilhoso que Deus deixou nessa terra. É a gente. Que a gente tem 

que buscar cada dia mais. E quando a gente cuida, a gente passa algo bom, só vem coisas boas. 

É o nosso pensamento, que eleva a gente mesmo. 

 

 

 

 



174 

 

APÊNDICE E - ENTREVISTA NARRATIVA COM MARIA FIRMINA 

 

 Me chamo…, tenho hoje 36 anos de idade, nasci em 18 de setembro de 1988, e meus 

pais se chamam E.. e I.. Minha mãe já falecida, faleceu no ano de 2019. Meu pai, graças a Deus, 

vivo, hoje pastor-presidente de um ministério, presidente de uma instituição religiosa, 

Assembleia de Deus Comunidade Shekinah, a qual também faço parte. Nessa instituição eu sou 

missionária, consagrada desde o ano de 2013. Prestamos serviços sociais, ajudamos pessoas, 

ajudamos a comunidade a se erguer das destruições humana. Pregamos o amor, o equilíbrio e a 

justiça. Sabemos que servimos a um Deus que ama, mas que também é justo. 

Nasci em Lauro de Freitas. Atualmente moro na cidade de Vila de Abrantes, aqui na 

Cidade de Camaçari. Sou casada, tenho dois filhos, uma de 18 anos, G., e um menino de 16 

anos, L. Tive um bebê que já é falecido, o nome era B.. E continuo a minha vida religiosa, 

social, familiar, aqui em Vila de Abrantes. 

Minha filha está trabalhando hoje como vendedora em uma sorveteria, açaiteria e 

picoleteria. É uma loja ampla que abrange essas três funções. Meu esposo atualmente está 

exercendo um cargo de rondista aqui na região mesmo. Meu filho não trabalha ainda, apenas 

estuda no Colégio Estadual aqui de Vila de Abrantes. E eu trabalho como autônoma, faço e 

vendo coisas.   

.  Bom, a minha infância foi uma infância maravilhosa. Eu me lembro que eu fui muito 

feliz e tivemos muita dificuldade financeira. Foi uma época que meu pai e minha mãe não 

tinham uma estrutura financeira boa e a gente passava uma dificuldade imensa em relação a 

finanças. Meu pai era jovem, minha mãe me teve com 15 anos e meu pai 18. Então, passaram 

muitas dificuldades nesse período e eu, por ser a filha mais velha, primogênita, acabei pegando 

essas dificuldades primárias. Mas foi uma infância feliz. Quando meu irmão nasceu, a gente 

brincava, depois eu tive um outro irmão também e a gente brincava como se não existisse o 

amanhã. E era uma... a melhor parte do dia era poder acordar e brincar com eles.  Era a minha 

melhor parte do dia.  

Depois essa infância, foi interrompida por uma tragédia que meu irmão, na época caçula, 

A., faleceu aos quatro anos de idade, próximo a fazer cinco por meningite meningocócica, tipo 

C. Então, foi algo muito rápido. Foram questões de três dias para o período que a doença se 

manifestou até o dia do falecimento. Então, ele simplesmente chegou um dia do colégio com 

febre, minha mãe medicou e em seguida levou para o hospital. O hospital, na época, sem tanta 

estrutura, para o conhecimento dessa doença, afirmou ser uma virose, medicou e mandou para 

casa, mas a febre persistia. Então, levamos ele em um outro hospital. 



175 

 

E nesse outro hospital, quando fez exame, aí constatou que ele estava com a meningite, 

mas já era tarde. Ele faleceu no dia seguinte. Então, foi questão de uma quinta para um sábado. 

E aí, meu irmão faleceu e foi uma tragédia que acometeu toda a família. Foi um baque muito 

grande. Muito grande. A minha adolescência já foi seguida, isso, tive algumas dificuldades 

também, sempre com muita luta, mas a família sempre unida. 

Mas foi uma adolescência que precisamos mudar de onde morávamos, na Itinga, aqui 

na região de Lauro de Freitas também, e mudamos da Itinga para a Vila de Abrantes e eu tinha 

14 anos de idade. E aí a minha adolescência foi continuada aqui em Abrantes. A partir daí foi... 

Eu já passei por alguns lugares. Desde a minha convenção religiosa, passei a fazer missão muito 

cedo também, com 15 anos. Passei a fazer missão, pregar em alguns lugares, palestrar. Porém, 

depois eu tive algumas interferências na minha adolescência que me fizeram abandonar tudo e 

ir morar em um lugar completamente diferente de tudo que eu estava acostumada, que foi em 

Feira de Santana, interior da Bahia. 

Depois desse período, já lá, já morando com o rapaz, eu tive uma filha, engravidei, tive 

uma filha aos 17 anos. E aí aquilo que seria a minha juventude foi travada para viver a infância 

daquilo que eu gerei dentro de mim, que foi a minha primeira filha. Então a minha juventude 

foi estagnada naquele ponto para que eu pudesse viver a infância da minha filha. E 

posteriormente, 2 anos, 2 anos e 3 meses, nasce mais um filho que hoje tem 16 anos e eu 

continuei parada no mesmo lugar. No mesmo lugar, fazendo as mesmas coisas. E não foi fácil 

também. Não foi fácil. Foi tudo muito difícil, muito complicado.  

 Eu me vejo primeiramente como uma mulher... Eu não vou me colocar como uma 

mulher negra porque não sou negra. Digo falando de cor de pele. Mas me vejo em uma condição 

de negra nas questões culturais do nosso estado e do nosso país. Porque eu já vivi alguns 

momentos de preconceito quando as pessoas nos prejulgam com a minha filha. A minha filha 

tem um tom mais indígena da pele. Ela puxou uma parte da nossa família que é indígena. 

A minha família é muito mesclada. Então, tivemos turcos, tivemos holandeses, tivemos 

índios, negros. Meu avô, por parte de mãe, era negro, negro mesmo. Então, somos essa 

miscigenação. A família é bem miscigenada. E minha filha puxou essa parte. Então, no d ia que 

ela nasceu, ela já nasceu cor de índia. Ela já nasceu indígena. Essa cor mais escura, mais 

acentuada. E aí colocaram. “Ah, nasceu uma pretinha.” 

 Então, hoje é um termo pejorativo que as pessoas utilizam para brincar, mas é um 

preconceito. Nasceu uma pretinha. Eu me senti muito mal com essa situação, ouvindo isso de 

pessoas que estavam ali naquele momento para acolher, não para fazer brincadeiras com tons 

pejorativos dessa forma. Então, eu reivindiquei a questão de não chamar minha filha de 



176 

 

pretinha. Acredito que como toda mãe não iria gostar assim, eu também não gostei. “Ah, mas 

você é morena. Hoje em dia tem a cor morena. E a sua filha é preta.”  Então, eram coisas que 

eu costumava ouvir em relação a minha filha por ela ser uma cor linda, uma cor indígena linda. 

Mas, infelizmente, nós enfrentamos preconceito nos lugares que nós mesmos não esperamos 

que vamos passar. 

Eu me considero uma mulher empoderada. Não me acho abaixo de nível de sociedade 

nenhum ou igual ou mais e não aceito que me coloquem abaixo desse nível. Não aceito que me 

coloquem, não aceito que coloquem meus filhos, independente de qualquer situação que a gente 

já tenha vivido dificuldade financeira e de muitas outras dificuldades.Mas eu não aceito ser 

colocada menos do que isso, porque se nós, enquanto mulheres negras, trabalhadoras, 

guerreiras, aceitarmos ser menos, sempre seremos menos então. Mas se a partir disso nós 

quisermos que sejamos mais, independente do que digam, seremos mais. Seremos sempre mais. 

Então eu costumo vencer cada etapa, cada degrau pensando dessa forma. Pensando exatamente 

dessa forma. Não aceito que eu seja menos. Eu sou mais e continuo sendo mais. 

 Então, assim que pude, finalizei meus estudos, concluí. Assim que pude, procurei fazer 

cursos pelo SENAI, pelo SENAC, que hoje me ajudam nas coisas que eu produzo na área de 

confeitaria, na área de panificação, para as coisas que eu posso fazer. Então eu procuro a 

melhoria não apenas para mim, mas para aqueles que estão à minha volta também. Procurando 

lembrar sempre de onde saí e onde cheguei. Para ter aquele equilíbrio de não pensar em voltar 

e não querer ultrapassar. Porque existe um limite. Então nós não podemos ultrapassar o nosso 

limite, mas também não podemos retroceder. Então quando eu pensei que o limite era um ponto, 

eu vi que eu poderia chegar mais adiante. E cada vez que eu chego naquele ponto, eu percebo 

que posso mais um pouco.  

Eu comecei a estudar cedo. Minha mãe sempre foi bem taxativa em relação aos estudos. 

Então, eu lembro que todos os dias minha mãe me levava e me buscava no colégio. Não existia 

distância de escola, não existia tempo chuvoso, não existia lama no caminho. Minha mãe me 

levava e me buscava todos os dias, bem como os meus irmãos também. E cada escola que eu 

passei, cada ano que eu concluía, cada formatura que era feita e que eu participava, que era 

graduada ali naquele ano, era uma experiência incrível. E tudo que eu vivia dentro do colégio, 

com todo o desenvolvimento acadêmico que eu tinha e tenho, eu só me dava mais vontade ainda 

de continuar estudando. Então, eu nunca perdi de ano.  

Nunca perdi de ano. Já tive estudo interrompido, mas nunca perdi de ano [..] que foi 

Feira de Santana. E nessa outra cidade, eu parei os estudos, eu não dei continuidade, porque foi 

uma vida difícil. Então, devido a muitos ciúmes do marido na época, devido a não ter uma rede 



177 

 

de apoio que me ajudasse com as crianças, por exemplo, para que eu pudesse regressar ao 

colégio, eu paralisei os estudos. 

E aí, fiquei por alguns anos sem estudar, até que regressei para Vila de Abrantes 

novamente. Regressando para Vila de Abrantes, eu me inscrevi, me matriculei na EJA em 2014, 

que tinha o curso de cooperativismo, que na época acabou que não foi, a frente também... Que 

não foi a frente também, aí esse estudo, mais uma vez, foi interrompido. Porque eu passei uma 

situação na família e tal, então o curso, mais uma vez, foi interrompido. 

Depois disso, me mudei para uma outra localidade, que já foi ali divisa entre Bahia e 

Sergipe, no povoado de Costa Azul, lá na Divisa Bahia Sergipe, em uma vila de pescadores. E 

ali eu dei continuidade a uma obra religiosa que tinha sido instalada lá. E passado esse período, 

regressando em 2015, 2016, para Vila de Abrantes novamente, então, em 2017, eu resolvi 

novamente me inscrever na EJA. 

Na verdade, quando eu fui me matricular, o meu plano não era a EJA, o meu plano era 

os anos corridos normais. Porém, quando eu cheguei lá, uma das funcionárias, uma das 

secretárias, me apresentou a EJA como opção. E eu confesso que a minha primeira visão da 

EJA foi a vantagem de não ficar três anos, mas ficar dois anos. Então, eu vi uma vantagem, 

porque eu já tinha mais de 20 anos, nessa época eu já tinha 27 anos. Então, eu vi uma vantagem 

em economizar um ano. 

E confesso que me matriculei mais por conta disso. Mas, a partir do momento que eu 

comecei a estudar, a partir do momento que eu conheci os professores e esse projeto, eu percebi 

que se tivesse mais dois anos, mais quatro, mais cinco, mais dez anos para fazer, eu faria. Porque 

foi uma experiência incrível. Eu conheci professores maravilhosos e somos tratados de uma 

forma tão genial por esses professores, são tão atrativos na sua forma de ensino, na sua 

linguagem, que acaba conquistando o aluno, embora adulto, mas conquista de uma forma que 

eu me sentia uma adolescente estudando. Eu me sentia dessa forma. Então, eu ia para o colégio 

e eu queria ficar na escola estudando. 

E aí, vieram aqueles congressos, coisas que eu não tinha vivido em nenhum momento. 

E vieram aqueles congressos e ali no congresso a gente pôde desenvolver tudo aquilo que a 

gente aprendia e pôde fazer muito mais até que chegaram aquelas oficinas e como eu sempre 

fui muito para o lado da escrita, não perdi a chance de fazer parte da oficina de escrita. Então, 

eu me senti muito grata a todos aqueles professores, aquela rede de apoio que eu tive. 

E ali eu via mães com crianças dentro da sala de aula, professores que ajudavam essas 

mães com seus filhos pequenos, alunos que ajudavam uns aos outros, dando esse suporte e coisa 

que eu não tinha visto em nenhum outro lugar. Então, é um projeto que eu vejo que é de grande 



178 

 

relevância na vida adulta, na vida de um jovem. É de grande relevância porque nos abre portas 

de uma forma que não conseguimos abrir antes. A porta estava fechada, mas através desse 

projeto essa porta foi aberta para mim. E hoje, sete anos depois dessa entrada por essa porta, eu 

estou aqui dando essa entrevista. Então, é uma porta que se abriu e até hoje não fechou. 

Mantenho, continuo, não com a mesma assiduidade que eu fazia na época da escola, na 

época do projeto da EJA, mas continuo escrevendo sim. Esse ano eu já escrevi, ano passado. 

Então, existem épocas, vou dizer assim, tem dias que eu sento e escrevo dois, três poemas em 

questão de 30 minutos, uma hora de relógio. Vem aquela inspiração, sento ali e escrevo. Aí fica 

um tempinho sem escrever mais, daqui a pouco já escrevo novamente. De lá para cá já fiz mais 

alguns poemas, fiz alguns textos e é uma forma de eu me expressar. Eu me expresso através 

daquilo que eu escrevo. Aquilo que eu escrevo geralmente é algo que eu vivi, que eu estou 

vivendo. Ou é algo que alguém conversou comigo e eu consigo captar o sentimento daquele 

indivíduo, eu consigo captar aquele sentimento e através disso eu transcrevo. 

Meu pai e minha mãe concluíram o ensino médio. Eu tive bons exemplos e bons 

conselhos. Bons exemplos e bons conselhos. Apoio para continuar os estudos. Hoje, por 

exemplo, minha irmã faz faculdade de nutrição. E ela não trabalha porque meu pai dá esse 

suporte a ela.  

Então, esse mesmo suporte eu tive, de ser ajudada, de ter essa rede de apoio. Quando eu 

entrei na EJA com dois filhos pequenos, recém-separada, foi essa rede de apoio que me acolheu. 

Meu pai e minha mãe. Então eu ia para o colégio e eles ficavam com os meninos em casa. Às 

vezes os meninos choravam e tudo.  

 Eu trabalhei em muitas casas. Em diversas casas, na verdade. Já trabalhei como babá. 

Já trabalhei como cuidadora de idoso. Já trabalhei como diarista. Já fui doméstica. Eu já fiz 

muita coisa. Muita coisa nesse sentido. Quando eu morava no interior, eu fazia muitos trabalhos 

também nesse sentido. E ainda tinha o trabalho braçal de roça. Capinar, fazer farinha, fazer 

beiju, raspar mandioca. Que a gente prepara ali a mandioca raspando. Para depois servar, que é 

moer a mandioca na roça. A gente fala servar a mandioca no moinho. E depois prensar, colocar 

na prensa. E na época era tudo manual. Não tínhamos a casa de farinha elétrica onde eu morava. 

Então era o processo todo manual.  

Então, às vezes, com os meninos pequenos, eu levantava por volta de uma da manhã. 

Desci para a casa de farinha para iniciar o processo de fazer farinha. Que só finalizava às 17, 

18, 19 horas do dia seguinte. Então eu ficava me desdobrando entre o trabalho braçal e cuidar 

dos filhos. E passado isso, tinha muita oferta de fazer farinha de meia. É quando alguém dá o 

produto, mas você faz e no final divide, meio a meio. Aí fazia muito isso. Então como eu não 



179 

 

tinha a minha própria plantação, eu fazia de meia com muitas pessoas. Então a pessoa oferecia 

a plantação de mandioca. Eu ia, arrancava, carregava para a casa de farinha. Raspava a 

mandioca e ali fazia o processo de servar, de prensar. E aí algumas pessoas ajudavam, e essas 

pessoas que ajudavam, cada pessoa recebia uma parte do produto feito.  

Era muito trabalhoso. Já trabalhei em roçar terra com gado mesmo, sem ser com trator. 

Já trabalhei em em roçagem de terra. Então eu sei o que é ter as mãos literalmente sangrando, 

de colocar a mão no arado mesmo. Eu sei o que é ter as mãos literalmente sangrando mesmo, 

porque sangra essa parte interna toda da mão, sangra, fere tudo. Porque a gente precisa empurrar 

o arado e instigar o boi ou cavalo a andar. E é um processo terrível. E na época para ganhar 20, 

25 reais por dia. Então eu começava às 5 da manhã e finalizava às 18. Levava um lanche, alguma 

coisa, um biscoito, alguma coisa para as crianças. Botava um paninho no chão, eles sentavam 

e ali eu trabalhava o dia todo para sustentar os meninos. Eu não tive no meu primeiro casamento, 

eu não tive o apoio que eu esperaria ter, não tive. Então eu me virava para não deixar faltar nada 

para as crianças. Eu me virava, fazia, corria atrás. 

 Inclusive, quando eu iniciei o estudo na EJA, eu estava trabalhando numa casa de 

família de uma senhora. Então eu fazia dois trabalhos na casa dela. Eu cuidava da senhora, ela 

tinha 82 anos de idade. Eu cuidava dela e cuidava da casa. Eu chegava no trabalho às sete e só 

saía do trabalho às 17h30. Então tinha dias que eu conseguia ir do trabalho direto para o colégio. 

Me arrumava rapidinho na casa dela e ia direto para o colégio para não me atrasar. E tinha dias 

também que eu chegava atrasada, porque também ia direto do trabalho para o colégio. E foi 

assim quase o ano inteiro de 2017. Quase o ano inteiro. Depois disso eu fui, ainda durante o 

período que eu estudei, apareceu outros serviços também de cuidadora de idoso.  

Eu gosto de cuidar de idoso e de cuidar de criança. Sou apaixonada por essas duas 

classes, eu gosto muito. Então apareceu alguns serviços de cuidadora de idoso. E eu cuidava de 

idoso, dava banho, dava comida, dava remédio, trocava. Todo aquele cuidado que o idoso 

precisa, eu ofertava. De babá também, consegui alguns serviços de babá. Então eu trabalhei em 

todas essas áreas. 

 Eu tive uma patroa que ela era tão abusiva em relação ao serviço doméstico, que às 

vezes eu estava limpando uma superfície e ela vinha atrás passando a mão. E se pra ela tivesse 

uma poeirinha ou algo desse tipo, ela queria que eu limpasse tudo novamente. E ela tinha filhos 

e eu pegava duas conduções pra chegar na casa dela. Então eu saía de casa por volta de quatro 

e meia da manhã pra estar na casa dela às sete. Eu pegava duas conduções. E eu chegava na 

casa dela e tinha que esperar os filhos dela. A hora que os filhos dela acordassem, a hora que 



180 

 

os filhos dela quisessem sair do quarto pra eu ter acesso pra limpar. E se eu não limpasse, ela 

achava por direito não me pagar. 

 Então chegou, eram momentos em que eu fiz durante alguns dias esse serviço por mera 

precisão. Porque precisava muito do valor, porque foi uma época que minha filha tinha feito 

cirurgia de hérnia umbilical. E eu precisava desse valor pra custear a medicação dela. Então eu 

fui trabalhar, deixei ela operada aos cuidados da avó. E fui trabalhar, trabalhei um mês e quinze 

dias também. Foi só o período de custear a medicação dela do que ela precisava. Depois disso 

eu não fiquei mais no trabalho porque aturei muitos desses abusos. 

Inclusive do marido dela também, do filho mais velho. Que tem pessoas que se acham 

no direito de flertar com os funcionários. E se acham no direito de passar tocando em você e 

você não pode falar nada. Então faziam testes comigo espalhando dinheiro pela casa pra ver se 

eu iria furtar ou não. Passei muito por isso também. Às vezes colocavam dinheiro debaixo da 

cama pra quando eu fosse varrer eu achava. Deixavam joias espalhadas pra na hora que eu fosse 

limpar ver as joias e nunca furtei nada. Ao contrário disso, todos os dias que isso acontecia eles 

chegavam do trabalho. Eu entregava nas mãos e dizia que eu achei. Mas eu sabia que aquilo ali 

havia sido plantado pra ver se de alguma forma eu iria furtar.  

Eu só podia comer depois que eles comessem. Não podia comer antes. E tinha dia que 

quando eles comiam era duas, três da tarde. Então uma pessoa que sai de casa às quatro e meia 

da manhã. Come antes de sair de casa, esperar até três horas pra conseguir almoçar. Tinha dia 

que eu passava mal. Mas mesmo assim eu suportei aqueles dias em prol da medicação de minha 

filha. Depois disso todos os trabalhos a esse nível que eu tive eu procurei não ficar em trabalhos 

abusivos dessa forma. Porque machuca muito a pessoa que precisa trabalhar pra ter uma renda 

e ter que passar por situações como essa.  

Quase fui abusada uma vez por um dos patrões. Tava no quarto da empregada, banheiro 

da empregada. E não sabia que eles tinham chave extras. E eu tava lá tomando banho, terminei 

de tomar banho. Quando saí do banheiro o patrão e o filho estavam dentro do quarto. E queria 

abusar. Mas eu comecei a gritar e tal. Uma das filhas dela que ouviu e veio. E mesmo não 

falando nada, não cobrando do pai ou do irmão aquela atitude. Mas ela apareceu e ali 

interrompeu a situação. Então são coisas que nós mulheres passamos principalmente quando 

mulheres negras. Principalmente mulheres periféricas. Mulheres que precisam trabalhar pra 

trazer um recurso pra sua família, pra seus filhos. Tem que passar por situações como essa e 

infelizmente nós não temos voz para reclamar. Então eu sei o que é passar por tudo isso e não 

ter voz pra reclamar. Porque nesse momento a voz que grita em nós é a voz da precisão. 



181 

 

Então a gente entende, se eu não fizer, eu também não recebo. Se eu não receber, vai 

faltar pros filhos. Então eu passava por determinadas situações apenas por causa dos filhos. Pra 

que eu pudesse ter recurso pra eles. Se não fosse eles, eu simplesmente não passava. Então até 

os dias de hoje, situações como essa existem. Existem mulheres que são abusadas em seus 

setores de trabalho. Existem mulheres que são humilhadas pela sua cor de pele. Assim como 

homens também. Mas falando em relação a mulheres, existem muitas mulheres que não têm 

voz. E que a única coisa que elas podem fazer é continuar. Eu fui uma dessas mulheres nessa 

época. 

Buscamos ajudar a comunidade com questões de alimentação, doação de cestas básicas, 

ajuda financeira, material de construção. Recentemente ajudamos na doação de material de 

construção de casas, arrecadando material também para ajudar as pessoas na questão de saúde. 

Pessoas que são formadas na área da saúde, enfermagem e outras áreas. Fisioterapeuta, 

nutricionista. . Então temos esse projeto de ajuda comunitária. 

Então, passei a adotar alguns cuidados que antes eu não tinha. Eu não me preocupava. 

A verdade é essa. Eu priorizava cuidar dos alheios e não de mim, mas eu tenho aprendido a me 

priorizar em algumas situações. Tenho aprendido. 

 Eu tenho planos de fazer a minha faculdade. É algo que eu não desisti, não quero 

desistir. Eu pretendo fazer faculdade de Letras. Mas, enquanto isso, eu quero fazer também 

outros cursos profissionalizantes para estar já atuando em algumas áreas que eu goste também. 

E que eu me sinta bem fazendo. Não adianta você só querer fazer, mas tem que ser algo que 

você goste, que você se sinta bem. Agora, a faculdade não é só um projeto. Ela é a realização 

de um sonho. Que é uma área que eu me identifico muito, sempre me identifiquei, sempre 

gostei. Então, eu pretendo fazer a faculdade de Letras, mas eu quero fazer algo também voltado 

para lidar com crianças de maneira especial. Aquelas psicopedagogia, neuropedagogia, coisas 

assim. Que eu possa lidar com crianças também nessa área. Porque é uma área carente. É uma 

área carente nas escolas. 

Meu filho tem TDAH e a escola não tem recurso, não tem preparo para recebê-lo. Então, 

ele tem que se igualar aos outros alunos, ou então ele não vai. Ou ele se iguala recebendo o 

mesmo ensinamento, da mesma forma, ou então ele fica para trás. E o resultado disso tem sido 

esse. A maioria das vezes ele tem ficado para trás pela dificuldade no aprendizado. Então, como 

a escola não tem esse recurso para ajudar esses jovens, esses adolescentes, e algumas até 

crianças, eles se travam. E aí eles veem os outros avançando e eles continuam ali, continuam 

dizendo, não consegui, não aprendi, me ajude aqui.  Mas a escola segue e eles ficam. Então, eu 



182 

 

quero poder me especializar nessa área para ajudar. Jovens, crianças, nessa fase da vida 

também. 

Sou esse tipo de mãe bem leoa mesmo, que protege, que cuida, que mete as caras. Minha 

filha passou por uma situação racial no colégio também que ela estudou e eu fui para a escola 

imediatamente. Fui na Secretaria de Educação. Chamaram ela de negrinha na fila do almoço. 

Disse que ela era uma negrinha que não tinha que estar ali na fila não, que o lugar dela não era 

naquela fila esperando o almoço não, que era para ir para a cozinha. Foi na escola, no colégio 

estadual Nadir, em Arembepe. Partiu de alguns alunos. Então, receberam o apoio de alguns dos 

funcionários que estavam ali. Eu digo apoio pelo fato de dar risada, de concordar.  Ao invés de 

intervir, é como se tivesse apoiado. Então, eu fui. Ela se sentiu muito mal com a situação, lógico. 

Eu fui recorrer aos direitos dela.E aqueles que fizeram tais comentários foram punidos. Bem 

como os funcionários que apoiaram. 

 Então, eu sou esse tipo de mãe. Então, a maternidade, para mim, a maternidade é algo 

que me tornou melhor. Eu me tornei uma pessoa melhor depois que fui mãe. Eu me tornei uma 

pessoa melhor. Tenho meus dois filhos. O outro não está comigo. Ele faleceu. Mas, 

independente de qualquer situação, eu fui mãe de três filhos. Tem G. de 18 anos e L. de 16. E 

se o pequeno estivesse aqui, estaria com um aninho e alguns meses. Eu me considero uma 

super-mãe. Briguei por eles. 

E, mesmo num relacionamento abusivo, que muitas mulheres não conseguem sair, não 

é só porque não querem. As pessoas falam, está com esse cara aí, por que quer? Não é só isso. 

É como se fosse uma prisão. É como se fosse uma prisão. Só que essa prisão, ela parece ser 

bonitinha, ela parece ser arrumada, ela parece ser organizada. A porta da prisão está lá, está 

destrancada, você pode sair a hora que você quiser, mas você olha para a prisão e você enxerga 

um conforto. É como se fôssemos cegadas por aquele conforto. E ficamos ali, mas a porta está 

aberta. Chega um momento em que você começa a ter flashes do que é realmente aquele 

conforto. Do mal que aquilo ali, que você achava que era bom, está te fazendo. Foi quando eu 

comecei a abrir os meus olhos. Eu já tinha 8, 9 anos casada. Mas foi quando eu comecei a abrir 

os meus olhos, foi quando eu enxergava, olhava para os meus filhos e via eles no canto em cima 

da cama, com medo, por causa da briga que estava acontecendo. Eu olhava para eles, via eles 

chorando com medo por causa daquela discussão que estava acontecendo. E isso começou a 

abrir meus olhos. E foi isso que me impulsionou a sair daquela prisão. Na época não foi nem 

eu. Foi ver eles daquela forma. Vê-los daquele jeito me impulsionou a sair daquela prisão em 

que eu vivia. Então eu simplesmente fui sem olhar para trás. Literalmente fui. Não levei 

absolutamente nada. Deixei tudo para trás. Peguei os dois e segui meu caminho. 



183 

 

A partir desse período, seguimos as nossas vidas praticamente sozinhos. Meu pai me 

ajudou, minha mãe me ajudou, mas o progenitor nunca mais esteve presente A partir desse 

período, foi só eu e eles. E agora está aí minha filha formada. E agora pleiteia fazer a faculdade 

de engenharia de produção civil. E depois já fala nas pós-graduação, arquitetura e urbanismo. 

Pretende fazer doutorado, mestrado em engenharia. É o plano dela e eu apoio 100%. Enquanto 

ela não havia se formado, ela falava várias vezes, “Mãe, apareceu um trabalho aqui. Mãe, 

apareceu”... Eu dizia, não, vai estudar. Vai estudar, eu quero que você estude. “Não, mãe, mas 

para ajudar dentro de casa.” Eu dizia, eu sei, seria muito bem-vindo. Mas eu dizia, priorize os 

seus estudos. Quero ver você formada. Você vai estudar. Nunca perdeu de ano. Sempre 

priorizando os estudos. Então, é necessária essa rede de apoio. 

Meu filho está no segundo ano, com toda dificuldade, mas já está no segundo ano. E eu 

sempre digo para ele, meu filho, estude. Estude.  Então, esses são todos os meus projetos.  


