
1 
 

  

 

 

 

 

UNIVERSIDADE FEDERAL DA BAHIA 
INSTITUTO DE HUMANIDADES, ARTES E CIÊNCIAS 

PROFESSOR MILTON SANTOS 
PROGRAMA DE PÓS-GRADUAÇÃO EM RELAÇÕES INTERNACIONAIS 

 

 

 

 

EDVALDO MENDES ARAÚJO 
(Zulu Araújo) 

 

  

 

 

POLÍTICAS CULTURAIS NO INTERCÂMBIO AFRO-LATINO: 
BRASIL, COLÔMBIA E EQUADOR – 2003/2010 

 

 

 

 

 

 

 

 

Salvador – Bahia 
2024 

  



2 
 

  



3 

EDVALDO MENDES ARAÚJO 
(Zulu Araújo) 

 

 

 

 

 

 

 

 

POLÍTICAS CULTURAIS NO INTERCÂMBIO AFRO-LATINO: 
BRASIL, COLÔMBIA E EQUADOR – 2003/2010 

 

 

 

 

 

 

 

Tese de Doutorado apresentada ao 
Programa de Pós-Graduação em Relações 
Internacionais do Instituto de Humanidades, 
Artes e Ciências Professor Milton Santos, 
Universidade Federal da Bahia, como 
requisito para obtenção do grau de Doutor. 
 
Orientador: 
Professor Doutor Victor Coutinho Lage. 
 

 

 

 

 

 

 

 

Salvador – Bahia 

2024 



4 
 

  



5 

MEMÓRIA AFETIVA 

 
Na minha dissertação de mestrado, intitulada Políticas públicas de cultura para afro- 

-latinos, o trabalho da Fundação Cultural Palmares - 2003/2010 (2020), afirmei que minha 
presença afetiva e profissional no campo da cultura – assim como meu particular interesse em 
entender a função, o papel e a importância da cultura para os africanos e afrodescendentes – 
vinha de longe e sempre foi fonte de curiosidades e indagações. Afirmei, ainda, que essas 
indagações passaram para o terreno das preocupações quando fui dirigir a Fundação Cultural 
Palmares nas gestões dos ministros da Cultura Gilberto Gil e Juca Ferreira no período de 2003 
a 2010.  

Afinal, a Fundação Cultural Palmares, além de ser a primeira instituição constituída pelo 
Estado brasileiro com a função precípua de, por meio da cultura, promover a inclusão plena dos 
negros na sociedade brasileira, também tinha como missão formular e executar políticas 
públicas de cultura que promovessem, preservassem e divulgassem as manifestações culturais 
de origem negra no Brasil. Sobretudo, tinha contado com a minha participação ativa quando 
das discussões para sua criação no período da Assembleia Nacional Constituinte.  

O segundo momento que essas indagações me tocaram profundamente foi quando estive 
na República dos Camarões, em 2015, como pesquisador do projeto Brasil: DNA África, que 
resultou num documentário exibido pela TV Globo, momento em que descobri, por meio dos 
testes de DNA, que minha origem era do povo Tikar e não yorubana como eu imaginava. Essa 
etnia, que está localizada majoritariamente na cidade de Bankin, existe há mais de 1.200 anos 
e funcionou para mim como uma revelação. Ali, percebi que a contribuição cultural africana 
para a humanidade, e particularmente para o Brasil, era muito maior do que podíamos imaginar; 
e que se não fossem a força das nossas culturas e a resiliência dos nossos ancestrais, teríamos 
sucumbido a esses crimes hediondos cometidos contra os africanos e seus descendentes: o 
tráfico negreiro e a escravidão.  

Ao me deparar com essas angústias e curiosidades na diretoria da Fundação Palmares, 
instalaram-se na minha cabeça três grandes indagações:  

• Primeira - Por que por meio da cultura e não da educação, da economia ou da 
justiça se deveria promover a articulação dos variados campos e das variadas 
dimensões da vida para a inclusão plena do negro na sociedade brasileira?  

• Segunda - Por que o Movimento Negro Brasileiro e seus aliados definiram a 
cultura como espaço estratégico para a luta de combate ao racismo e a promoção 
da igualdade?  

• Terceira - As políticas públicas de cultura estavam cumprindo com a missão de 
combater o racismo e de criar as condições mínimas para a promoção da 
igualdade e a inclusão dos negros/as no Brasil?  

Com o desenrolar das atividades na Fundação Palmares e as oportunidades de contato 
com as mais diversas e distintas comunidades negras no Brasil e no exterior, particularmente 
na América Latina, passei a perceber que o grande elo que une os afrodescendentes ao redor do 
mundo, seja na luta ou no lúdico, é a cultura. Afinal, foi o que nos restou para que pudéssemos 
sobreviver com o mínimo de dignidade diante dessa tragédia monumental e transatlântica 
chamada escravidão.  

Portanto, o que estou me propondo agora é entender a cultura enquanto política pública 
nas relações internacionais, com suas ações organizadas e coordenadas pelo Estado; analisá-la 



6 
 

e avaliá-la no período em que estive à frente da instituição responsável por essa política no 
Brasil; e discutir como essa política pôde contribuir para que fosse reduzida a dívida impagável 
para com os afrodescendentes do Brasil e, em alguma medida, na América Latina, tendo a 
Colômbia e o Equador enquanto espaços de referência.  

Por fim, esse esforço intelectual, após mais de 70 voltas em torno do sol, é também uma 
homenagem à continuidade da nossa presença no planeta Terra, por meio da minha neta Júlia 
Mendes Villas Boas. 

 
Toca a zabumba que a terra é nossa! 

  



7 

AGRADECIMENTOS 
 
Agradeço de forma especial ao meu orientador, professor Victor Coutinho Lage, que 

conheci na banca de seleção para o doutorado (2020), em plena pandemia, cuja atenção, carinho 
e respeito com os quais lidou comigo e com as minhas angústias investigativas, ao longo desses 
últimos quatro anos, se transformaram em confiança e amizade mútua.  

Agradeço, ainda, às pessoas aqui citadas pelo apoio, carinho e solidariedade que tiveram 
comigo para que esse desafio se transformasse em realidade.  

Alexandra Perea  
Bruno Henrique Melo  
Cláudia Miranda 
Daise Pereira 
Elsa Kraychette 
Embaixadora Maria Elisa Luna 
Fanny Milena Quiñones 
Gilberto Gil 
João Jorge dos Santos Rodrigues 
Josi Fernandes Sales 
Karina Muniz 
Katiane Zape 
Lilian Figueroa 
Paulo Miguez 
Regina Bonfim 
Silvia Mendes 
Valdicley Villas Boas  
Zeo Antonelli  

 

  



8 
 

  



9 

RESUMO 
 
Esta tese de doutorado propõe o estudo das políticas públicas de cultura para os afro- 

-latinos que foram desenvolvidas pelo Ministério da Cultura do Brasil, por meio da Fundação 
Cultural Palmares, no período compreendido entre os anos de 2003 a 2010, e que influenciaram 
as políticas de cultura desenvolvidas na Colômbia e no Equador, países com os quais a 
Fundação Cultural Palmares manteve intensas relações de cooperação internacional. A pesquisa 
toma como referência as ações formuladas e executadas pelo Ministério da Cultura do 
Brasil/Fundação Cultural Palmares, em articulação com os ministérios da Cultura da Colômbia 
e do Equador. Nesse sentido, a tese elenca as principais ações que foram executadas ou tiveram 
a participação ativa da Fundação Cultural Palmares e as analisa a partir dos documentos 
produzidos em seminários internacionais por estudiosos, diplomatas e ativistas culturais da 
América Latina.  

O material analisado inclui, ainda, registros dos encontros entre ministros da Cultura dos 
países latino-americanos, voltados a uma agenda afrodescendente nas Américas, relatórios de 
gestão institucionais, palestras, documentos, manifestos públicos e matérias na imprensa. 
Também foram conduzidas entrevistas com autoridades que desempenharam papéis 
importantes no período e foram incorporados depoimentos de beneficiários dos projetos de 
intercâmbio cultural entre esses países. Com isso, o objetivo principal é identificar os resultados 
alcançados na valorização, preservação e difusão das manifestações culturais de origem negra 
na América Latina, bem como o fortalecimento da cooperação internacional entre esses países 
a partir das políticas culturais voltadas para os afro-latinos. 

Para a consecução desse objetivo, a tese coloca em diálogo, de maneira inovadora, 
estudos sobre cooperação internacional para o desenvolvimento com discussões conceituais 
sobre raça, racismo, cultura e identidade nas relações internacionais e sobre políticas públicas 
de cultura para afro-latinos. Assim, a pesquisa apresenta potencial impacto tanto para debates 
conceituais contemporâneos no campo de relações internacionais quanto para a análise, o 
aprimoramento e a formulação de políticas públicas (em âmbitos nacional e internacional) para 
a cultura, com destaque para afro-latinos.   

Palavras-chave: Afro-latino; América Latina; cooperação internacional; cultura negra; 
Fundação Cultural Palmares; políticas públicas de cultura; racismo; relações internacionais.   
  



10 
 

ABSTRACT 
 
This doctoral thesis proposes a study of public cultural policies for Afro-Latinos 

developed by Brazil’s Ministry of Culture through the Palmares Cultural Foundation during the 
period from 2003 to 2010, which influenced cultural policies implemented in Colombia and 
Ecuador — countries with which the Palmares Cultural Foundation maintained close 
international cooperation relations. The research takes as a reference the actions formulated and 
executed by Brazil’s Ministry of Culture/Palmares Cultural Foundation in collaboration with 
the Ministries of Culture of Colombia and Ecuador. In this regard, the thesis lists the main 
actions carried out or actively participated in by the Palmares Cultural Foundation and analyzes 
them based on documents produced in international seminars by scholars, diplomats, and 
cultural activists from Latin America. 

The material analyzed also includes records of meetings between Ministers of Culture of 
Latin American countries focused on an Afro-descendant agenda in the Americas, institutional 
management reports, lectures, documents, public manifestos, and press articles. Interviews 
were also conducted with authorities who played significant roles during the period, along with 
testimonies from beneficiaries of cultural exchange projects among these countries. 

The main objective is to identify the results achieved in valuing, preserving, and 
disseminating cultural manifestations of Black origin in Latin America, as well as in 
strengthening international cooperation among these countries through cultural policies 
directed toward Afro-Latinos. To achieve this objective, the thesis innovatively integrates 
studies on International Development Cooperation with conceptual discussions about race, 
racism, culture, and identity in international relations and public cultural policies for Afro- 
-Latinos. 

Thus, the research presents a potential impact both for contemporary conceptual debates 
in the field of International Relations and for the analysis, enhancement, and formulation of 
public policies (at national and international levels) for culture, with an emphasis on Afro- 
-Latinos. 

Keywords: Afro-Latino; Latin America; international cooperation; black culture; 
Palmares Cultural Foundation; public cultural policies; racism; international relations. 

 

  



11 

RESUMEN 
 
Esta tesis doctoral propone el estudio de las políticas públicas de cultura para los afro- 

-latinos desarrolladas por el Ministerio de Cultura de Brasil, a través de la Fundación Cultural 
Palmares, en el período comprendido entre los años 2003 y 2010, las cuales influyeron en las 
políticas culturales implementadas en Colombia y Ecuador, países con los que la Fundación 
Cultural Palmares mantuvo intensas relaciones de cooperación internacional. La investigación 
toma como referencia las acciones formuladas y ejecutadas por el Ministerio de Cultura de 
Brasil/Fundación Cultural Palmares, en articulación con los Ministerios de Cultura de 
Colombia y Ecuador. En este sentido, la tesis enumera las principales acciones que fueron 
ejecutadas o contaron con la participación activa de la Fundación Cultural Palmares y las 
analiza a partir de documentos producidos en seminarios internacionales por estudiosos, 
diplomáticos y activistas culturales de América Latina. 

El material analizado incluye, además, registros de los encuentros entre ministros de 
Cultura de países latinoamericanos, orientados a una agenda afrodescendiente en las Américas, 
informes de gestión institucional, conferencias, documentos, manifiestos públicos y reportajes 
en la prensa. También se llevaron a cabo entrevistas con autoridades que desempeñaron papeles 
importantes en el período, e incluyeron testimonios de beneficiarios de proyectos de 
intercambio cultural entre estos países. 

De esta forma, el objetivo principal es identificar los resultados alcanzados en la 
valorización, preservación y difusión de las manifestaciones culturales de origen negro en 
América Latina, así como el fortalecimiento de la cooperación internacional entre estos países 
a partir de las políticas culturales dirigidas a los afro-latinos. Para lograr este objetivo, la tesis 
pone en diálogo, de manera innovadora, estudios sobre Cooperación Internacional para el 
Desarrollo con debates conceptuales sobre raza, racismo, cultura e identidad en las relaciones 
internacionales y sobre políticas públicas de cultura para afro-latinos. 

Así, la investigación presenta un impacto potencial tanto para los debates conceptuales 
contemporáneos en el campo de las Relaciones Internacionales como para el análisis, 
perfeccionamiento y formulación de políticas públicas (en los ámbitos nacional e internacional) 
para la cultura, con énfasis en los afro-latinos.  
Palabras clave: Afro-latino; América Latina; cooperación internacional; cultura negra; 
Fundación Cultural Palmares; políticas públicas de cultura; racismo; relaciones internacionales. 
  



12 
 

  



13 

LISTA DE ABREVIATURAS E SIGLAS 
 
AECID – Agência Espanhola Internacional para o Desenvolvimento  
CIAD – Conferência de Intelectuais da África e da Diáspora 
CID – Cooperação Internacional para o Desenvolvimento 
CNIRC – Centro Nacional de Informação e Referência da Cultura Negra 
CPLP – Comunidade dos Países de Língua Portuguesa 
D.O.U. – Diário Oficial da União 
FCP – Fundação Cultural Palmares 
FESMAN – Festival Mundial das Artes Negras 
FHC – Fernando Henrique Cardoso 
FIDA – Fundo Internacional de Desenvolvimento Agrícola 
FNB – Frente Negra Brasileira 
FUNAG – Fundação Alexandre de Gusmão  
IPHAN – Instituto do Patrimônio Histórico e Artístico Nacional 
MinC – Ministério da Cultura 
MN – Movimento Negro 
MNU – Movimento Negro Unificado  
NEAB – Núcleos de Estudos Afro-Brasileiros 
OEI – Organização dos Estados Ibero-Americanos  
OIM – Organização Internacional para as Migrações.  
ONG – Organização Não Governamental 
ONU – Organização das Nações Unidas 
PNUD – Programa de Desenvolvimento das Nações Unidas 
PROCEM – Programa Nacional do Centenário da Abolição da Escravatura 
SEGIB – Secretaria-Geral Ibero-Americana 
SEPPIR – Secretaria Especial de Políticas de Promoção da Igualdade Racial 
UERJ – Universidade do Estado do Rio de Janeiro 
UFBA – Universidade Federal da Bahia 
UFRJ – Universidade Federal do Rio de Janeiro  
UFAL – Universidade Federal de Alagoas 
UNIRIO – Universidade Federal do Estado do Rio de Janeiro  
UNESCO – Organização das Nações Unidas para a Educação, a Ciência e a Cultura 
UNILAB – Universidade Luso Afro-Brasileira 
UP – Universidade del Pacífico  
UPN – Universidade Pedagógica Nacional (Colômbia) 



14 
 

  



15 

SUMÁRIO 
 

INTRODUÇÃO  ......................................................................................................................  1 

CAPÍTULO I (Introdução)  ....................................................................................................  7 

1. RELAÇÕES INTERNACIONAIS: DA EUROPA ÀS AMÉRICAS, O MAR 
FOI O CAMINHO ...........................................................................................................................   10 

1.1 Raça e racismo, iluminando as relações internacionais há mais de 200 anos ...........   16 

1.2 “Silenciando o passado”: o experimento da igualdade racial que a  

        Revolução do Haiti introduziu na política internacional .........................................   20 

1.3 Raça e racismo nas relações internacionais: uma verdade inconveniente ................   25 

1.4 Para nunca esquecer ..................................................................................................   28 

1.5 América Latina, um espaço visionário de raças e culturas ........................................  32 

1.6 Afro-latino-americanos e a diáspora africana ...........................................................   34 

1.7  A arquitetura política da destruição e o neoliberalismo na América Latina ............   38 

1.8  O neoliberalismo, o brutalismo e a política .............................................................   49 

CAPÍTULO II 

2. A CENTRALIDADE DA CULTURA NAS RELAÇÕES INTERNACIONAIS ..................   55 

2.1 Cultura, identidades e entre-lugares nas relações internacionais ..............................   56 

2.2 Políticas públicas de cultura ......................................................................................   69 

2.3 Interseccionalidade nas relações internacionais ........................................................   75 

2.4 Cultura, cooperação internacional e desenvolvimento ..............................................   79 

CAPÍTULO III 

3. FUNDAÇÃO CULTURAL PALMARES: UM MARCO HISTÓRICO 
DA SOCIEDADE BRASILEIRA .................................................................................................   84 

3.1 Fundação Palmares: uma história coletiva para um objetivo coletivo ......................   84 

3.2 Fundação Palmares: um espelho da luta contra o racismo institucional no Brasil ...   91 

CAPÍTULO IV 

4. COOPERAÇÃO INTERNACIONAL E DIPLOMACIA CULTURAL  
NO PROGRAMA INTERCÂMBIO AFRO-LATINO ............................................................   103 
4.1 Cooperação Internacional para o Desenvolvimento (CID) .....................................   105 

4.2 Cooperação Sul/Sul (CSS) ......................................................................................   108 

4.3 Diplomacia cultural brasileira .................................................................................   111 

4.4 O Brasil na Cooperação Sul/Sul ..............................................................................   117 



16 
 

4.5 Programa Intercâmbio Afro-Latino ........................................................................   119 

4.5.1  I Encontro Ibero-Americano .............................................................................  141 

4.5.2  Observatório Afro-Latino ...................................................................................  150 

4.6 Esmeraldas – a Pérola Negra do Equador ...............................................................  154 

4.6.1  II Encontro Afro-Latino e Caribenho ...............................................................  158 

5.   CONSIDERAÇÕES FINAIS  ......................................................................................    163 

6. REFERÊNCIAS BIBLIOGRÁFICAS ........................................................................................   169 
 

ANEXOS 

 

ANEXO I - Protocolo de Intenções Colômbia-Brasil ........................................................... 175 

ANEXO II - Declaração de Bogotá  ..................................................................................... 178 

ANEXO III - Discurso do ministro Gilberto Gil - Assinatura de protocolos  ...................... 180 

ANEXO IV - Ata Final - Comissão Mista entre Brasil e Colômbia  .................................... 183 

ANEXO V - Encuentro Iberoamericano de Afrodescendencia – Cartagena  ........................ 187 

ANEXO VI - Declaração de Salvador  ................................................................................. 196 

 

 

 



1 
 

  

INTRODUÇÃO 
 

O Brasil, além de ter sido o último país latino-americano a extinguir a escravidão e de ter 

possuído o maior contingente de escravizados do mundo moderno, tem como um dos seus 

legados a maior população negra fora do continente africano. Por conta dessa longevidade do 

sistema escravocrata brasileiro, como também desse expressivo quantitativo populacional, 

aliado às profundas desigualdades que estruturam nossa sociedade, o Brasil carece de políticas 

públicas, sejam quais forem os campos abordados, para que possamos superar essa tragédia 

humana transatlântica intitulada Escravidão.  

No que diz respeito à América Latina, a situação não é muito distinta. Embora tenhamos 

experiências positivas em vários campos para o enfrentamento das mazelas derivadas do seu 

passado escravocrata, em especial no campo da cultura, a exemplo do que vem ocorrendo na 

Colômbia, Equador, Cuba, Uruguai, Panamá, Costa Rica e Peru, essas experiências são, além 

de reduzidas, esparsas e desarticuladas. Além disso, o Brasil possui baixa inserção cultural na 

região, não só por ser o único país latino a falar o idioma português como também por priorizar, 

ao longo de sua história, as relações políticas, econômicas, culturais e institucionais com a 

Europa e os Estados Unidos.  

Importante ressaltar que dentre os variados fatores que definiram a escolha da Colômbia 

e do Equador como objetos de análise desta pesquisa, um fato histórico e singular definiu em 

grande medida a escolha desses dois países. Entre 2007/2008 (início do Programa Intercâmbio 

Afro-Latino), os três ministros da cultura desses três países eram afrodescendentes: Gilberto 

Passos Gil Moreira (Brasil), Paula Marcela Moreno Zapata (Colômbia) e Antônio Preciado 

Bedoya (Equador), fato inédito na história dos três países bem como da América Latina. Além 

disso, os três comungavam da mesma expectativa no tocante à presença das manifestações 

culturais afro-latinas, de forma digna e respeitosa, nas tratativas de intercâmbio cultural 

latino-americano, mesmo com as diferenças ideológicas existentes entre os governos dos 

quais participavam, visto que, o ministro Antônio Preciado, considerado entre seus pares 

equatorianos como o “poeta da diáspora”, integrava um governo de esquerda, liderado pelo 

então presidente Rafael Correa, Gilberto Gil integrando um governo de centro esquerda 

liderado pelo presidente Lula, e o governo colombiano, liderado pelo presidente Álvaro Uribe, 

que a ministra Paula Moreno Zapata integrava, era marcadamente identificado como de 

extrema direita.  



2 
 

A presença do artista Gilberto Gil no Ministério da Cultura do Brasil, no período de 2003 

a 2008, inaugurou um momento especial acerca da importância estratégica da cultura na cena 

internacional, tendo o Brasil como protagonista. Além da existência de um conjunto de 

pesquisas e estudos no sentido de identificar o legado construído e deixado pelo ministro 

Gilberto Gil para as políticas públicas de cultura no Brasil e no mundo, é inegável que sua 

contribuição enquanto ministro foi relevante e serviu, em grande medida, para reposicionar o 

Brasil no cenário cultural mundial, em particular nos organismos internacionais multilaterais, 

tais como: Unesco, Comunidade dos Países de Língua Portuguesa (CPLP), Mercosul Cultural 

e União Africana (UA).  

Com o continente africano essa relação foi mais expressiva e intensa por conta da estreita 

relação que Gil manteve com a União Africana e o continente, ao longo da sua vida artística e 

cultural, tendo inclusive presidido o maior encontro de intelectuais da África e da Diáspora já 

realizado no Brasil, intitulado: II Conferência dos Intelectuais da África e da Diáspora – II 

CIAD, realizado na cidade de Salvador/Bahia, em julho de 2006, com a presença de 18 chefes 

de estados do continente africano, além do então presidente da República do Brasil Luiz Inácio  

Lula da Silva.  

A prova maior desse reposicionamento foi a liderança estratégica que o Brasil exerceu, 

sob o comando do ministro Gilberto Gil, quando da votação do texto final da Convenção Sobre 

a Proteção e Promoção da Diversidade das Expressões Culturais, promovida pela Unesco, 

realizada em Paris em outubro de 2005. Graças ao seu poder de persuasão, articulação e 

convencimento, em especial junto à Índia, à China e mais especialmente aos países árabes, o 

Brasil obteve uma vitória significativa. Cento e cinquenta países votaram favoravelmente, dois 

países votaram contra (Israel e Estados Unidos) e quatro se abstiveram. Aspectos importantes 

das políticas públicas de cultura que vieram a ser desenvolvidas pela Fundação Cultural 

Palmares na América Latina tiveram por referência os indicativos aprovados nessa convenção, 

como o respeito à diversidade cultural e étnica.  

Por fim, um sinal simbólico dessa experiência exitosa de Gil no campo da cooperação 

internacional por meio da cultura ficou registrado quando da homenagem prestada pela 

Organização das Nações Unidas, em setembro de 2003, ao embaixador brasileiro Sérgio Vieira 

de Melo, assassinado em missão diplomática num atentado terrorista, quando Gil teve a ousadia 

de convidar o secretário-geral da ONU Kofi Annan para subir ao palco e participar como 

percussionista no espetáculo. Simbolicamente, naquele momento, se materializou algo que Gil 



3 

vem afirmando há muito tempo: a cultura é um elemento estratégico do desenvolvimento 

humano e das nações.  

Foi por conta desse espírito que a gestão dos ministros Gilberto Gil (2003-2008) e Juca 

Ferreira (2008-2010) imantou no Sistema MinC que me senti estimulado a realizar essa 

pesquisa, onde a cultura e raça se entrelaçam em um novo mundo, também conhecido como 

América Latina.  

No primeiro capítulo desta pesquisa, abordarei e indicarei como as relações raciais estão 

presentes nas relações internacionais desde os seus primórdios e tratarei do impacto que elas 

produzem nas formulações das políticas culturais em todo o mundo, particularmente nos países 

periféricos, apesar do apagamento que lhes foi imposto nos estudos das relações internacionais. 

Para tanto, farei uso dos estudos, ensaios e artigos produzidos por intelectuais como: Onofre 

Santos Filho, sociólogo, professor do Departamento de Relações Internacionais da Pontifícia 

Universidade Católica de Minas Gerais, em Ultra Aequinoxialem Non Peccari: anarquia, 

estado de natureza e a construção da ordem político-espacial, (2019); Renato da Silveira, 

antropólogo e professor da Universidade Federal da Bahia, em Os selvagens e a massa: o papel 

do racismo científico na montagem da hegemonia ocidental (SILVEIRA, 2000), onde o autor 

traça uma linha do tempo, a partir do advento do iluminismo até os dias atuais, sobre a presença 

da raça e do racismo nas relações entre o Ocidente e o resto do mundo; Immanuel Wallerstein, 

sociólogo e professor de várias universidades, como Universidade McGill em Montreal, e 

Universidade Binghamton, em Nova Iorque, em O universalismo europeu: a retórica do poder 

(WALLERSTEIN, 2007), também será uma referência, pois ali encontraremos reflexões 

críticas sobre esse modo eurocentrista de se ver, analisar e tentar organizar o mundo, a partir 

dos interesses políticos, econômicos, sociais, religiosos e culturais dos europeus.  

Michel-Rolph Trouillot (2016), em Silenciando o passado: poder e a produção da 

história, também estará presente, como prova inconteste do apagamento histórico produzido 

pelo Ocidente, em particular pela França, acerca da Revolução Haitiana, fato este que, aliado a 

um boicote econômico impiedoso àquela nação, impede, até os dias atuais, que a primeira 

revolução vencida por escravizados no mundo possa ter sucesso e o seu povo ser 

definitivamente liberto. Também farei uso da obra Raça e racismo nas relações internacionais: 

confrontando a linha global de cor, organizada por Alexander Anievas, Nivi Manchanda e 

Robbie Shilliam (2015), na qual estudos e pesquisas comprovam que a dimensão racial sempre 

esteve presente na disciplina das relações internacionais. Do mesmo modo, dialogo com o texto 

Ordem branca e política do poder negro, de Robert Vitalis (2016), que relata o modus operandi 



4 
 

utilizado pelos Estados Unidos para apagar dos estudos das relações internacionais no país a 

questão racial, além da reflexão sobre um dos episódios mais bárbaros cometidos pelos 

supremacistas brancos norte-americanos, também conhecido como o Massacre de Tulsa, 

ocorrido em 1921, no estado de Oklahoma, onde uma cidade cuja maioria absoluta da população 

era negra, também conhecida como a Wall Street negra, foi destruída e teve sua população 

massacrada, por conta do seu sucesso econômico.  

 Para discorrer sobre os conceitos que deram origem a terminologias como América 

Latina, afro-latinos e diáspora negra, essenciais para a compreensão do escopo da pesquisa, 

utilizarei dos estudos realizados por Mauricio Tenorio Trillo e Sergio B. F. Tavolaro. Este que, 

em seu trabalho América Latina, variável independente? Para uma crítica ao binômio centro- 

-periferia, aborda a força que o termo adquiriu ao longo do tempo. Já a partir dos estudos 

produzidos pelo historiador americano George Reid Andrews e pelo professor de História e 

Economia da América Latina na Universidade de Harvard Alejandro De La Fuente apresentarei 

suas reflexões sobre os povos de ascendência africana na América Latina, para que haja uma 

melhor compreensão das distintas identidades da América Latina.  

Buscarei, ainda, no ensaio do filósofo, cientista político, historiador, intelectual e 

atualmente professor na Universidade de Witwatersrand, em Joanesburgo, o camaronês Achille 

Mbembe, intitulado Brutalismo, as análises necessárias para a compreensão de como o 

neoliberalismo tem incidido e agido nos países periféricos, em particular nos países latino- 

-americanos, e de como a questão racial está presente nesse cenário contemporâneo. A 

conclusão do capítulo terá como referência as discussões propostas por Victor Coutinho Lage 

(UFBA) sobre o “Atlântico Vermelho”, assim como pelo já citado Onofre dos Santos Filho.  

No segundo capítulo, tratarei sobre a centralidade da cultura nas relações internacionais, 

onde utilizarei os conceitos de identidade que foram definidos por Stuart Hall nos Estudos 

Culturais Britânicos, assim como os conceitos de Hommi K. Bhabha, no seu trabalho O local 

da cultura, onde ele discorre sobre como os representantes da pós-modernidade têm 

estabelecido relações de afinidade com regimes autoritários e de como se dá essa mesma relação 

com as regiões da periferia, a exemplo da América Latina. Édouard Glissant será outra 

referência nesse capítulo, no tocante ao seu trabalho sobre crioulização, que expressa de forma 

singular em uma de suas palestras, intitulada “Introdução a uma poética da diversidade”, a 

complexidade cultural da presença negra na América Latina. Complementando essa 

abordagem, terei no trabalho de Silviano Santiago, O entre-lugar do discurso latino-americano, 



5 

os insumos necessários para a compreensão das singularidades e dos desafios que o cenário 

latino-americano no campo da cultura nos impõe.  

As reflexões da professora Isaura Botelho (2001), no trabalho intitulado Dimensões da 

cultura e políticas públicas, e as análises produzidas pelo professor Albino Rubim, estudioso 

das políticas culturais no Brasil, nos ajudarão a compreender as políticas culturais que foram 

desenvolvidas nas gestões dos ministros Gilberto Gil e Juca Ferreira, enfatizando a importância 

do diálogo e da participação coletiva. Também farei uso nesse capítulo das reflexões e dos 

trabalhos das professoras e ativistas negras norte-americanas Patricia Hill Collins e Kimberlé 

Crenshaw sobre interseccionalidade nas relações internacionais, até porque elas são pioneiras 

nessas reflexões. Concluirei esse capítulo tratando da incidência positiva que teve no trabalho 

da Fundação Palmares a Cooperação Internacional para o Desenvolvimento (CID), em 

particular no eixo Sul/Sul, em diálogo com os trabalhos reunidos na coletânea Cooperação 

internacional para o desenvolvimento: desafios no século XXI, organizada por Elsa Sousa 

Kraychete e Denise Vitale. 

No terceiro capítulo, farei uma apresentação sobre a Fundação Cultural Palmares: um 

marco histórico da sociedade brasileira, para que possamos entender as singularidades do seu 

surgimento, a importância política e cultural que a mesma possui e a contribuição que tem dado 

para a valorização, preservação e difusão das manifestações culturais de origem negra no Brasil, 

assim como no combate ao racismo. Por isso mesmo, teremos vários depoimentos de ativistas 

que participaram da sua criação e posteriormente foram dirigentes da Fundação Palmares, como 

Carlos Alves Moura e João Jorge dos Santos Rodrigues. Nesse capítulo, também faço o meu 

próprio depoimento como ex-diretor da Fundação. Para a discussão sobre os percalços que a 

instituição tem vivido ao longo da sua história, serão importantes os trabalhos de Fabiana 

Guimarães Xavier (2018), Políticas públicas para a cultura negra: a Fundação Cultural 

Palmares, e Lucas dos Santos de Paulo (2024), O acervo da vergonha: atos e 

institucionalidades na Fundação Cultural Palmares”, onde são relatadas as enormes 

dificuldades que as gestões da instituição têm enfrentado para colocar em prática aquilo que 

está nos seus estatutos, que é a inclusão plena dos negros/as na sociedade brasileira por meio 

da cultura.  

No quarto capítulo, abordarei a cooperação internacional e a diplomacia cultural 

brasileira, por meio das análises dos diálogos, inferências e convergências que o trabalho da 

Fundação Palmares possibilitou ao executar o Programa Intercâmbios Afro-Latinos, em 

particular na parceria com a Colômbia e o Equador. Nesse sentido, farei uso das contribuições 



6 
 

de Iara Costa Leite, em Cooperação Sul-Sul: conceito, história e marcos interpretativos (2012), 

e de Bruno Ayllón, em Repensando a Cooperação Internacional para o Desenvolvimento 

(AYLLÓN, 2014), assim como do texto do embaixador Edgard Telles Ribeiro Diplomacia 

cultural: seu papel na política externa brasileira (RIBEIRO, 1989). Também será importante 

para o capítulo a pesquisa de Leila Bijos, doutora em Sociologia pela Universidade de Brasília 

(UnB), e Verônica Arruda, bacharel em Relações Internacionais pelo Centro Universitário do 

Distrito Federal (UDF) e mestranda pela Universidade de Brasília, no ensaio A diplomacia 

cultural como instrumento de política externa brasileira (BIJOS; ARRUDA, 2010).  

Analisa-se, ainda, documentos oficiais do Ministério das Relações Exteriores (Protocolos 

de Intenções e Programas Executivos) e do Ministério da Cultura (discursos dos ministros 

Gilberto Gil e Juca Ferreira e cartas dos encontros internacionais). Além disso, farei uso de 

depoimentos e entrevistas com diplomatas, gestores e dirigentes culturais e educacionais, a 

exemplo do reitor da Universidade Federal da Bahia, professor Paulo Miguez, da chefia da 

Cooperação Internacional da Universidad del Pacífico, na Colômbia, e de representantes da 

sociedade civil sobre as ações que foram desenvolvidas pela Fundação Palmares, por meio do 

Programa Intercâmbio Afro-Latino.  

Por fim, apresentarei as considerações finais da tese, onde indicarei que o trabalho 

desenvolvido pela Fundação Palmares, na América Latina, por meio do Programa Intercâmbio 

Afro-Latino, ao longo do período de 2003/2010, contribuiu positivamente para que o Ministério 

da Cultura e o Brasil avançassem nas ações de cooperação internacional por meio da cultura na 

América Latina.  

 



7 
 

  

CAPÍTULO I 
 

INTRODUÇÃO 

 

Neste primeiro capítulo, com o objetivo de situar adequadamente esta pesquisa no campo 

das relações internacionais, buscarei no trabalho produzido pelo professor Onofre Santos Filho, 

sociólogo, professor do Departamento de Relações Internacionais da Pontifícia Universidade 

Católica de Minas Gerais, intitulado Ultra Aequinoxialem Non Peccari: anarquia, estado de 

natureza e a construção da ordem político-espacial (SANTOS FILHO, 2019), publicado na 

Revista Monções,  para explicitar de como os europeus, a partir dos conceitos sobre contrato 

social, anarquia, estado e natureza construíram a ideia de que no Novo Mundo o uso da força 

era o único mecanismo capaz de colocar aquelas sociedades a serviço do Ocidente. 

Do mesmo modo, farei uso do artigo do professor Renato da Silveira (UFBA), Os 

selvagens e a massa: o papel do racismo científico na montagem da hegemonia ocidental 

(SILVEIRA, 2000), onde o autor traça a trajetória percorrida pelo racismo ao longo dos últimos 

dois séculos, os motivos que fizeram com que a raça e o racismo fossem elementos tão 

importantes na relação entre o Ocidente e o restante do mundo, desde o iluminismo até os dias 

atuais. Além disso, o artigo demonstra de forma cabal de como o racismo foi um projeto 

estratégico e que, por isso mesmo, sempre esteve articulado com os interesses políticos, 

econômicos e culturais do mundo ocidental, particularmente da Europa.  

Outra referência importante para esta pesquisa serão os estudos de Immanuel Wallerstein 

apresentados no trabalho O universalismo europeu: a retórica do poder (WALLERSTEIN, 

2007), onde o autor tece duras críticas sobre o conceito de civilização como algo exclusivo do 

mundo ocidental cristão, visto que está associado aos interesses políticos, ideológicos e 

econômicos do Ocidente. Para o autor, essa é uma retórica antiga que tenta a todo o custo 

estabelecer o que ele conceitua de universalismo europeu, ou seja, o universalismo parcial, o 

universalismo dos poderosos. Para contrapor-se a esta concepção, fortemente presente nas 

teorias realistas, Wallerstein propõe que se rompa com os atuais conceitos de democracia, 

direitos humanos e superioridade da civilização ocidental para com as demais civilizações e 

que seja estabelecido o que ele chama de “universalismo universal”. Como a América Latina 

possui um destaque especial nas suas análises, pois o marco temporal que ele estabelece para a 

introdução desse conceito no mundo é 1492, por conta da chegada de Cristóvão Colombo nas 

Américas, é importante a análise que o autor produz a partir da contenda entre o bispo 



8 
 

Bartolomé de Las Casas e o filósofo Juan Ginés de Sepúlveda sobre quem tem o direito de 

intervir, quando da apresentação da tese “Das causas justas das guerras contra os índios”, 

defendida por Sepúlveda, sendo um importante documento para o entendimento do processo de 

colonização, exploração e subalternização que a América Latina vive até hoje.   

Também farei uso dos relatos de Michel-Rolph Trouillot (2016), Silenciando o passado: 

poder e a produção da história, que desnuda como o Ocidente, liderado pela França, promoveu 

o silenciamento histórico da maior revolução antiescravista do século XVIII ocorrida no Haiti, 

em 1791, na qual, pela primeira vez na história, escravizados não só derrotaram escravizadores 

como instituíram um novo Estado. Esse relato histórico produzido pelo autor, funciona como a 

materialização de como funcionam as teses desenvolvidas por Wallerstein sobre o 

universalismo europeu e a retórica do poder.  

Já na obra Raça e racismo nas relações internacionais: confrontando a linha global de 

cores, que teve como organizadores Alexander Anievas, Nivi Manchanda e Robbie Shilliam 

(ANIEVAS et al., 2015), extrairei os argumentos utilizados por vários autores dessa coletânea 

de ensaios, tais como: Errol A. Anderson, Débora Thompson, Branwen Gruffydd Jones, John 

M. Hobson, David Roediger, Ricardo Seymour e Charles W. Mills, para explicar as razões pelas 

quais a questão racial tem sido pouco explorada na disciplina das relações internacionais. 

Também buscarei socorro no texto Ordem branca e política do poder negro, de Robert Vitalis 

([1955] 2016), onde o autor detalha de modo minucioso de como os Estados Unidos apagaram 

deliberadamente a questão racial da memória dos estudos sobre relações internacionais entre os 

EUA e o restante do mundo. Aqui, os textos utilizados servem para comprovar que a 

invisibilidade da questão racial no campo das relações internacionais não é algo episódico, mas 

sim, fruto de um processo mais amplo no qual se insere o apagamento histórico do papel da 

raça na definição das estruturas de poder no mundo ocidental e nas suas periferias.  

Ainda neste capítulo, realizarei pesquisas e análises sobre os estudos existentes acerca da 

presença e do uso do conceito de América Latina, afro-latinos e diáspora negra, por meio dos 

estudos realizados por Mauricio Tenorio Trillo (PhD em História pela Universidade de Stanford 

e professor pela Universidade de Chicago nos EUA), onde o autor reflete sobre os debates 

contemporâneos em torno do uso da terminologia América Latina e a postura do Brasil e da 

maioria dos brasileiros que resistem ao seu uso e sua rendição nesse debate.  

Também farei uso das reflexões trazidas a público pelo doutor em Sociologia pela The 

New School for Social Research (New York) e professor adjunto do Departamento de 

Ciências Sociais da Universidade Federal de Uberlândia Sergio B. F. Tavolaro, que no seu 



9 

trabalho, América Latina, variável independente? Para uma crítica ao binômio centro-

periferia, discorre sobre a força que o termo adquiriu ao longo do tempo, apesar da sua origem 

no imperialismo francês.  

Outro trabalho que utilizarei neste capítulo será Estudos afro-latino-americanos: uma 

introdução, organizado por George Reid Andrews (historiador americano da América Afro-

Latina e atualmente professor da Universidade de Pittsburgh) e Alejandro de la Fuente 

(acadêmico, curador de arte, professor de História e Economia da América Latina, de Estudos 

Africanos e Afro-Americanos e de História na Universidade de Harvard). Para que assim 

possamos entender com a profundidade necessária nossas distintas identidades produzidas a 

partir da diáspora, os distintos contextos nos quais ela ocorreu e as distintas e semelhantes 

manifestações culturais de origem africana que se desenvolveram a partir dessa realidade 

(colonialismo/escravismo). 

Para completar a análise, farei uso do ensaio intitulado Brutalismo (MBEMBE, 2021), do 

filósofo, cientista político, historiador, intelectual e professor universitário camaronês Achille 

Mbembe, para situar de como o neoliberalismo tem atuado na contemporaneidade para 

perpetuar os interesses das potências mundiais, em particular nos países e regiões periféricas, e 

o uso de violências de toda ordem para a consecução dos seus objetivos. 

Concluirei o capítulo tendo como base os artigos dos professores Victor Coutinho Lage, 

da UFBA, com O Atlântico vermelho: modernidade e marcadores de discriminação (LAGE, 

2021) e Ultra Aequinoxialem Non Peccari: anarquia, estado de natureza e a construção da 

ordem político-espacial, do já citado professor Onofre Santos Filho, pois os dois autores deixam 

claro que, apesar de todas as dificuldades que a civilização ocidental impôs aos não ocidentais, 

a ciência das relações internacionais foi criada e desenvolvida dentro desses marcos e, por isso 

mesmo, teremos que encontrar as vacinas para as doenças que foram geradas a partir do 

colonialismo, levando em conta e fazendo uso das brechas e rasuras que esse processo possui.  

Por isso mesmo, fiz uso de autores que, apesar de possuírem visões distintas e até mesmo 

contraditórias sobre as questões relativas ao colonialismo, aos modos de produção econômica 

e ao papel da raça e do racismo enquanto componentes decisivos para o sucesso da colonização 

europeia, ainda assim contribuem decisivamente para a compreensão desse contexto, isto 

porque, cultura, raça e racismo nas relações internacionais são e estão atravessadas 

permanentemente por uma profusão de interpretações, que apesar das suas contradições não são 

excludentes na obtenção do resultado final, que é o estabelecimento de relações assimétricas e 

subalternas entre colonizadores e colonizados.  



10 
 

1. RELAÇÕES INTERNACIONAIS: DA EUROPA ÀS AMÉRICAS,  

O MAR FOI O CAMINHO 

 

Onofre Santos Filho, sociólogo, professor do Departamento de Relações Internacionais 

da Pontifícia Universidade Católica de Minas Gerais, faz uma provocação das mais 

interessantes no seu ensaio Ultra Aequinoxialem Non Peccari: anarquia, estado de natureza e 

a construção da ordem político-espacial, publicado na Revista Monções. Essa provocação 

também nos inspira e traz à luz informações importantes sobre o conceito de América Latina e 

de como ele foi construído dentro das relações internacionais, a partir de um conceito europeu 

de ocupação espacial. Segundo o autor, no século XVI, a máxima existente era que “ao sul da 

linha equinocial não se peca” (ultra aequinoxialem non peccari). Essa expressão de profunda 

consequência política foi traduzida poeticamente pelo compositor Chico Buarque de Holanda 

em uma de suas músicas mais famosas: Não existe pecado ao sul do Equador:  

Não existe pecado do lado de baixo do Equador 
Vamos fazer um pecado rasgado, suado, a todo vapor 
(Vamos fazer um pecado safado debaixo do meu cobertor)  
Me deixa ser teu escracho, capacho, teu cacho, um riacho de amor 
Quando é lição de esculacho, olha aí, sai de baixo, que eu sou professor. 

Para Onofre, esse conceito expressava muito mais que poesia, e muito mais do que uma 

liberalidade moral, como insinuava a música de Chico Buarque: “Exprime um sistema de 

localização espacial que, a partir do Trópico de Câncer, demarca dois mundos distintos: um ao 

Norte, baseado no Direito das Gentes europeu, que regula o exercício da violência e as relações 

entre os nascentes Estados territoriais; outro ao Sul, não sujeito a este Direito, aberto ao 

exercício da violência pelos Estados europeus na tomada de terra do Novo Mundo.” Ou seja, o 

domínio pleno sobre as gentes e os territórios localizados naquele espaço.  

Na verdade, essa expressão definia e determinava aquilo que os contratualistas 

consideravam o que era civilização (povos do norte), o que era barbárie (povos do sul), e de 

como essas duas realidades deveriam ser entendidas e tratadas do ponto de vista das relações 

entre os povos do norte e os povos do sul. Para eles, os povos bárbaros “viviam em situação de 

anarquia no estado de natureza” (SANTOS FILHO, 2019, p. 486), e como em tal situação a 

única forma de ordenamento possível é aquela derivada do uso da força, os estados 

colonizadores europeus se viam autorizados a ela recorrerem na conquista e dominação das 

etnias locais do chamado Novo Mundo. Após o último empreendimento colonial europeu, no 

último quartel do século XIX, conhecido como a partilha da África, não havia mais terras livres 



11 

a conquistar e a ideia de anarquia e de estado de natureza foi paulatinamente se estendendo ao 

conjunto das interações internacionais. 

Onofre Santos Filho diz que, ao fim do século XIX, não havia mais estoques de “terras 

livres” a serem conquistadas, visto que o último grande episódio de predação das terras alheias, 

por parte das potências ocidentais, havia ocorrido na Conferência de Berlim, realizada entre 

1884/1885, quando o continente africano foi literalmente partilhado entre os países europeus 

para exploração de toda ordem. Essa máxima servia como senha para que uma nova abordagem 

fosse dada às relações com os territórios abaixo da linha do Equador. Abordagem essa que não 

poderia ser regulada pelos mesmos padrões morais, civilizatórios ou religiosos dos europeus. 

Afinal, esses povos viviam “em situação de anarquia no estado de natureza” e, 

consequentemente, o único meio de colocá-los em ordem era com o uso da força em estado 

puro para que os povos locais fossem não só dominados e explorados, mas convertidos à 

imagem e semelhança dos europeus.  

O estado de natureza definido por Hobbes, fruto dos seus estudos sobre contrato social 

nas sociedades europeias, pactuados a partir das construções dos seus estados nacionais, era 

aquele onde os homens viviam em “estado deplorável”, sob constante perigo por conta das 

guerras decorrentes desse estado bruto e sem condições de ter acesso aos confortos do “bem- 

-estar humano”. Enquanto numa sociedade contratuada, os homens teriam renunciado ao estado 

de natureza “em benefício da sociedade política em que livremente acordam entre si a maneira 

como seriam governados, e não entre súditos e o soberano como advoga Hobbes”. E vaticinava: 

“Assim, a vida [...] é solitária, pobre, sórdida, embrutecida e curta” (HOBBES, 1983, p. 76). 

Concluindo que:  

Poderá porventura pensar-se que nunca existiu um tal tempo, nem uma 
condição de guerra como esta, e acredito que jamais tenha sido geralmente 
assim, no mundo inteiro; mas há muitos lugares onde atualmente se vive 
assim. Porque os povos selvagens de muitos lugares da América, com exceção 
do governo de pequenas famílias, cuja concórdia depende da concupiscência 
natural, não possuem qualquer espécie de governo, e vivem em nossos dias 
daquela maneira embrutecida que acima referi. Seja como for, é fácil conceber 
qual seria o gênero de vida quando não havia poder comum a recear, através 
do gênero de vida em que os homens que anteriormente viveram sob um 
governo pacífico costumam deixar-se cair, numa guerra civil (HOBBES, 
1983, p. 76). 

Onofre nos alerta que esse tipo de percepção racialista não só foi assimilada como se 

consolidou academicamente nas relações internacionais. Era o estabelecimento do contrato 

social, defendido por Hobbes e Locke, como paradigma para explicar os fenômenos 



12 
 

internacionais. Assim como a justificativa para o uso da força, para pôr ordem nesse estado de 

anarquia que reinava entre os selvagens e bárbaros que viviam nas Américas. E Onofre nos 

esclarece de como o colonialismo, em particular o português, foi entendido pelos europeus:   

A expansão e a colonização lusitana são entendidas, desde o início, como 
conquista e missão catequético-civilizadora. Como conquista, ela é 
empreendida como ato de força em que a submissão do vencido e a 
apropriação de seus despojos são tributos ao guerreiro em campo de batalha. 
Como catequese civilizacional, é apropriação do vencido a partir da 
reelaboração do seu universo simbólico: alguns valores são excluídos e outros 
incluídos, numa lógica de aculturação que pode implicar, ou não, no uso da 
força. Mas o fundamental na catequese é a persuasão via recursos da 
oratória/retórica. Digamos que a conquista é ato da espada; a catequese 
civilizadora é, acima de tudo, função da palavra (SANTOS FILHO, 2019). 

Portanto, a ausência de pecado do lado de baixo do Equador, para além de todas as 

dimensões aqui tratadas anteriormente, revela, também, a presença e a chancela do poder 

religioso, expresso por meio da Igreja Católica, neste caso, umbilicalmente atrelado aos 

interesses expansionistas dos povos do norte e do capitalismo.  

Com esses pressupostos, “comercializar produtos e adquirir posses ocupando a terra é, 

assim, uma condição civilizacional”. Aprisionar pessoas e escravizá-las, pirataria, roubo, 

submissão pela força, genocídio, todos esses atos que eram considerados criminosos nos 

estados europeus terminam por se consolidar em que “a gênese do sistema ou da sociedade 

internacional moderno foi pensado em função dos interesses europeus, e não dos povos dele 

excluídos”. E, Onofre nos diz: “a narrativa convencional de construção do internacional a 

partir da anarquia e do estado de natureza é um relato ocidental de sua própria gênese”, isto 

é, ao mesmo tempo em que descreve o que se encontra além do Trópico de Câncer, demarca 

um espaço. 

E esse autor vai mais adiante ao afirmar que a própria constituição das relações 

internacionais, na área acadêmica, logo após a Primeira Guerra Mundial, consolidou a ideia “do 

internacional como similar ao estado de natureza em que predomina a anarquia” (SANTOS 

FILHO, 2019, p. 505). Nesse sentido, continua Onofre, “anarquia e estado de natureza 

transformam-se então em pressupostos analíticos por meio dos quais a ideia de campo de forças 

emerge em diferentes conotações explicativas dos fenômenos internacionais”.  

E, por via de consequência, criou-se um modelo, tanto na geopolítica quanto nas relações 

internacionais, no qual é fortemente enfatizado o papel do estado no formato que adquiriu na 

modernidade, como se fosse “produto das interações independentes entre unidades políticas 

soberanas”, afirma o autor.  



13 

Despreza-se, assim, uma série de elementos, principalmente o papel da ordem 
capitalista que também emergiu no mesmo período, que não se combinou aos 
interesses de concentração e acumulação de poder por parte das casas 
senhoriais europeias, contribuindo, desta maneira, para que o estado 
assumisse sua forma contemporânea. Para que essa ideia se consolidasse, foi 
preciso supor, também, a separação entre política doméstica e política 
internacional (SANTOS FILHO, 2019, p. 509). 

Outro autor que chama a atenção sobre esse entendimento que os povos do norte, em 

particular os da Europa, possuíam sobre as relações internacionais com o resto do mundo é 

Immanuel Wallerstein, que num trabalho provocador e esclarecedor sobre o conceito daquilo 

que é chamado de universal pelo Ocidente, aborda e acentua questões importantes. Em  

O universalismo europeu: a retórica do poder, as análises de Wallerstein (2007) dialogam 

diretamente com o objeto desta pesquisa sobre as políticas públicas de cultura para afro-latinos 

desenvolvidas pelo Brasil, Colômbia e Equador. São três países latino-americanos, vítimas de 

séculos do colonialismo europeu, numa região que tem sido um grande laboratório para o 

exercício de dominação, exploração, discriminação e doutrinação europeia e norte-americana. 

Nesse sentido, tanto a abordagem quanto as análises produzidas por Wallerstein não só 

desnudam as dimensões complexas e obscuras do colonialismo europeu como nos apresentam 

indicativos do seu esgotamento e da necessidade de sua superação no mundo contemporâneo. 

A apresentação feita pelo cientista político Luiz Alberto Moniz Bandeira do trabalho de 

Wallerstein, além de primorosa, funciona como um guia para que possamos fazer com que a 

leitura seja a mais profunda e rentável possível. Ele discorre sobre o conteúdo e os objetivos 

que o trabalho de Wallerstein contém, assim como a origem ideológica pela qual o autor se 

orienta (marxismo), e traça de maneira clara o “Estado da Arte” no qual as nações centrais 

desenvolveram e continuam desenvolvendo suas teorias de relações internacionais, seus 

métodos, bem como os variados mecanismos que camuflam seus interesses. Moniz Bandeira 

acentua que o texto de Wallerstein deixa claro “que a história do sistema capitalista mundial 

moderno tem sido, em grande parte, a história da expansão dos povos e dos Estados europeus 

pelo restante do planeta, por meio da conquista militar, exploração econômica e injustiças em 

massa [...]”, processo esse chamado pelos europeus de “civilização, crescimento e 

desenvolvimento econômico ou progresso”.  

O conceito de civilização como algo exclusivo do mundo ocidental é o mote pelo qual 

Moniz Bandeira apresenta o trabalho de Wallerstein, em que o Estado Democrático de Direito, 

a Democracia, o Meio Ambiente e os Direitos Humanos possuem o papel de legitimar as 

intervenções norte-americanas e europeias nos países periféricos e semiperiféricos como o 



14 
 

Brasil, Colômbia e Equador, em particular quando os seus interesses geopolíticos e econômicos 

se encontram em jogo. 

Segundo Wallerstein, três apelos têm sido utilizados regularmente pelo universalismo do 

mundo pan-europeu em sua antiga retórica de estabelecer a todo custo o universalismo dos 

poderosos, parcial e distorcido, como referência para tudo e todos – o universalismo europeu. 

Para contrapor-se a essa hegemonia, Wallerstein afirma que há um universalismo distinto do 

europeu e que o mesmo é universal – o universalismo universal –, e que para perceber, entender 

e exercer esse universalismo seria necessário romper com os conceitos ocidentais de 

democracia e direitos humanos, em particular com o conceito de superioridade da civilização 

ocidental. Para analisar esse contexto e ambientar a sua proposta, ele estabelece a premissa da 

existência de um sistema-mundo que se confunde com a própria história da expansão dos povos 

e dos estados europeus pelo mundo, que ocorreu por meio das conquistas militares, exploração 

econômica e injustiças de toda ordem. Para ele, 1492 é o marco inicial desse processo, pois é a 

chegada de Cristóvão Colombo às Américas. Um dado que chama a atenção nesse aspecto, 

segundo o autor, é que 50 anos após a chegada de Colombo às Américas, mais da metade da 

população nativa existente havia sido literalmente exterminada: algo em torno de 50 milhões 

de nativos, revelando assim o grau de violência do modelo colonizador europeu. 

Por meio de uma contenda histórica entre dois membros da elite espanhola, o bispo 

Bartolomé de Las Casas e o filósofo Juan Ginés de Sepúlveda, o autor relata como se consolidou 

ao longo do tempo a legitimidade do uso da força e da violência contra os nativos das Américas, 

principalmente por meio da escravização e do extermínio, apesar dos sólidos argumentos 

apresentados por um dos contendores, o bispo Bartolomé de Las Casas, que era contrário ao 

uso dessas medidas. Segundo Las Casas, não haveria justificativas morais ou religiosas para o 

exercício da tutela, do domínio e do jugo espanhol sobre outros povos, particularmente os 

ameríndios, pois esses padeciam dos mesmos problemas daqueles que eram chamados de 

bárbaros ou selvagens. Sepúlveda, que defendia a tese “Das causas justas das guerras contra os 

índios”, representando os interesses da elite espanhola e do colonialismo mais feroz, assentava 

seus argumentos em quatro pontos, os quais terminaram vitoriosos: 

a) Os nativos das Américas eram bárbaros, simplórios, iletrados e não instruídos e 

incapazes de aprender qualquer coisa que não fosse a atividade mecânica. Além 

disso, eram cheios de vícios e cruéis, sendo, portanto, aconselhável que fossem 

governados por outros; 



15 

b) Os índios deveriam aceitar o jugo espanhol, mesmo que não quisessem, por conta de 

seus crimes contra a lei divina e natural com os quais estão manchados, 

principalmente por conta da idolatria e o costume ímpio do sacrifício humano; 

c) Os espanhóis eram obrigados pela lei divina a impedir o mal e as grandes 

calamidades que os índios infringiram, e que aqueles que ainda não estão sob o 

domínio espanhol continuam hoje a infligir um grande número de pessoas inocentes, 

sacrificadas aos ídolos todos os anos; 

d) O último argumento era que o domínio espanhol facilitava a evangelização cristã ao 

permitir que os padres católicos pregassem “sem riscos a serem mortos por 

governantes e sacerdotes pagãos”. 

Quinhentos anos após essa contenda, na qual o filósofo Sepúlveda saiu-se vencedor, esses 

argumentos e práticas continuam não só vigentes na arena internacional como continuam sendo 

utilizados não apenas pelos espanhóis, mas por todos os países poderosos do mundo ocidental 

para justificar intervenções dos “civilizados” contra os “bárbaros”, mesmo que o resultado 

dessas intervenções custe muito mais sofrimento, mortes e destruição do que as que motivaram 

a própria intervenção. 

Nesse sentido, qualquer semelhança com as teses defendidas recentemente pelos 

europeus e norte-americanos para as intervenções no mundo árabe, notadamente no 

Afeganistão, Iraque, Síria e Líbia, não são meras coincidências ou frutos da conjuntura 

política atual, mas sim uma prática secular do mundo ocidental para justificar a expansão dos 

seus domínios políticos, econômicos e militares. Outro aspecto também importante dessa 

abordagem feita por Wallerstein é que por mais que esses argumentos proporcionem “um 

forte incentivo moral aos conquistadores” de ontem e de hoje, duas premissas precisam ser 

acopladas a eles para que o risco valha a pena: o poderio político/militar dos interventores e 

os benefícios materiais que esse tipo de empreendimento possa proporcionar. É por isso que 

os espólios das intervenções, seja no século XVI, com o ouro e a prata na chamada América 

Espanhola e o ouro no Brasil, ou as riquíssimas reservas de petróleo no Oriente Médio no 

século XXI, não podem ser ignorados. Até porque, todas as vezes que os princípios éticos, 

morais e espirituais se opuseram aos interesses econômicos e políticos das nações centrais 

ocidentais, a visão realista destas nações se sobrepôs a esses princípios, quase sempre fazendo 

uso do seu poderio militar. 

 



16 
 

1.1 Raça e racismo, iluminando as relações internacionais há mais de 200 anos 
 
O professor Renato da Silveira, da Universidade Federal da Bahia, mestre em 

Antropologia pela École des Hautes Études en Sciences Sociales (1980) e doutor em 

Antropologia na mesma instituição (em 1986), com larga experiência na área de comunicação, 

publicou um ensaio intitulado Os selvagens e a massa: papel do racismo científico na 

montagem da hegemonia ocidental (SILVEIRA, 2000), que nos ajuda a entender um pouco 

melhor as táticas e estratégias dos europeus para fazer da raça e do racismo um dos seus mais 

eficientes instrumentos de dominação. Ele traça de maneira didática e convincente a linha do 

tempo, desde o advento do iluminismo, nos finais do século XVII, até os dias atuais, quando os 

conceitos de raça e racismo se consolidaram enquanto marcadores das relações entre nações, 

povos e civilizações, a partir da clivagem estabelecida pelo Ocidente. Logo no início do texto, 

Silveira afirma que:  

O racismo europeu, no século XIX, foi institucionalizado e esmagadoramente 
majoritário na opinião das elites cultas e das classes governantes. Naquela 
época, a situação era diametralmente oposta à atual: quase todos os cientistas 
eram racistas convictos (SILVEIRA, 2000, p. 89). 

E, mesmo levando em consideração que o racismo nunca foi uma doutrina harmônica na 

Europa, também nunca deixou de ser deliberadamente utilizado como “uma política de 

conquista e subordinação”, até porque era fruto do trabalho organizado, debatido e provado, 

“cientificamente” por inúmeros e renomados especialistas.  

Esses provedores de modelos éticos, valores cívicos e aspirações coletivas, 
mesmo quando eventualíssimamente discordassem da agressão colonial ou da 
escravização dos africanos, deixavam fora de discussão a superioridade do 
europeu (SILVEIRA, 2000, p. 91). 

Mas, é importante registrar que é também nessa quadra histórica que o mundo, em 

particular o mundo ocidental, dá um verdadeiro salto do ponto de vista da ciência. Com o evento 

da Revolução Francesa, o aparato de produção de conhecimento da monarquia é desmantelado, 

a Academia Real desaparece e surge o Comitê de Instrução Pública, que era composto pelas 

ciências, ensino, técnicas, pesquisas e a cultura. E nesse comitê estava presente o que havia de 

melhor da intelectualidade francesa de então. Lá estavam “os químicos Lavoisier, Fourcroy, 

Chaptal e Berthollet, os matemáticos Condorcet, Laplace, Monge e Fourier, os naturalistas 

Saint-Hilaire, Lamarck, Cuvier e Lacépède, os astrônomos Bailly, Lalande e Delambre, os 

físicos Borda e Coulomb, os médicos Pinel, Bichat e Baudelocque, sem falar do jornalista 

Marat” (SILVEIRA, 2000). É desse empreendimento que surgem inventos e mudanças que vão 

alterar as relações entre o homem e a natureza em todo o mundo.  



17 

Assim nasceram o metro, o sistema decimal, o telégrafo, a solda, o gás de 
iluminação, assim se deu a renovação do ensino, a unificação da medicina com a 
cirurgia, a fundação da Escola Central de Trabalhos Públicos (Escola Politécnica), 
da Escola Normal Superior e do Liceu de Artes e Ofícios, assim surgiram novas 
legislações e novos métodos de gestão (SILVEIRA, 2000, p. 92). 

É desse momento histórico que surge um personagem, o “cientista”, que passa a ser a 

figura pública mais importante da sociedade, na qual repousavam todas as esperanças da 

modernidade. É bem verdade que isso se deu após uma enorme disputa com a Igreja Católica e 

que, após a Revolução Francesa, finalmente, os cientistas conseguiram ocupar o seu lugar nas 

universidades, que até então eram absolutamente controladas pela elite clerical.  

Ciência, técnica e indústria, a organização de influentes associações 
científicas setoriais, a avalanche de revistas especializadas, a envolvente ideia 
de progresso, tudo isso aumentou enormemente o prestígio de médicos, 
naturalistas, sociólogos, antropólogos, geólogos, engenheiros, matemáticos e 
homens de laboratório (SILVEIRA, 2000, p. 92). 

É nesse caldo de cultura que o racismo dá os seus primeiros passos enquanto instrumento 

importante para assegurar às elites europeias os benefícios desses inventos espetaculares. Esses 

mesmos homens que modernizaram a tecnologia, a ciência, o ensino e a gestão pública também 

afirmavam categoricamente que os homens brancos, cristãos e europeus eram os únicos capazes 

de liderar esse processo de modernização e colocar o mundo no caminho certo. A renomada 

Enciclopédia de D’Alembert e Diderot, por exemplo, publicou, à época, sem o menor 

constrangimento, que: “Todos esses povos são feios e grosseiros, superficiais e estúpidos”, 

referindo-se aos povos não europeus. Já Voltaire, um dos mais importantes líderes da 

Revolução Francesa, que defendia as liberdades individuais, a tolerância, o direito à liberdade 

de expressão, à liberdade religiosa e à liberdade política, tinha a mais absoluta convicção 

quando publicou:  

A grande questão entre eles [os negros] é se são descendentes dos macacos ou se 
os macacos descendem deles. Nossos sábios disseram que o homem é a imagem 
de Deus: eis aqui uma curiosa imagem do Ser eterno, um nariz negro achatado, 
com pouca ou nenhuma inteligência! Um dia virá sem dúvida onde esses animais 
saberão cultivar a terra, embelezá-la com casas e jardins e conhecer a rota dos 
astros: é preciso tempo para tudo (SILVEIRA, 2000, p. 97). 

Detalhe importante: Voltaire, além de revolucionário francês, era um dos grandes 

traficantes de escravos do continente africano e não via a menor contradição nisso, afinal de 

contas, para ele e os seus pares, os africanos eram não humanos. Portanto, liberdade, igualdade 

e fraternidade eram para todos os europeus e/ou semelhantes, não para africanos, asiáticos, 

orientais ou indígenas. Outro exemplo marcante de como a elite europeia e os seus mais 

renomados cientistas se entendiam enquanto raça superior, e entendiam os demais povos como 



18 
 

inferiores, está registrado numa das obras mais importantes da época que era o Systema naturae, 

editado pelo também importante cientista sueco Lineu (Carlos Lineu, botânico, zoólogo e 

médico, considerado o pai da taxonomia moderna): 

O homem branco foi assim apresentado: “Sanguíneo, ardente; cabelos 
louros, abundantes; olhos azuis; leve, fino, engenhoso; usa roupas 
estreitas; é regido pelas leis”. Os demais, é claro, ganharam notas mais 
baixas. O asiático foi apresentado como melancólico, severo, fastoso e 
avaro, “regido pela opinião”. O americano seria vermelho, bilioso, teria 
cabelos negros, lisos e abundantes, narinas amplas, queixo quase imberbe; 
“teimoso, alegre, erra em liberdade; pinta-se de linhas curvas vermelhas; é 
regido pelos costumes”. O africano, sempre mais perseguido, teria por sua 
vez cabelos crespos, lábios grossos, pele oleosa e nariz simiesco; seria 
“indolente, de costumes dissolutos [...] vagabundo, preguiçoso e 
negligente [...] regido pelo arbítrio” (SILVEIRA, 2000, p. 99). 

Praticamente todas as grandes organizações científicas europeias de então, tais como: a 

Associação Britânica para o Progresso da Ciência (1831), a Enciclopédia de D’Alembert e 

Diderot, Société d’Anthropologie (1859), a Revue d’Anthropologie (1871), a Escola de 

Antropologia parisiense, o Museu de História Natural, a Royal Society, considerada à época a 

associação de cientistas mais renomada do mundo, juntamente com um sem número de 

cientistas, tais como: Henry de Boulainvilliers, na sua Histoire de l’Ancien Gouvernement de 

la France; Georges Leclerc, o conde de Buffon, químico e geólogo;  o suíço Caspar Lavater, 

que sistematizou a fisiognomonia; o anatomista holandês Camper; o médico austríaco 

naturalizado francês Franz Josef Gall, e sua obra Anatomia e fisiologia do sistema nervoso em 

geral, dedicou-se a estudar biologicamente os seres humanos com o propósito de provar 

cientificamente a superioridade da raça branca.  

Por isso, podemos afirmar ser absolutamente verdadeira a tese de que o racismo não foi 

algo produzido e disseminado por pessoas incultas, de má índole, ignorantes ou desinformadas. 

Muito pelo contrário, o racismo foi engendrado nas mais altas cortes europeias, bem como nos 

mais altos escalões políticos e nos mais refinados ambientes científicos, com um único objetivo: 

garantir para o homem branco europeu, assim como para a civilização ocidental cristã, o poder 

de mando sobre os demais povos e seus territórios. 

Nesse sentido, o conde de Gobineau (Arthur de Gobineau), que tinha origem numa família 

de banqueiros da França e um título de nobreza comprado, escritor e diplomata, que inclusive 

esteve no Brasil entre 1869/1970, tendo se tornado amigo íntimo do imperador D. Pedro II, foi 

talvez o grande sintetizador desse espírito discriminatório e racista da Europa para com o 

mundo. Ele escreveu a obra Essai sur l’inégalité des races humaines, que é considerado por 



19 

muitos estudiosos como um livro seminal para o surgimento da eugenia (teoria que busca na 

seleção dos seres humanos melhorar a espécie, e que etimologicamente significa: “bom em sua 

origem ou bem-nascido”. Essa teoria racista que acredita na existência de raças superiores, e 

que estas possuem as condições necessárias para se adequar ao meio ambiente, teve grande 

influência no Brasil nos meados do século XX.  

Gobineau era antirrepublicano, antidemocrático. Segundo Silveira, ele era simples e 

direto nas suas exposições e argumentações e por isso mesmo ganhou muitos adeptos pelo 

mundo: “Para o conde de Gobineau, é claro, nenhuma raça poderia rivalizar com a branca”, 

afirma o autor. Segundo Gobineau:  

Por si só as raças amarelas e negras estariam condenadas à bestialidade eterna. 
A “variedade negra”, conforme a “lei natural”, pertenceria a “essas tribos 
humanas que não são aptas a se civilizar [porque] nutrem o mais profundo 
horror por todas as outras raças”; “sua suprema alegria é a preguiça, sua 
suprema razão é o assassinato” (SILVEIRA, 2000, p. 108). 

O entendimento visceral de Gobineau sobre o antagonismo entre as raças e a 

impossibilidade de convivência harmônica entre elas é que dá origem, por exemplo, ao 

surgimento do apartheid na África do Sul, do segregacionismo nos Estados Unidos e outras 

formas de desigualdades raciais radicais construídas pelos europeus mundo afora.  

Na contemporaneidade, segundo Silveira, essas ideias tiveram seguimento com os 

estudos e pesquisas produzidos nas três últimas décadas do século XIX, que desembocaram no 

chamado darwinismo social. “O Darwinismo Social, ideologia de exaltação da elite loura de 

olhos azuis e utilização sistemática da linguagem e dos métodos científicos com objetivos 

políticos”, segundo Silveira, tinha como um dos seus maiores expoentes o professor de 

Antropologia e de Ciência Política, nas faculdades de Rennes e Montpellier, Georges Vacher 

de Lapouge. No final do século XIX (1899), ele publicou na França o livro que veio a servir de 

grande referência para os nazistas na Alemanha: L’aryen – son rôle social (O ariano – seu papel 

social). Silveira assim o descreve: 

Adversário intransigente do otimismo progressista e do ideal de justiça social, 
censor severo da democracia, do estado de direito e das garantias individuais, 
defensor da escravidão, inimigo rancoroso dos socialistas, anarquistas e 
liberais, crítico ríspido do catolicismo social, depreciador sistemático das 
massas populares e da educação como fator de ascensão social, Lapouge 
considerava-se um portador da fria lucidez trazida pelas lições da ciência, de 
onde deveria surgir a “arte política” (SILVEIRA, 1999, p. 134). 

Silveira revela também que “Nos capítulos VI e VII do seu livro, intitulados Psicologia do 

ariano e O papel social do ariano, Lapouge faz uma descrição/definição daquilo que seria o homem 



20 
 

ariano que se aproxima da perfeição”. Não à toa, suas ideias sobre raças são consideradas como 

precursoras do regime nazista que viria a ser implantado anos depois na Alemanha:  

Individualista, mas dotado de forte espírito comunitário, quando necessário; 
de espírito independente, mas voluntariamente soldado disciplinado pelo bem 
da pátria; forte e implacável, dotado de potência intelectual inigualável, o 
ariano teria adaptado brilhantemente o Cristianismo às suas altas tendências 
hereditárias; seria, além do mais, um prodigioso homem de negócios, 
excelente profissional em todas as áreas, artista brilhante, excelente marido e 
bom pai. Em resumo, um modelo dotado de todas as qualidades pensáveis: “À 
medida que a civilização torna-se mais intensiva, a extraordinária aptidão dos 
arianos ao esforço contínuo e calculado lhes assegura uma superioridade ainda 
mais esmagadora sobre as outras raças” (SILVEIRA, 2000, p. 136). 

Além disso, Lapouge defendia abertamente a eliminação daqueles que fossem 

considerados os “menos aptos” ou excedentes, para que os arianos pudessem cumprir com 

sua missão quase divina no planeta Terra. Nesse sentido, defendia também que se fizesse uma 

esterilização em massa das raças consideradas impuras. “São selvagens que, com um pouco 

de cuidado, a civilização poderá eliminar”, afirmava Lapouge. A tradução dessa visão foi 

levada para os estudos sobre multidão, particularmente para os setores pobres gerados pela 

sociedade industrial. Para os adeptos das teorias de Lapouge, as multidões de excluídos do 

capitalismo selvagem nada mais eram do que gente “infantil, supersticiosa, grosseira, 

irracional, delinquente, crédula, manipulável pelo mais esperto”. Democracia e igualdade, 

para esses cientistas, deveriam ser apenas para as elites, internas e externas. Esse viés 

autoritário, discriminatório e excludente passou a fazer parte do repertório político das 

potências europeias no trato com os países e regiões periféricas, a exemplo do continente 

africano, o Oriente e a América Latina. Ou seja, a assimetria nas relações internacionais entre 

as potências mundiais e o restante do mundo tem se acentuado ainda mais com o uso do 

racismo científico como instrumento para justificar a espoliação sem limites daqueles que são 

considerados “raças inferiores”.  

 
1.2  “Silenciando o passado”: o experimento da igualdade racial que a Revolução do 

Haiti introduziu na política internacional 

 

Michel-Rolph Trouillot, PhD pela Johns Hopkins em 1985, acadêmico e antropólogo 

haitiano-americano, professor de Antropologia e de Ciências Sociais na Universidade de 

Chicago, foi um dos pensadores mais influentes da diáspora afro-caribenha. É importante situar 

a Universidade Johns Hopkins, que teve grande importância na formação de intelectuais afro- 



21 

-americanos. A Hopkins era uma instituição de ensino superior privada e sem fins lucrativos, 

situada em Baltimore, Maryland, Estados Unidos. Fundada em 22 de fevereiro de 1875, com 

base no modelo da Universidade Humboldt de Berlim, que dava grande ênfase à pesquisa 

acadêmica. Essa universidade foi criada por um rico empreendedor, filantropo e abolicionista 

estadunidense chamado Johns Hopkins. É nesse cenário que Truillot escreveu uma das obras 

mais densas sobre uma das revoluções mais importantes da história da humanidade. Silenciando 

o passado: poder e a produção da história (TROUILLOT, 2016) trata da Revolução do Haiti, 

ocorrida em 1791, e que pela primeira vez levou ao poder e à criação de um Estado-nação uma 

população de escravizados, e que, por isso mesmo, sofreu um dos maiores silenciamentos da 

história, promovido pelos europeus e liderado pela França.  

Este livro é sobre história e poder. Lida com as muitas formas que a produção 
de narrativas históricas envolve a desigual contribuição de grupos e pessoas 
concorrentes, que têm um acesso desigual aos meios dessa produção. As 
forças que pretendo expor são menos visíveis que o fogo das armas, que o 
direito de propriedade ou que as cruzadas políticas. O meu argumento é que 
nem por isso são menos poderosas (TROUILLOT, [1995] 2016). 

Trouillot deixa claro, desde o primeiro momento, que não cairá na armadilha de acreditar 

que “somos prisioneiros de nossos passados”, nem muito menos de que a história é aquilo “que 

fizermos dela”. A marca infalível do poder pode bem ser sua invisibilidade; o desafio 

inescapável será expor suas raízes”. Por isso mesmo, ele faz uma afirmação crucial para o 

entendimento da sua obra. E, no caso da Revolução Haitiana, o seu silenciamento ocorreu 

exatamente por uma decisão de poder do mundo ocidental, que previamente estabeleceu que 

aquela era uma história que não poderia ter acontecido.  

A classificação de todos os não ocidentais como fundamentalmente não 
históricos também está vinculada à suposição de que a história requer um 
sentido linear e cumulativo de tempo, que permita ao observador isolar o 
passado como uma entidade distinta (TROUILLOT, [1995] 2016). 

O livro de Trouillot é o exemplo mais contundente que podemos apresentar para 

materializar as críticas de Wallerstein ao universalismo europeu, bem como a parcialidade com 

que direitos ditos universais só são universais para os poderosos que têm origem no continente 

europeu. É um depoimento poderoso sobre o colonialismo europeu na América Latina, no caso, 

o Haiti, país situado na América Central, que merece ser destacado nesta pesquisa. Sua obra 

trata do momento histórico mais importante para os descendentes de africanos escravizados em 

todo o mundo, a Revolução Haitiana, ocorrida em 1791, na então colônia francesa, conhecida 

à época como São Domingos, fato este que levou a ser considerada a primeira revolução 



22 
 

vitoriosa de escravizados em todos os tempos, colocando-se, portanto, desde o primeiro 

momento, como um agente não neutro na abordagem dos fatos que irá relatar. 

O autor deixa claro na sua narrativa que a Revolução Haitiana tem a mesma dimensão 

histórica que a Revolução Francesa, ocorrida em 1789, e que é cantada em prosa e verso em 

todo o mundo ocidental como a parteira da chegada da modernidade ao mundo, por meio dos 

princípios da liberdade, igualdade e fraternidade. Ou seja, as duas revoluções seriam faces de 

uma mesma moeda da trama internacional, onde estavam em jogo, no caso do Haiti, os 

interesses da colonização francesa na América Latina, bem como os interesses econômicos, 

políticos e militares da Europa em toda a região latino-americana. Mas, Trouillot também expõe 

os limites da Revolução Francesa, que se autointitulava “universal”, ao não reconhecer nos 

povos que subjugava o direito aos mesmos princípios que se advogava para a França. E isso se 

dá pelo silenciamento brutal dos acontecimentos históricos da que foi e ainda tem sido a vítima, 

a Revolução Haitiana.  

Para Trouillot, em verdade, tem havido duas formas ou duas correntes de pensamento que 

dominam a produção da história no mundo ocidental e ambas têm sido insuficientes para refletir 

historicamente sob a ótica dos subalternizados, pois quase sempre nessas narrativas apenas uma 

das visões é privilegiada. Ele fala sobre o positivismo, no qual a história é vista como apenas 

aquilo que de fato aconteceu, e a visão construtivista, na qual tudo não passa de uma narrativa 

sobre um determinado ponto de vista, e que, por isso mesmo, quaisquer das opções no trato do 

fato histórico são válidas. O autor também deixa claro que tanto rejeita a ideia, segundo ele 

ingênua, de que “somos prisioneiros de nossos passados” quanto também de que “a história é o 

que quer que fizermos dela”.  

Para Trouillot, é o poder que promove o silenciamento e o faz de diversas formas e em 

diversos momentos. Seja nas fontes de pesquisas, nas criações dos arquivos históricos ou nas 

narrativas que são disponibilizadas ao público. E Trouillot deixa claro que o silenciamento da 

Revolução Haitiana pela historiografia ocidental se deveu exatamente ao desnível de poder, 

seja na produção das fontes, dos arquivos e das narrativas. 

O poder é constitutivo da estória. Rastrear o poder por meio de diversos 
“momentos” ajuda simplesmente a enfatizar o caráter fundamentalmente 
processual da produção histórica, insistindo sempre que aquilo que a história 
é importa menos que o modo como ela funciona (TROUILLOT, 2016, p. 60). 

Exemplo do que o autor afirma está no apagamento feito pelo Ocidente, em particular 

pela França, que mesmo estando num período revolucionário, no qual alardeava a defesa 



23 

intransigente dos direitos fundamentais da humanidade, via a Revolução Haitiana com bastante 

preocupação e fez uso do golpe do 18 Brumário, que concentrava as atenções dos franceses e 

da Europa, para tentar restaurar de forma violenta a escravidão no Haiti, enviando, para tanto, 

em 1802, as forças militares francesas compostas por 15 mil soldados. E esse silenciamento não 

foi obra do acaso, segundo o autor: “Narrativas históricas baseiam-se em entendimentos 

prévios, que se baseiam, por sua vez, na distribuição de poder arquivístico.” E esses arquivos 

são frutos de convenções, normas e procedimentos estabelecidos pelo poder do Ocidente, no 

caso a França. E Trouillot chama a atenção de que “os primeiros memoriais e textos históricos 

publicados sobre a revolução foram escritos quase exclusivamente em francês”, e por franceses. 

E ao poder francês interessava contar a história sob o seu ponto de vista, onde o silenciamento 

era mais poderoso do que a ausência ou fala de memória. 

Segundo Trouillot, tendo sido “o primeiro estado moderno independente do assim 

chamado Terceiro Mundo, o Haiti experimentou bem cedo todas as agruras da construção 

nacional pós-colonial”. O primeiro e talvez o mais poderoso de todos foi a incredulidade do 

mundo ocidental de que a revolução pudesse ter acontecido: 

A Revolução Haitiana entrou para a história, portanto, com a característica 
peculiar de ter sido inconcebível, mesmo enquanto acontecia. Debates oficiais 
e publicações da época, incluindo a longa lista de panfletos sobre Saint- 
-Domingue publicados na França de 1790 a 1804, demonstram a incapacidade 
da maioria dos contemporâneos para compreender em seus próprios termos a 
revolução em curso (TROUILLOT, 2016, p. 122). 

Primeiro porque não cabia na cabeça de nenhum europeu, muito menos de um francês, 

que escravizados pudessem fazer uma revolução. Para o Ocidente, naquela quadra histórica do 

final do século XVIII, “Homem (com H maiúsculo) era fundamentalmente europeu e 

masculino”, portanto, como explicar ou entender que não homens haviam feito uma revolução. 

Isso era inconcebível. Àquela época o lugar destinado para os negros, e consequentemente os 

escravizados, era o nível mais baixo da escala humana. E, para os fazendeiros da região, o 

racismo contra os negros era algo absolutamente normal e central para o desenvolvimento dos 

seus negócios.  

Quando, em 1789, eclode a Revolução Francesa, com toda aquela catilinária de direitos, 

a equação não fecha e o debate sobre a escravidão nas colônias francesas vem à tona. Mas, é 

resolvida quase que imediatamente: os descendentes de africanos não eram considerados seres 

humanos, portanto não poderiam assim serem tratados. Não estavam aptos para serem sujeitos 

de direitos. E o problema foi resolvido. Não apenas para os franceses, para toda a Europa e a 

então Liga das Nações. Bárbaros, selvagens, incultos, pagãos, antes de mais nada, deveriam ser 



24 
 

civilizados e adestrados ao modelo civilizacional europeu antes que pudessem ter acesso aos 

direitos fundamentais. No caso haitiano, a questão era mais grave ainda. Para o autor, a elite 

europeia considerava o evento impensável. 

O impensável é aquilo que não se pode conceber dentro do espectro de 
alternativas possíveis, aquilo que perverte todas as respostas, porque 
desafia os termos em que as questões foram postas. Nesse sentido, a 
Revolução Haitiana era impensável em sua época: ela questionava o 
próprio quadro referencial dentro do qual proponentes e oponentes 
haviam examinado temas como raça, colonialismo e escravidão nas 
Américas (TROUILLOT, 2016, p. 136). 

Para Trouillot, o fato de a Revolução Haitiana ser considerada algo impensável para o 

Ocidente, visto que colocava em xeque não apenas a escravidão, mas o próprio conceito de ser 

humano elaborado meticulosamente pelo Ocidente, que para tanto havia mobilizado toda sua 

inteligência e conhecimento científico, o caminho adotado foi o puro, amplo e mais completo 

silenciamento que um evento dessa magnitude já teve dentro da historiografia ocidental. E nesse 

empreendimento contou com a participação ativa de praticamente todas as potências mundiais 

e até mesmo das emergentes, como era o caso do Brasil, que como mecanismo de prevenção 

ampliou todas as medidas de coerção e punição para aqueles que buscassem se inspirar no 

movimento haitiano, a exemplo da violenta repressão que se abateu sobre os líderes da Revolta 

dos Búzios que veio a acontecer na cidade de Salvador/Bahia em 1798.  

Enfim, o que o autor nos sugere é que na produção histórica existem quatro momentos 

que são considerados cruciais:  a) O momento da criação do fato; b) O momento da composição 

do fato; c) O momento da recuperação do fato; d) O momento da significância retroativa.  

No primeiro momento, está presente a elaboração das fontes de pesquisa, no segundo a 

elaboração dos arquivos, no terceiro a elaboração das narrativas e no quarto e último momento 

temos a elaboração histórica. Portanto, o silenciamento da Revolução Haitiana está presente 

desde o primeiro momento, quando escritores e intelectuais franceses se dispõem a narrar o 

evento, ao elaborarem fontes de pesquisas que lhes interessavam e não necessariamente as mais 

importantes. Continuou na elaboração dos arquivos que seriam posteriormente disponibilizados 

ao público, bem como das narrativas, sob o ponto de vista francês e europeu, do que significava 

aquela revolução. Melhor dizendo, a revolução impossível. E se era impossível de ter 

acontecido, precisava ser silenciada. É o próprio autor que diz:  

Mas, se estou certo ao afirmar que essa revolução, da maneira como ocorreu, 
era impensável, então a insignificância da estória já está inscrita nas fontes, 
não importando se, além disso, ainda possam revelar algo mais 
(TROUILLOT, 2016). 



25 

O que devemos apreender, segundo o autor, sobre o silenciamento da Revolução 

Haitiana, é que o poder e suas assimetrias se fazem presentes na história desde antes da sua 

narrativa, e que, por isso mesmo, “contribui para sua criação e para sua interpretação. Na 

história, o poder começa na fonte”. E a fonte, no caso da Revolução Haitiana, foi a França, 

os narradores foram os franceses e os difusores foram os europeus. E, para eles, aquela 

revolução não poderia ter existido.  

 
1.3  Raça e racismo nas relações internacionais: uma verdade inconveniente 
 

Conforme vimos anteriormente, a questão racial não só está presente nas relações 

internacionais como tem permeado, desde os primórdios, as relações entre as nações a partir do 

século XVIII, particularmente após o advento da expansão capitalista. No trabalho organizado 

por Alexander Anievas, Nivi Manchanda e Robbie Shilliam intitulado Raça e racismo nas 

relações internacionais: confrontando a linha global de cores, logo no início do trabalho, os 

organizadores citam uma afirmação feita pelo intelectual e ativista afro-americano William 

Edward Burghardt, conhecido publicamente como “W. E. B.” Du Bois, que também era pan- 

-africanista, sociólogo, socialista e historiador, afirmando que: 

O problema do século XX é o problema da linha de cor – a relação das raças 
mais escuras com as raças mais claras dos homens na Ásia e na África, na 
América e nas ilhas do mar (DU BOIS, 1961, p. 23). 

A intenção dos organizadores citados acima é deixar claro que iriam tratar da questão 

racial nas relações internacionais de forma objetiva e direta, visto que, apesar de todas as 

evidências sobre a importância do tema no campo da ciência política, indicar que as questões 

de raça e racismo deram causa a esses estudos, por conta de ter encontrado soluções aos desafios 

colocados pela construção dos impérios coloniais, ainda assim, tem sido quase sempre 

postergadas a um segundo plano. Porém, nos últimos tempos, o assunto tem vindo à superfície 

e com grande intensidade. Lançando mão dos estudos desenvolvidos por Du Bois, desde os 

anos 1920 até a década de 1960, e que são contemporâneos com o surgimento da ciência das 

relações internacionais nos Estados Unidos, os autores vão estabelecer uma linha do tempo 

sobre a importância do tema racial nas relações internacionais. E, nesse sentido, os 

questionamentos têm sido muito fortes, segundo os autores 

O  terreno  recuperado  num  tempo  relativamente  curto  tem  sido  
impressionante:  por  exemplo,  os  estudiosos  têm  questionado  a  
cumplicidade  dos  principais  recursos  teóricos,  cálculo  moral  e  categorias  
das  principais  RI,  com  pressupostos  racializados  ou  racistas,  com  o  



26 
 

exame  de  práticas  passadas  e  contemporâneas  de  “racialização”  e  
formação  de  identidade  racial  para  analisar  as  profundas  interconexões  
históricas  entre  práticas  imperiais  e  a  produção  de  categorias  racializadas 
(ANIEVAS; MANCHANDA; SHILLIAM, 2015). 

Portanto, tratar sobre a “linha global da cor como agenda de pesquisa”, como sugere Du 

Bois na sua interpretação sobre as motivações que deram causas à Primeira Guerra Mundial, é 

fundamental. Para ele, a paz mundial que era intensamente defendida à época possuía um 

enquadramento nitidamente racial, tanto no pensamento quanto no ordenamento. Daí ele 

afirmar que “a guerra não foi uma aberração da civilização europeia, mas a sua expressão mais 

clara, e as principais causas da grandeza europeia – a expansão ultramarina e o engrandecimento 

colonial – foram também as próprias causas da guerra” (DU BOIS, 1925, p. 502). 

Acima de tudo, defendeu Du Bois (1925, p. 512), “a indústria deve atender às 
necessidades de muitos e não de poucos, e o negro, o indiano, o mongol e o 
ilhéu do Mar do Sul devem estar entre os muitos, bem como alemães, 
franceses e ingleses” (DU BOIS, 1925, p. 513). 

Para além da intenção de tratar com a profundidade necessária a questão da raça e do 

racismo nas relações internacionais, os autores estão interessados mesmo é na possibilidade 

desse mergulho no trabalho de Du Bois estimular novas agendas de pesquisas. Nesse sentido, 

os autores propõem que: 

A utilidade de revisitar o trabalho de Du Bois reside menos na afirmação de 
que ele fornece uma teoria pronta para uso das relações internacionais e mais 
no fato de que sinaliza uma agenda de pesquisa rica e venerável para a 
interrogação de relações internacionais através de uma episteme que se 
concentra nas operações de raça e racismo. Esta episteme baseia-se em três 
proposições principais (ANIEVAS; MANCHANDA; SHILLIAM, 2015). 

Nesse sentido, os autores desse trabalho contribuem para que a temática da raça e do 

racismo ganhe relevância tanto do ponto de vista histórico como contemporâneo. Assim como 

nos indica que, ao adotar essa metodologia, as relações internacionais podem ajudar e facilitar 

o entendimento de que raça tem sido um princípio estruturante quando tratamos de processos 

transnacionais de “acumulação, desapropriação, violência e luta que emergem na sua esteira”.   

Já no capítulo I da coletânea, no texto intitulado “Escondido à vista: racismo na teoria das 

relações internacionais”, Errol A. Henderson (professor associado de Relações Internacionais 

(RI), PhD em Ciência Política na Universidade de Michigan) aponta que “a centralidade do 

racismo nas relações internacionais (RI) teria, especificamente, no realismo e no liberalismo, 

dois dos paradigmas mais proeminentes das RI”. É algo indiscutível, visto que essas duas visões 



27 

se orientam por “preceitos racistas”, particularmente aqueles que são inerentes à “supremacia 

branca”. É o próprio Henderson que diz:  

Afirmo que as teses do contrato social, muitas vezes consideradas “neutras em 
termos de raça”, na verdade sugerem um tipo de relações para pessoas brancas, 
suas instituições e estados, e outra para não brancos pessoas, suas instituições 
e estados (HENDERSON, 2015, p. 32). 

Henderson afirma, por exemplo, que o racismo é algo muito mais profundo do que 

intolerância ou preconceito. É na verdade um conjunto “de crenças, práticas e políticas que 

refletem e são apoiadas pelo poder institucional, principalmente pelo poder estatal”. Essa 

verdade inconveniente, do ponto de vista político, de que raça e racismo orientavam todo o 

processo de colonização, ocupação de territórios e violências para manutenção do controle, foi 

substituída pela de que os brancos eram superiores porque possuíam uma civilização, e que os 

demais povos ocupavam “um estágio inferior de desenvolvimento, caracterizado pela barbárie 

ou pela selvageria”. Tanto na América Latina quanto no continente africano essa foi a máxima 

que presidiu todas as análises sobre as políticas internacionais emanadas dos países europeus. 

É dessa concepção que se extrai a ideia de “missão civilizadora” que os homens brancos teriam 

no mundo, e que essa missão justificaria todas as formas de violência: genocídios, 

escravizações, colonizações.  

O autor deixa claro que nos momentos iniciais das políticas de relações internacionais: 

A centralidade da raça no campo incipiente das RI é evidente na genealogia 
de uma das revistas mais populares em assuntos internacionais, a Foreign 
Affairs. A Foreign Affairs tornou-se o órgão do Conselho de Relações 
Exteriores em 1922, após mudar seu nome de Jornal o Internacional Relativos, 
que existia desde 1919 (HENDERSON, 2015, p. 34). 

Henderson chama a atenção para o fato de que “as primeiras disposições sobre direitos 

humanos na Carta das Nações Unidas foram ali colocadas por causa da raça”. Ele lembra 

também que “a convenção internacional com maior número de signatários é a sobre raça”.  

E prossegue:  

Nas Nações Unidas, há mais resoluções que tratam da raça do que de qualquer 
outro assunto. E certamente um dos problemas mais antigos e frustrantes nas 
Nações Unidas é o da raça. Quase cento e oitenta governos, por exemplo, 
chegaram recentemente ao ponto de concluir que a discriminação racial e o 
racismo ainda representam os problemas mais graves para o mundo de hoje 
(HENDERSON, 2015, p. 38). 

O que mais impressiona no trato dos acadêmicos sobre as questões de raça e racismo nas 

relações internacionais é que, apesar das análises, estudos e abordagens importantes que foram 

feitas e que têm contribuído, e muito, para a compreensão do papel do racismo no plano 



28 
 

internacional, os teóricos das relações internacionais, sejam realistas, liberais ou construtivistas, 

têm ignorado como o racismo influi nesses paradigmas, afirma Henderson. 

  
1.4  Para nunca esquecer 

 
Outro exemplo marcante no campo das demandas raciais nas relações internacionais, e 

que merece atenção, é a análise produzida por Robert Vitalis no seu premiado livro White World 

Order, Black Power Politics (VITALIS, 2016), sobre a relação umbilical, ocorrida nos Estados 

Unidos, entre as relações internacionais e as relações raciais, quando do surgimento da primeira 

enquanto ciência; isso porque, os Estados Unidos são hoje o principal ator, senão o mais 

poderoso ator das relações internacionais contemporâneas no mundo. O texto de Vitalis é 

impactante para quem não é familiarizado com o mundo das relações internacionais. Ele afirma 

de forma clara que, para os Estados Unidos, no período entre as primeiras décadas do século 

passado, momento em que o país ainda se consolidava enquanto potência mundial, relações 

internacionais e relações raciais possuíam praticamente o mesmo significado. Para os norte- 

-americanos brancos, em particular os professores de relações internacionais de então, a 

hegemonia mundial dos brancos poderia vir a ser ameaçada por conta de uma guerra racial. E 

que esse perigo não só era real, como estava perto deles, nos bairros e cidades cuja população 

negra era majoritária.   

Ao lermos a matéria sobre Tulsa: “Massacre que destruiu a ‘Wall Street negra’ completa 

100 anos ainda pouco conhecido”,1 podemos não só confirmar a assertividade das reflexões de 

Vitalis, como também perceber as tragédias decorridas desse entendimento e de como elas 

foram apagadas, conforme afirma Vitalis. Segundo a reportagem  

Em 31 de maio de 1921, na cidade de Tulsa, no estado de Oklahoma, uma 
multidão de pessoas brancas invadiu e destruiu o distrito de Greenwood, que 
na época era uma das comunidades negras mais prósperas do país, apelidada 
de “Wall Street Negra”. “A violência se estendeu por 18 horas, durante as 
quais mais de mil casas e estabelecimentos comerciais foram saqueados e 
incendiados.” Alguns historiadores calculam que até 300 pessoas tenham sido 
mortas (VITALIS, 2016). 

O clima racial era extremado à época nos Estados Unidos, em reação à abolição da 

escravatura, e ao lermos a matéria por inteiro percebemos que a razão fundamental que gerou 

o massacre e a destruição do distrito foi a existência de uma comunidade negra se 

 
1 Publicada pela BBC News/Brasil. Disponível em: https://www.bbc.com/portuguese/internacional-57294425. Acesso em: 12 

jan. 2025. 

https://www.bbc.com/portuguese/internacional-57294425


29 

desenvolvendo econômica e socialmente em melhores condições que os brancos. E isso era 

considerado um perigo que punha em risco a hegemonia branca, não apenas no distrito, mas, 

na região. O historiador Scott Ellsworth, autor do livro Death in a Promised Land: The Tulsa 

Race Riot of 1921 (Morte em uma terra prometida: o tumulto racial de Tulsa de 1921), afirmou 

em seu livro que Tulsa era um bairro vibrante que abrigava dois jornais, várias igrejas, uma 

biblioteca e vários estabelecimentos comerciais que pertenciam a proprietários negros. Os 40 

quarteirões que formavam a chamada "Wall Street Negra" eram pontuados por hotéis, 

restaurantes, joalherias e cerca de 200 estabelecimentos comerciais de pequeno porte, como 

farmácias, armarinhos, lavanderias, barbearias e salões de beleza. Havia até um cinema 

(VITALIS, 2016). 

Ainda segundo o autor, as casas do distrito eram elegantes e residências de figuras negras 

importantes, como o melhor cirurgião negro do país (A. C. Jackson, morto no massacre) e um 

piloto negro (Simon Berry), que além de possuir uma empresa de transportes, possuía seu 

próprio avião. “Era extraordinária a prosperidade que existia na comunidade negra de Tulsa na 

época”, afirmou o autor. O forte ressentimento no país, pelo fato de alguns negros serem bem- 

-sucedidos, é confirmado por vários historiadores, e que isto motivou um sem número de 

conflitos raciais nas cidades americanas. 

Muitos brancos tinham inveja do sucesso dos afro-americanos, faziam 
comentários do tipo ‘como esses negros ousam ter um piano de cauda em sua 
casa se eu não tenho um piano na minha?’ Além de acreditarem que os afro- 
-americanos estavam roubando seus empregos (VITALIS, 2016). 

Na verdade, essa matéria da BBC News nos faz entender como a maior potência do 

mundo deu os seus primeiros passos no âmbito das relações internacionais tendo como premissa 

a luta racial. Como espaços discriminados, ocupados por discriminados, que haviam sido 

escravizados, poderiam ser tão perigosos a ponto de exigir tamanha atenção da elite intelectual 

norte-americana? Vitalis nos apresenta um conjunto de razões que fazem plausíveis suas 

afirmações iniciais, mas o massacre de Greenwood as torna reais.  

Outro exemplo marcante desse receio dos supremacistas brancos norte-americanos foi o 

projeto desenvolvido pela comunidade negra do Harlem, intitulado “Renascimento do Harlem” 

(1920), que era tão pujante e possuía figuras tão brilhantes tais como: Josephine Baker (dança), 

Marcus Garvey, James Weldon Johnson, W.E.B. Du Bois (intelectuais), James Baldwin 

(escritor), Jessie Redmon Fauset, Langston Hughes, Claude Mckay (poetas), Louis Armstrong, 

Count Basie, Duke Ellington, Ella Fitzgerald, Dizzy Gillespie, Billie Holiday, Bessie Smith e 

Thelonious Monk. Era mesmo de assustar qualquer supremacista branco. Do mesmo modo, o 



30 
 

desenvolvimento econômico e cultural do distrito de Greenwood (1920) era tão exitoso e visível 

que além de assustar causava profundo ressentimento aos supremacistas brancos liderados pela 

Ku Klux Klan.  

Ao analisar o projeto do Harlem, Vitalis afirma que o mesmo era muito mais que um 

projeto cultural, era um movimento político e teórico que tinha por objetivo responder às teorias 

e práticas do supremacismo branco que vigia nos Estados Unidos. Além disso, era composto 

por uma elite negra pensante que representava o que havia de mais sofisticado no campo 

cultural e intelectual daquele país. E isto foi percebido pela classe política norte-americana 

como um risco em potencial, não só para os Estados Unidos como para todo o mundo branco, 

no sentido mais literal que isso possa significar. Daí que, o surgimento e desenvolvimento das 

teorias das relações internacionais estadunidenses emergem como uma ferramenta intelectual 

dos supremacistas para responder a essas inquietações da sua elite branca. Em Greenwood, não 

foi diferente, até porque são acontecimentos da mesma época (1920). E o historiador norte- 

-americano Ellsworth, estudioso do massacre, cita que a “explosão de violência” em 

Greenwood foi apenas uma entre tantas outras estimuladas pela Ku Klux Klan no período, o 

que revela que era um projeto nacional e não algo episódico e local.  

Retornando a Vitalis, ele também nos mostra o papel que as instituições acadêmicas 

norte-americanas cumpriram no sentido de assegurar a supremacia branca, tanto interna quanto 

externamente. Dialogaram com essa realidade, refletiram sobre a mesma e interferiram nela de 

forma contundente, no sentido de assegurar os privilégios, sendo uma parte importante da 

história das relações internacionais nos Estados Unidos.  

Faculdades e universidades são cruciais, obviamente, para a reprodução 
contínua de nossas maneiras cotidianas de pensar, falar e escrever sobre o 
mundo da política, caminhos que são reconhecíveis não apenas para o 
minúsculo leitor de periódicos acadêmicos, como International Security, mas 
também para aqueles que leem (ou escrevem para) o New York Times [...] 
(VITALIS, 2016). 

O que o autor nos explica é que toda a geração de intelectuais, diplomatas, estudiosos e 

políticos dos Estados Unidos da época, e que irão operar momentos cruciais para a história 

norte-americana e mundial na chamada Guerra Fria (vide a guerra da Coréia e a crise dos 

mísseis com Cuba), tiveram os seus alicerces ideológicos, seus embasamentos teóricos e suas 

formulações políticas orientadas por esse sentimento de que a supremacia branca estava em 

risco e que por isso mesmo necessitava ser afirmada. Ou seja, o processo de racialização da 

política interna norte-americana irá interferir no restante do mundo, a partir da sua visão e 

experiência doméstica com os afro-americanos. Para tanto, ano a ano, durante décadas, 



31 

estudantes aprenderam nas escolas, nas palestras, nos cursos e nas faculdades que o realismo, 

o liberalismo e o construtivismo eram as únicas referências teóricas no campo das relações 

internacionais, e que a presença dos Estados Unidos na África, Ásia e América era uma 

generosidade do mundo civilizado branco para com os incultos, incivilizados e 

subdesenvolvidos.  

Nesse sentido, tanto o Harlem quanto Greenwood, além de terem sido um “modelo 

negativo” para os interesses dos norte-americanos brancos nos Estados Unidos, funcionaram 

também como um experimento/alerta que não poderia nem deveria ser reproduzido em outras 

partes do mundo. Aquelas localidades onde talentosos artistas, intelectuais, pensadores e 

políticos negros interagiam, apresentando-se como a modernidade não branca do mundo 

ocidental, criando um novo modo de relações interraciais, era um péssimo exemplo. Era 

necessário que a hierarquia racial fosse reposta, para que elas continuassem dependentes e 

submissas, caso contrário, poderiam influenciar “povos ‘atrasados’ e dependentes em todo o 

mundo”, pondo em risco a supremacia branca. Não à toa, o Harlem era chamado de “a guarda 

avançada dos povos africanos no seu contato com a civilização no século XX”, e Greenwood, 

a Wall Street Negra. Toni Morrison, primeira escritora negra a ganhar um Nobel, da 

Universidade de Howard, confirma essa tese de Vitalis ao afirmar no seu livro Black Matter 

que, após a Segunda Guerra Mundial, a academia norte-americana fez questão de ignorar o 

racismo em vez de enfrentá-lo.   

Enfim, a racialização das relações internacionais norte-americanas é um fato irrefutável, 

tanto quanto a perseguição ao Harlem e a destruição física de Greenwood. Tanto o é que o 

caminho adotado para a superação das desigualdades nos EUA não foi a integração, mas sim a 

exclusão dos negros e o apagamento de sua história, inclusive nas teorias das relações 

internacionais; os cientistas políticos eram brancos, que ensinavam em instituições brancas e 

publicavam em revistas brancas, produzindo um abismo imenso entre as relações internacionais 

e os estudos africanos. 

Podemos depreender das reflexões de Vitalis que, nas Américas, considerando as 

variáveis locais, por conta dos distintos atores que fizeram parte do processo de colonização na 

região (indígenas, europeus e africanos escravizados), a hierarquização racial e consequente 

exclusão racial de indígenas e afrodescendentes foi um dos componentes essenciais na 

formulação das relações internacionais na região. No Brasil, em particular, tendo em vista sua 

importância na região, assim como sua dimensão territorial, populacional e econômica, a 

longevidade do regime escravista teve como uma das suas consequências deixar de fora das 



32 
 

decisões referentes às relações internacionais tanto a população afrodescendente quanto a 

indígena. Daí que as demandas raciais no campo das relações internacionais, seja do ponto de 

vista reativo ou propositivo, têm sido intensas. Muito caminho terá que ser percorrido, muita 

luta terá que ser travada para que a relevância das questões raciais nesse campo seja 

devidamente reconhecida.   

Por isso mesmo, o trabalho que essa pesquisa busca produzir visa contribuir para que 

demandas históricas dos afro-latinos, no campo da cultura, mesmo que represadas e/ou 

silenciadas por séculos de colonialismo, escravismo e exclusões, quando devidamente 

acessadas, podem contribuir positivamente para a cooperação internacional, em particular entre 

os países da América Latina.   

 
1.5  América Latina, um espaço visionário de raças e culturas 

 
Antes de abordarmos o tema propriamente dito, vale a pena dialogar com alguns autores 

que têm se debruçado a entender o fascínio e a repulsa que o termo América Latina tem 

causado ao longo do tempo entre intelectuais e estudiosos. Isto porque, o termo encerra, desde 

o seu nascedouro, intenções, interesses e conflitos os mais variados. Além disso, no caso 

brasileiro, ainda hoje causa uma certa estranheza o uso do termo “latino-americano” como 

um vocábulo que nos identifique enquanto tal. Para a maioria dos brasileiros, incluindo a elite 

intelectual, latinos são os nossos vizinhos. Mas, apesar de todos os debates, negações e 

confusões em torno dessa terminologia, ela continua firme e forte, tanto nos discursos 

políticos quanto nos estudos acadêmicos, e hoje é quase uma unanimidade quanto ao seu uso, 

ao menos nos estudos acadêmicos. 

No ensaio América Latina: a ideia, mais uma vez (TRILLO, 2012), publicado na revista 

Interseções, Mauricio Tenorio Trillo, PhD em História pela Universidade de Stanford e 

professor do Departamento de História da Universidade de Chicago, nos remete a um conjunto 

de reflexões sobre o conceito de América Latina e suas contradições, que nos ajuda a 

compreender a complexidade desse entre-lugar. Segundo Trillo, “a ideia de América Latina 

tinha que ter se tornado obsoleta há muito tempo atrás. Ou ao menos eu assim achava há alguns 

anos” (TRILLO, 2012). Para o autor, América Latina possui tantos significados que tem 

funcionado como uma crença desde 1850. Tem sido, “ao longo de quase dois séculos, as sobras 

de diversos banquetes explanatórios que alimentaram o termo – raça, cultura, imperialismo 

francês, imperialismo espanhol, revolução, desenvolvimento, anti-imperialismo, religião”. 



33 

Mas é fato: a América Latina nunca foi um lugar real, uma civilização clara 
ou uma cultura ou culturas bem demarcadas e únicas. E ainda assim, sendo 
tão duradoura, seria tolo não perceber sua importância como uma influente 
“segunda natureza”, que um dia se materializa como o espírito da latinité 
versus as forças materiais do anglo-saxonismo, no outro ressuscita como a 
superioridade hispânica sobrenatural de José Enrique Rodó ou o triunfo 
nietzschiano da beleza e da luxúria universal de José Vasconcelos. Não, o 
termo veio para ficar e é importante. O que fazer com ele? (TRILLO, 2012). 

Para Trillo, o conceito inicial da “Amérique Latine” era a representação de uma forma 

“antissaxônica, racial, transformada não em uma forma francesa, mas em uma forma hispânica 

global de antiamericanismo, antiprotestantismo e antimodernismo”, se tivesse cumprido com o 

papel que o império francês desejava. Mas, apesar da sua origem no imperialismo francês, o 

termo “se tornou um senso comum automático, apesar de sua inexistência e de suas conotações 

desagradáveis”.   

E, por isso mesmo, o conceito merece respeito. O termo foi capaz de encarnar 
como o pressuposto geográfico e cultural essencial das teorias da 
modernização pós-Segunda Guerra Mundial; teorias que assumiram, sem 
questionar, a existência de uma parte latina das Américas – tradicional, 
católica, patrimonialista, retrógrada, confusa, violenta –, onde aplicar uma 
nova engenharia social (TRILLO, 2012). 

A força que o conceito “América Latina” adquiriu ao longo do tempo foi tamanha que 

chegou mesmo a ser parte das “utopias revolucionárias marxistas” e, num determinado 

momento histórico (década de 1970), era quase que um sinônimo da “la revolución”, afirma o 

autor. Isso, no entanto, não impediu que inúmeros intelectuais da região como Jorge Volpi 

tecessem duras críticas ao uso do termo. Na verdade, o surgimento do termo tem origem na 

disputa de duas vertentes do colonialismo. De um lado, Espanha e Portugal com o “iberismo”, 

e de outro, a França com a “latinité”. Essa disputa que também alcançou os Estados Unidos e 

traduzia em verdade “estratégias comerciais geopolíticas que buscavam encarar os desafios 

colocados tanto pelos realinhamentos dos impérios europeus durante o século XIX quanto pela 

emergência maciça dos modernos estados-nação”. 

Sergio B. F. Tavolaro, doutor em Sociologia pela The New School for Social Research 

(New York) e professor adjunto do Departamento de Ciências Sociais da Universidade Federal 

de Uberlândia, no seu ensaio América Latina, variável independente? Para uma crítica ao 

binômio centro-periferia, diz que já se transformou em prática corrente não mais se tratar do 

tema, não mais sem falar no singular, mas sim no plural Américas Latinas, por tratar-se de: 

[...] fatores tão variados quanto os de natureza geográfica, de ordem 
linguística, de configuração econômica, de cabedal cultural, de herança 



34 
 

histórica, de composição étnica, de ordem política, dentre outros. 
(TAVOLARO, 2009). 

Segundo o autor, esse questionamento, apesar de recorrente, seja entre estudiosos do 

primeiro mundo sobre a América Latina como Thomas Skidmore e Peter Smith, em Modern 

Latin América, ou Celso Furtado, em Formação econômica da América Latina: 

Após século e meio de separação de suas antigas metrópoles europeias, os 
países latino-americanos ainda apresentam, individual ou conjuntamente, um 
perfil não totalmente definido, encontrando-se cada sub-região em fase 
distinta de um processo de homogeneização cultural, de modernização social 
e política, e de um desenvolvimento econômico sob muitos aspectos sui 
generis (FURTADO, 1969, p. 353). 

Ainda assim, a força da expressão se impõe logo adiante, com a afirmação do próprio 

Celso Furtado dizendo que: 

Os traços essenciais do que seria a estrutura social dos países latino- 
-americanos têm sua origem na forma mesma que tomou a conquista 
espanhola e nas instituições que, espanhóis e portugueses, implantaram para 
criar uma base econômica capaz de consolidar a conquista das novas terras 
(FURTADO, 1969, p. 28). 

 
1.6 Afro-latino-americanos e a diáspora africana 

 
Se tomarmos como base os censos mais recentes (2015) de 16 países da região latino- 

-americana iremos encontrar, aproximadamente, cerca de 133 milhões de afrodescendentes, que 

representam quase 24% de sua população total. Outro dado interessante é que mais de 91% 

deles estão concentrados no Brasil e na Venezuela, e outros 7% na Colômbia, em Cuba, no 

Equador e no México. Ou seja, qualquer narrativa na região sobre afrodescendentes é 

fortemente influenciada pelos países do Caribe (Cuba, Venezuela), pelas nações da costa do 

Pacífico (Colômbia, Equador) e, acima de tudo, pelo Brasil, segundo os estudos realizados pelo 

Banco Mundial, intitulado Afrodescendentes na América Latina: rumo a um marco de inclusão 

(BANCO MUNDIAL, 2018, p. 16). 

Apesar da América Latina possuir um significativo conjunto de leis e acordos 

internacionais para a proteção dos direitos dos afrodescendentes, a discriminação e o racismo 

ainda se fazem presentes fortemente na região, por conta do enraizamento cultural que a 

discriminação possui e que é manifestada das mais variadas formas, desde gestos informais da 

vida cotidiana até a naturalização das hierarquias étnico-raciais, traduzidas na prática em 

exclusão. “Isso inclui desde piadas e práticas de seleção profissional até a aplicação de perfis 



35 

raciais por autoridades policiais e judiciais, sem que os indivíduos sequer percebam sua 

existência ou efeitos.” (BANCO MUNDIAL, 2018, p. 17). Segundo a Secretaria-Geral Ibero- 

-Americana afirma no prefácio do seu relatório Cuadernos Segib-Pnud, nº 1, publicado em 

julho de 2010, por meio do seu secretário-geral de então, Enrique V. Iglesias, esse cenário 

precisa ser alterado na América Latina, e para tanto:  

Isto requer a entrada em funcionamento de mecanismos que contribuam para 
a visibilidade como uma condição necessária para promover a tolerância, o 
apoio entre os diferentes coletivos e o desenvolvimento de políticas públicas 
para a igualdade (SEGIB, 2010, p. 4). 

Outra dimensão fundamental para o entendimento sobre para quê e para quem deve servir 

uma política pública de cultura para afro-latinos é o que chamamos de Diáspora Negra. Nesse 

sentido, é importante dizer que a terminologia afro-latino se insere e deriva do conceito de 

afrodescendentes, acordado pelos movimentos sociais e instituições multilaterais que tratam do 

tema de raça e racismo. Popularmente conhecido como o afro(hífen): afro-colombiano, afro- 

-americano, afro-peruano, afro-brasileiro etc.  

Em sendo assim, inevitavelmente teremos que nos remeter às nossas origens, 
ao menos as geográficas e territoriais que é a África. Não a África mítica que 
habita a cabeça e os corações de milhões de deserdados daquele continente 
por conta do longo e penoso processo histórico em que se constituiu o tráfico 
negreiro, mas a África onde coexistem diversas civilizações que ora são 
complementares, ora se sobrepõem, ou ora conflitam-se abertamente. A 
África heterogênea em suas realidades políticas, culturais e religiosas. Ou o 
continente que exemplifica de forma contundente sua heterogeneidade por 
meio de milhares de línguas, ora faladas, ora escritas, que continuam vivas 
expressando sua riquíssima diversidade cultural (ARAÚJO, 2020) 

É importante deixar claro que, apesar de facilitar as abordagens do ponto de vista 

acadêmico, o uso dessas terminologias não elimina a diversidade de que são compostas as 

culturas de origem africana. Afinal, essas culturas são diversas na sua origem e não podemos 

sequer imaginá-las únicas na diáspora, mesmo que a colonização assim o tenha desejado. 

Portanto, mesmo que forçada, não seria a diáspora negra o elemento unificador dessa 

diversidade. Até porque, as formas de resistência, negação ou hibridização dos povos africanos 

escravizados, bem como suas culturas, seguiram o curso natural das civilizações, ou seja, foram 

muitas e diversas.  

Nesse sentido, Kwame Anthony Appiah, filósofo e escritor anglo-ganês, especializado 

em estudos culturais e literários, nos dá boas pistas, em particular no seu célebre livro intitulado 

Na casa de meu pai (APPIAH, 1997). Ancorado em seus profundos conhecimentos sobre 

filosofia, ele percorre e discorre sobre os variados conceitos de tradição, modernidade, pós- 



36 
 

-modernidade, pré-colonialismo, colonialismo e pós-colonialismo. Lastreado nos estudos de 

filósofos, sociólogos e antropólogos como Michel Foucault, Du Bois, Aimé Cesaire, James 

Baldwin e Chinua Achebe, apresentando, discutindo e fundamentando os equívocos 

decorrentes dessa visão ora preconceituosa, ora mítica, ora racista que o Ocidente elaborou e 

construiu para e sobre os africanos, e os danos que essa visão tem produzido tanto para os 

africanos quanto para os seus descendentes pelo mundo afora. 

Dito isto, vale a pena nos debruçarmos sobre os Estudos afro-latino-americanos: uma 

introdução, trabalho coordenado e organizado por George Reid Andrews e Alejandro de la 

Fuente, que conta com a participação de vários estudiosos da temática afro-latina.  Andrews é 

um historiador americano especialista em América Afro-Latina e atualmente é professor da 

Universidade de Pittsburgh. Fuente é acadêmico e curador de arte.  

Na apresentação da coletânea que é feita pela professora Márcia Lima (ANDREWS, 

2018), do Departamento de Sociologia da Faculdade de Filosofia Letras e Ciências Humanas 

da Universidade de São Paulo e pesquisadora sênior do Centro Brasileiro de Análise e 

Planejamento (Cebrap), temos uma síntese das mais interessantes, não só sobre os propósitos 

do livro, como também da importância que a temática possui para a quadra atual dos estudos 

raciais e culturais na América Latina. A justificativa, segundo ela, não é apenas porque o Brasil 

faz parte da região, por óbvio, mas porque há quatro pontos que nos ligam irremediavelmente 

ao campo de estudos afro-latino-americanos: a escravidão, as relações raciais, as desigualdades 

raciais e a organização política.  

Nesse sentido, a autora destaca que a leitura de que a influência católica no processo 

escravista na América Latina teria produzido um tipo de escravidão mais benevolente que a 

promovida pelos anglo-saxões, mesmo com todas as contestações já realizadas por 

historiadores, ativistas e os próprios fatos, essa interpretação levou a um outro fato histórico 

que foi a produção do discurso da “democracia racial e suas versões”. Nesse aspecto, a autora 

ressalta que, apesar do termo ser fortemente identificado com a experiência racial brasileira, é 

exatamente ele que deixa o Brasil mais próximo da América Latina e elenca alguns pontos que 

justificam essa leitura:  

O primeiro é o ideal do branqueamento, visto como um projeto nacional 
implementado por meio de uma miscigenação seletiva. O segundo ponto 
refere-se à concepção de harmonia e tolerância racial e à ausência de 
preconceito e discriminação racial desenvolvida pelas elites políticas e 
intelectuais desses países (LIMA, 2018, p. 12). 



37 

Segundo a autora, Carlos Hasenbalg (1996), em seus estudos sobre a América Latina, 

identifica que essa visão contribuiu sobremaneira para “uma fragmentação das identidades 

raciais tornando-se um projeto bem-sucedido de dominação racial”, que teve como 

consequência a manutenção dos afro-latino-americanos em permanente posição de 

subalternidade, tanto econômica como social, fato este que os leva a ocupar os estratos mais 

baixos da sociedade. E esse tipo de desigualdade racial é típico da América Latina. Por conta 

da assimetria populacional de origem negra que ocorre entre o Brasil e o restante dos países da 

América Latina (os afro-brasileiros correspondem a mais de dois terços dos afro-latinos, algo 

em torno de 105 milhões de pessoas), o Brasil tem capitaneado a agenda sobre as desigualdades 

raciais na região. Nesse aspecto, a mobilização da comunidade negra brasileira tem sido 

fundamental para uma “agenda de políticas públicas de recorte racial no início deste século”, 

afirma a autora (LIMA, 2018).  

A luta do Movimento Negro Brasileiro no sentido de desconstruir a ideia de que no país 

se vivia uma democracia racial, bem como de outros países na América Latina, vem de longe. 

Exemplos marcantes nesse sentido são “A Frente Negra Brasileira na década de 1930” 

(desativada pelo Estado Novo em 1937) e o “Partido Independiente de Color em Cuba” 

(eliminado violentamente em 1912), registra a autora. Ela nos lembra que, nos anos 1970, o 

jornal alternativo Versus publicou, entre 1977 e 1979, a seção “Afro-Latino-América” e nos 

lembra também que, no editorial da primeira edição, lá estava a seguinte afirmação:  

Afro-Latino-América, e não apenas América Latina, porque define melhor a 
importância da presença africana nesta parte do mundo. Nossas raízes 
africanas – prova de vitalidade e resistência do negro às situações criadas pelo 
colonialismo – vêm sendo avaliadas com maior exatidão e resultam da ação 
de novas correntes que emergem nas comunidades de origem africana 
(VERSUS, 2014, p. 13). 

Lima lembra também que “nos anos noventa houve outra estratégia importante de 

construção política da agenda afro-latino-americana, liderada pelas feministas negras da 

região”. Isto ocorreu quando da realização do I Encontro de Mulheres Negras Latinas e 

Caribenhas, realizado em Santo Domingos, na República Dominicana. Faço aqui um parêntese 

importante: acompanhei de perto essa iniciativa, pois a entidade na qual eu exercia a função de 

diretor cultural, à época – o Grupo Cultural Olodum –, enviou duas de suas diretoras (Maria 

Auxiliadora Regis Dias e Cristina Rodrigues) para participarem desse encontro. Como 

consequência imediata das resoluções adotadas no encontro, o Olodum criou o grupo Mãe, 

Mulher, Maria, que veio a ser a primeira banda de percussão formada exclusivamente por 

mulheres negras no país. Além da montagem de uma agenda de discussões específicas sobre as 



38 
 

questões femininas dentro da entidade e uma rede de mulheres dos blocos afros na Bahia. É 

também desse encontro que nasce o Dia da Mulher Negra Latina e Caribenha (25 de julho), 

“data que foi reconhecida pela ONU no mesmo ano do encontro”. 

Mas, é nas pré-conferências para a III Conferência Mundial contra o Racismo, 

Discriminação Racial, Xenofobia e Intolerância Correlata que se consolida a ideia de afro- 

-latinidade:  

O marco desta aproximação foi a mobilização dos movimentos negros da 
América Latina para a participação na Conferência Mundial contra o Racismo, 
Discriminação Racial, Xenofobia e Intolerância Correlata, realizada na África 
do Sul, em 2001. A conferência regional preparatória, realizada em Santiago, 
Chile, foi um momento crucial para a construção da agenda afro-latino- 
-americana, com destaque, mais uma vez, para atuação das feministas negras 
(LIMA, 2018, p. 15). 

Há três outras experiências importantes que consolidam não apenas a terminologia “afro- 

-latino” para o movimento negro da região: o “Projeto Raça e Etnicidade na América Latina” 

(Perla), coordenado pelo professor Edward Telles, com representantes no Brasil, Colômbia, 

México e Peru. O projeto “Antirracismo na América Latina numa Era ‘Pós-Racial’” (Lapora), 

coordenado pelos professores Monica Moreno Figueroa e Peter Wade, com pesquisas no Brasil, 

na Colômbia, no Equador e no México, e com a criação do Afro-Latin-American Research 

Institute (Alari), ligado ao Hutchins Center for African & African American Research da 

Universidade de Harvard, que tem promovido o diálogo entre estudiosos e militantes negros 

norte-americanos e latino-americanos. É nesse cenário que a pesquisa sobre políticas públicas 

de cultura para afro-latinos se situa, imaginando que poderá contribuir para uma maior 

aproximação entre intelectuais, ativistas e políticos brasileiros, no sentido de compreenderem a 

importância que possui essa aproximação para o fortalecimento da promoção da igualdade 

racial em todos os campos do conhecimento na América Latina.  

 
1.7  A arquitetura política da destruição e o neoliberalismo na América Latina  

 
Neste item, abordaremos as novas formas pelas quais o colonialismo se faz presente nos 

países e regiões periféricas do mundo na contemporaneidade, em particular na América Latina, 

e as novas formas de violências decorrentes dessa intervenção. Para tanto, faremos o uso do 

ensaio intitulado Brutalismo, escrito pelo filósofo e cientista político camaronês Achille 

Mbembe, publicado em 2021.   



39 

Segundo ele – tomando emprestado um conceito arquitetônico desenvolvido no pós- 

-Segunda Guerra Mundial –, a relação existente entre a arquitetura e a política, em particular 

na contemporaneidade, identificando que essa relação é muito mais que simbólica, ela é 

intrínseca, e por isso mesmo, as semelhanças entre essas duas dimensões do conhecimento 

humano não passam de “uma questão de disposição adequada de materiais e corpos, uma 

questão de quantidades, volumes, escalas e medidas, de distribuição e modulação da força e da 

energia”. (MBEMBE, 2021). A obra é uma forte denúncia de como a humanidade tem sido 

desconstruída a partir dos interesses econômico-financeiros das grandes corporações mundiais, 

além de apontar que os grandes palcos dessa destruição têm sido as regiões periféricas do 

mundo, em particular o continente africano e a América Latina.    

É exatamente por conta dessa abordagem visceral de Mbembe que seus trabalhos têm 

chamado a atenção daqueles que buscam entender como o processo neocolonial está se dando 

nas regiões periféricas do planeta nos dias atuais. Em A necropolítica (2011), A crítica da razão 

negra (2013), A era do humanismo está terminando (2017), Políticas de inimizade (2021) e 

Brutalismo (2021), ele tem nos oferecido análises contundentes sobre a responsabilidade que o 

pensamento e a ação política dos europeus possuem acerca da crise civilizacional que estamos 

vivendo, e indicado possíveis alternativas para o enfrentamento dos desafios que têm se 

colocado a nossa frente, tendo sempre como grande referência o continente africano, que ele 

tem nomeado como o “devir negro”. 

É, portanto, desse estímulo provocado pela publicação do filósofo camaronês que vem o 

interesse em aprofundar as reflexões entre essa dimensão abordada e a crise que vivemos no 

campo democrático, em particular na América Latina, e mais particularmente no Brasil; e que 

impacta de forma contundente as políticas públicas de cultura para os afro-latinos, tendo em 

vista a onipresença do neoliberalismo em todos os campos da vida humana nessa quadra da 

nossa história.  

Na quadra atual dos choques e entrechoques de interesses econômicos, políticos, sociais, 

étnicos e religiosos que ocorrem em dimensão global e, portanto, de caráter civilizatório, essa 

relação conceitual entre a arquitetura e a política tem sido cada vez mais intensa e indissociável. 

Construir e destruir, tensionar, flexibilizar e distribuir forças, montar e desmontar, modelar e 

organizar de acordo com os materiais disponíveis – sejam eles humanos ou não – aos interesses 

do grande capital, expressos por meio das grandes corporações e das grandes potências, são 

formas que podem ser aplicadas tanto arquitetonicamente quanto politicamente, segundo 

Mbembe (2021). 



40 
 

Nesse sentido, a arquitetura política da destruição dos pilares e valores democráticos que 

está ocorrendo mundo afora, pilotada pelos arautos do neoliberalismo, tem assumido dimensões 

alarmantes. Daí que parte da crise democrática que o planeta está vivendo, da qual a América 

Latina tem sido um palco privilegiado, é fruto dessa arquitetura destrutiva, onde conquistas das 

mais elementares do ponto de vista civilizacional têm sido não apenas questionadas por essas 

forças como literalmente demolidas em nome de um projeto socio-político-econômico 

neoliberal sem qualquer compromisso com a humanidade. Do mesmo modo, há também fortes 

indícios que, como consequência desse modus operandi encarnado pelo neoliberalismo, formas 

autoritárias e fascistas de exercício do poder político, assim como o racismo, têm retomado o 

protagonismo em inúmeras regiões do planeta, particularmente em áreas com pouca tradição 

de relações democráticas no campo político e social, como é o caso do Brasil. 

Por isso mesmo, a governança global proposta e orientada pelos marcos do 

neoliberalismo contemporâneo tem tido como norma a demolição de direitos, valores, 

instituições e instrumentos que nortearam o estado de bem-estar social estabelecido na Europa 

no pós-Segunda Guerra Mundial, após longas jornadas de luta e complexas pactuações entre o 

capital e o trabalho. Para tanto, tem feito uso de todo o aparato tecnológico disponível, das 

brechas existentes no arcabouço legal do chamado Estado Democrático de Direito, em 

particular nos países em desenvolvimento; e do culto ao individualismo da forma mais 

exacerbada possível, tendo como valor agregado um processo de desumanização e coisificação 

nunca visto na história da humanidade. 

Esse projeto político-econômico neoliberal tem se aprimorado na destruição meticulosa 

de tudo aquilo que represente bem-estar social ou qualquer resquício de igualdade ou 

oportunidade para a maioria da humanidade, em particular nas áreas periféricas do sistema 

econômico mundial. Diria mesmo que, no mundo contemporâneo, ao menos no campo 

ocidental, essa destruição tem sido um elemento constitutivo do modus operandi do 

neoliberalismo. Mas, essa política de destruição tem tido endereço, território, nome e 

sobrenome claramente definidos. Os palcos são variados – América Latina, África, Ásia, Índia 

e Oriente Médio, e até mesmo a própria Europa –, a técnica tem sido praticamente a mesma, 

com pequenos ajustes e variações para que seus objetivos sejam alcançados com maior precisão. 

A arquitetura política decorrente dessa ação meticulosa do neoliberalismo tem atingido e 

comprometido o cerne da existência humana no planeta Terra, tanto corporalmente quanto 

materialmente. Nada lhe escapa. É sobre essa presença totalizante que o neoliberalismo tem 



41 

alcançado que este artigo pretende se debruçar e refletir sobre esses desafios – a arquitetura 

política da destruição, a crise democrática e o neoliberalismo. 

No entendimento de Karl Polanyi, na sua obra antológica A grande transformação: as 

origens da nossa época, a crise democrática que vivemos atualmente possui raízes profundas 

que datam do século XIX. Crise democrática esta que tem caminhado lado a lado com as crises 

econômicas, nos mais variados períodos de desenvolvimento do capitalismo. Segundo ele, a 

quebra do equilíbrio de poder existente à época – e que era baseado em quatro institutos: o 

equilíbrio do poder, o padrão internacional do ouro, o mercado autorregulável e o estado liberal 

– está na raiz dos problemas que vivemos nos dias atuais. Essa arquitetura político-econômica, 

embora frágil, proporcionou aproximadamente 100 anos de paz entre as grandes potências, fato 

este que permitiu o desenvolvimento das forças produtivas capitalistas de forma razoavelmente 

tranquila. Essa tranquilidade terminou por caracterizar de forma singular esse período, onde o 

padrão-ouro era o elemento central. A tese defendida por Polanyi era de que esse sistema ruiu 

por ter adotado o mecanismo de mercado autorregulável e não por falhas na sua construção ou 

execução, pois para ele a autorregulação punha em risco não só o sistema, mas a própria 

existência humana, sendo, portanto, uma utopia, e por isso mesmo artificial.  

Para ele, apesar da civilização do século XIX ter sido única, o sistema de equilíbrio de 

poder adotado não tinha a menor condição de continuar assegurando a paz desejada (uma das 

condições para o sucesso econômico do período) após a ruptura do sistema econômico mundial 

que regulava as relações políticas, visto que um era absolutamente dependente do outro. Tanto 

isso era verdade, que o fim dessa utopia de um mercado autorregulável é também o fim de um 

período civilizatório da humanidade. Portanto, compreender os fatores determinantes desse 

debacle é fundamental, até porque, essa paz duradoura era na verdade fruto do que se 

convencionou chamar de “pacifismo pragmático” (POLANYI, 2000).  

Esse “pacifismo pragmático” nada mais era que um arranjo entre as grandes potências 

(Estados Unidos, Rússia, Grã-Bretanha, Dinamarca, Portugal, Espanha, França, Bélgica, 

Holanda, Itália, Império Alemão, Suécia, Noruega, Império Austro-Húngaro e Império Turco- 

-Otomano) que buscavam estabelecer a proteção dos seus interesses comuns em momentos 

de turbulência, mas que não eliminavam os conflitos entre as nações menores e essas 

potências. Prova disso é que, no período do chamado “pacifismo pragmático”, ocorreram 

inúmeras guerras civis, movimentos revolucionários, invasões em várias partes da Europa, 

intervenções armadas, como na Bélgica, Polônia, Dinamarca, Suíça etc., tudo isso sob as 

expensas dessas grandes potências.  



42 
 

É também nesse período que essas grandes potências impõem a derrocada e dissolução 

dos impérios otomano e egípcio, além de obrigar a China a se integrar ao comércio mundial por 

meio da força. Era a arquitetura política da destruição a serviço dos interesses das grandes 

potências ocidentais, a fim de proporcionar a expansão capitalista. Sem falar no crime de “lesa- 

-humanidade” cometido contra o continente africano, que foi literalmente dividido entre as 

potências ocidentais na famosa Conferência de Berlim, liderada pelo chanceler alemão Otto 

von Bismarck em 1884/1885.  

É bom lembrar, ainda, que também nesse momento tanto a Alemanha quanto a Itália 

conquistam suas unidades nacionais e se incorporam ao modo de produção capitalista de forma 

mais expressiva. Para que o “pacifismo pragmático” se concretizasse, inúmeras guerras foram 

travadas entre as grandes potências e as nações periféricas ou de menor poder bélico, a exemplo 

da Rússia na Ásia Central, da Inglaterra na Índia, da França na África, para que assim fosse 

construído o “trajeto da civilização industrial nos domínios das culturas ultrapassadas ou dos 

povos primitivos”, conforme afirma Polanyi (2000).  

Portanto, não importava o caminho, a forma, a ética, a supressão da liberdade ou o puro 

e simples exercício da força militar na consecução dos objetivos das grandes potências de então 

para a defesa dos seus interesses. E essa opção ficou tanto mais evidente por conta do susto 

causado pela Revolução Francesa com suas propostas revolucionárias de novos arranjos do 

poder na Europa. É nesse período que se afirma, sem meias palavras, que aquilo que a Europa 

necessitava era a paz, e não a liberdade ou democracia, contradizendo os princípios iluministas 

que nortearam a Revolução Francesa, que em certa medida eram anunciados ao mundo como 

inegociáveis para o processo civilizatório da humanidade: Liberdade, Igualdade e Fraternidade. 

Esse súbito “interesse pela paz”, afirma Polanyi, era promovido exatamente por aqueles que 

sentiam que seus interesses econômicos estavam em risco por conta dos movimentos 

revolucionários. Daí que o “pacifismo pragmático” se caracterizou por sufocar pleitos 

populares, patrióticos ou democráticos, sempre em nome da paz, por meio dos seus exércitos.  

A Santa Aliança  (coalizão que unia a Áustria, Prússia e Rússia), que foi um movimento 

reativo e tinha como objetivo enfrentar o liberalismo e o secularismo na Europa, por conta das 

Guerras Revolucionárias Francesas e das Guerras Napoleônicas, conforme o próprio nome 

indica, era em verdade a junção dos interesses clericais (direito divino) e as hierarquias de 

sangue (reinados e aristocracias) europeias, onde os primeiros forneciam a capilaridade e apoio 

social e os segundos as estruturas de poder, notadamente das forças militares. Essa “Santa 



43 

Aliança” funcionou a contento, durante um bom tempo, mas não era suficiente para voos mais 

amplos, como os exigidos pela Revolução Industrial.  

O Concerto da Europa (aliança composta inicialmente pela Inglaterra, Áustria, Prússia e 

Rússia, e posteriormente a França) buscou superar esse vácuo político e para tanto necessitava 

de novos instrumentos de coesão e coerção que correspondessem a esse novo momento. E é 

dessa necessidade que surge, segundo Polanyi, “o núcleo de uma das mais complexas 

instituições que a história do homem já produziu”, a “haute finance”, que de certa forma 

anunciava o controle financista sobre o modo de produção capitalista. Do ponto de vista 

organizacional, funcionava como um banco internacional, posteriormente chamada de “alta 

finança” internacional, e agia como uma agência permanente de desenvolvimento.  

“Havia um contato íntimo entre a finança e a diplomacia”, afirma Polanyi, e essa 

intimidade gerava planos de longo prazo, fossem de paz ou de guerra, pois o grande 

segredo dessa parceria estava no fato de que a longevidade de uma paz ampla e geral 

estava assentada na “posição, organização e técnicas da finança internacional” que 

defendiam, com unhas e dentes, os interesses dos setores privados no âmbito comercial 

em todo o mundo. Exemplo disso era o papel desempenhado pelos Rothschilds, uma 

família de banqueiros judeus que não possuía vínculos de submissão a interesses 

governamentais em nenhum dos países onde desenvolvia suas atividades, isto porque seu 

único compromisso era com o sucesso dos seus empreendimentos, e exatamente por conta 

disso incorporavam o caráter internacional. Até porque, numa economia em crescimento, 

o que interessava mesmo era o crédito que o banco disponibilizava. 

Importante afirmar que em nenhum momento esse circuito financista internacional 

buscou para si o caráter de ser instrumento de paz: sua preocupação era tão somente o lucro. 

Para tanto, o “pacifismo pragmático” era fundamental, pois possibilitava um bom trânsito entre 

aqueles que ambicionavam o poder e a conquista, sem quaisquer condicionantes tais como 

respeito, soberania, processos democráticos, liberdades políticas etc. As grandes vítimas desse 

processo eram as nações mais frágeis, que eram obrigadas a se submeter às regras estabelecidas 

pelos banqueiros, mesmo que isso destruísse seus arranjos econômicos ou políticos internos. 

Vale a pena ressaltar que qualquer semelhança com fatos atuais não é mera coincidência. À 

época, o interesse dos estados, em particular dos “grandes estados”, era a máxima regiamente 

respeitada, pois eram coincidentes com os interesses privados. Ao fim e ao cabo, o que 

prevalecia mesmo era “a influência que a haute finance exercia sobre as potências, que era 

sempre favorável a uma paz europeia”.    



44 
 

A simbiose entre a diplomacia e as altas finanças internacionais era de tal forma 

articulada que empréstimos, renovação de empréstimos e créditos estavam intimamente 

dependentes dos avais políticos. É daí que deriva a importância do “pacifismo pragmático”. 

Guerras entre as grandes potências poderiam jogar por terra todo esse arcabouço político-

financeiro do mundo capitalista. Nesse sentido, o manejo das finanças no campo internacional 

funcionava como um elemento poderoso de dissuasão, particularmente para os países 

periféricos, haja vista que o comércio dependia literalmente do sistema monetário 

internacional; e para que este funcionasse a contento, guerras generalizadas eram 

absolutamente indesejáveis, embora os mecanismos de força fossem utilizados com alguma 

regularidade nas contendas entre as potências e países menores.  

O sistema de equilíbrio internacional implodiu quando o padrão-ouro entrou em 

colapso. A consequente erosão do sistema no campo político levou à Primeira Guerra 

Mundial, e o não entendimento das suas verdadeiras razões fez com que a crise se agravasse 

ainda mais, explodindo de vez com a Segunda Guerra Mundial. A Liga das Nações, que 

buscava responder ao anacronismo do Concerto da Europa, com novas propostas de equilíbrio 

de poder entre as grandes potências e a nova realidade econômica, esbarrava nas duras 

sanções que foram estabelecidas aos derrotados da Primeira Guerra Mundial. As sanções 

inviabilizavam qualquer acordo minimamente decente, posto que propunham o 

desarmamento total de apenas um dos lados do conflito, criando ressentimentos e 

instabilidades que eclodiram de maneira catastrófica em 1936.   

E o mundo pagou um preço alto por essas transformações. A arquitetura da destruição 

que até então só atingia os países periféricos operou em larga escala e foi experimentada com 

toda intensidade entre as grandes potências, em particular no continente europeu. O resultado 

não poderia ter sido mais destrutivo, a Segunda Guerra Mundial não só ceifou a vida de mais 

de 60 milhões de pessoas, sendo 40 milhões de civis, assim como promoveu a destruição 

física de quase toda a infraestrutura econômica em boa parte do mundo, principalmente na 

Europa. Ou seja, a crise democrática, oriunda da crise econômica, cobrou um preço altíssimo 

a toda a humanidade.   

É desse caldeirão altamente destrutivo que surgem duas das mais importantes vertentes 

ideológicas no mundo – o fascismo e o socialismo. Cada uma delas interpretando o mundo de 

forma bastante diversa, e que irão provocar conflitos, destruições e tensões de alcance 

planetário. Mais uma vez, Polanyi nos lembra que, embora as sociedades sejam definidas por 

fatores econômicos, no caso da civilização do século XIX houve uma peculiaridade que foi o 



45 

estabelecimento do lucro enquanto objetivo essencial (POLANYI, 2000). Esse fato alterou 

todas as relações existentes entre os seres humanos de forma planetária. Mas, é também nessa 

quadra histórica que parte da Europa, liderada pela Alemanha, movida pelos ressentimentos e 

humilhações que lhe foram impingidas após a Primeira Guerra Mundial, que se engendra um 

dos mecanismos mais nefastos de supressão da democracia, de direitos e de respeito aos 

princípios mais elementares das relações sociais que foi o advento do fascismo. Era a 

arquitetura da destruição em estado concentrado. 

Na arquitetura política da destruição adotada como padrão pelo neoliberalismo, e que 

também tem incidido na crise democrática, está o racismo, tema que Mbembe se debruça com 

especial atenção em seus estudos, particularmente em A era do humanismo está terminando 

(MBEMBE, 2017). Mas, assim como a crise democrática tem raízes profundas, o racismo 

também as tem. Em verdade, o racismo tem sido parte integrante na demolição dos valores 

democráticos, éticos e civilizatórios desde que foi instituído enquanto padrão racional e 

científico pelos europeus nos fins do século XVIII e adotado como justificativa para toda sorte 

de iniquidades cometidas mundo afora, em particular no período colonial, para justificar a 

produção de desigualdades para a expansão do modo de produção capitalista. Seus impactos 

negativos no processo democrático e na construção de padrões civilizatórios entre os seres 

humanos têm sido gigantescos, e o continente africano bem como os afrodescendentes talvez 

sejam as grandes vítimas desse processo de destruição.  

Apesar dos esforços para sua erradicação, a resiliência do racismo é impressionante e está 

presente em muitas das tragédias atuais da humanidade. O racismo esteve presente na ocupação 

do continente africano, na colonização do continente americano e apresentou-se com toda sua 

crueldade entre aqueles que o elaboraram – os europeus. Isto ocorreu na Segunda Guerra 

Mundial, onde milhões de seres humanos foram mortos (judeus, ciganos, poloneses, africanos 

etc.), assim como inúmeras nações foram destruídas por serem consideradas inferiores; 

seguramente, foi o momento no qual o racismo apresentou todo seu potencial destrutivo, 

também conhecido como nazismo. E ainda hoje continua pautando relações econômicas, 

sociais, políticas e até mesmo ambientais nas mais diversas regiões do mundo.  

Para Hannah Arendt, filósofa política alemã de origem judaica, das mais respeitadas no 

século XX, no seu já consagrado As origens do totalitarismo (ARENDT, 1989), muito antes da 

ideologia racial se manifestar nas doutrinas estatais alemãs, o racismo não só já fazia parte do 

ideário do mundo intelectual europeu como possuía forte apoio na opinião pública de então. 

Aliás, uma das razões do sucesso do nazismo é que “os nazistas sabiam que o melhor meio de 



46 
 

propagar a sua ideia estava na sua política racial”, afirmou Arendt. Em verdade, a ideologia 

racista que vicejava na Europa desde o século XVIII estava presente em praticamente todos os 

países ocidentais, e era tratada como algo natural e parte de um conjunto de ideias que poderiam 

resolver os dilemas que o liberalismo econômico estava enfrentando para a abertura de novos 

mercados. Só que até ali estava voltada para os de fora do continente europeu (África, Ásia, 

Índia e América) e não para os de dentro, como veio a ocorrer.  

Ou seja, racismo, economia e crise democrática estavam presentes nas cabeças das 

grandes lideranças políticas e econômicas do mundo europeu, assim como a discriminação, a 

exclusão e o autoritarismo, mas considerados como mecanismos eficientes que poderiam ser 

usados como instrumentos apropriados para a superação da grave crise que o continente vivia 

naquele período, mas aplicados aos “outros”. Segundo Arendt, o racismo e a luta de classes 

foram tão poderosos na árdua disputa para transformarem-se em ideologias e galvanizar as 

massas que somente eles sobreviveram às intempéries da história: “a ideologia que interpreta a 

história como uma luta econômica de classes, e a que interpreta a história como uma luta natural 

entre raças” (ARENDT, 1989). Não é por acaso que ambas as ideologias foram armas poderosas 

e estabeleceram relações distintas com a política imperialista, uma combatendo-a e a outra 

dando-lhe apoio. Com um detalhe, para Arendt, o racismo, além de corroer as relações 

democráticas numa determinada sociedade, também nega o princípio basilar da humanidade 

nas formações das sociedades nacionais, que é o espírito de igualdade e solidariedade.  

Mas, é no continente africano onde as teses racistas elaboradas no continente europeu 

serão utilizadas com maior eficiência e intensidade. O objetivo era claro: obtenção de resultados 

econômicos (acumulação primitiva do capital) para a expansão capitalista no mundo. Após a 

partilha do continente africano, ocorrida de forma criminosa na Conferência de Berlim em 

1884/1885 (onde as potências ocidentais autorizaram, de forma literal, a invasão, a pilhagem e 

o uso da violência plena para a consecução dos seus objetivos, a fim de materializar e consolidar 

a fase imperialista do desenvolvimento capitalista no mundo), é que o racismo se manifesta 

com todo vigor, à custa da destruição de etnias, povos, instituições e culturas milenares.   

A justificativa da inferioridade racial dos africanos, em contraposição à superioridade 

racial dos europeus, decorre, de um lado, do fato dos europeus não admitirem a sua ignorância 

quanto à existência de seres humanos tão distintos dos seus fenótipos brancos e de descendência 

divina, como eles se autointitulavam; também foi utilizada em todo o processo de colonização 

nas Américas, onde indígenas e africanos escravizados foram submetidos a toda sorte de 

brutalidades. Era o racismo enquanto política de estado, a serviço do estado e dos seus 



47 

financiadores e para tanto destruir era preciso. Destruir unidades étnicas, culturais e religiosas, 

destruir sistemas comunitários e agrários. Destruir lideranças políticas e militares dos territórios 

ocupados era fundamental, e a base da justificativa para isso era a superioridade racial, da qual 

derivava a superioridade política, econômica e moral.  

Era como se a existência do outro pusesse em xeque seus conceitos e padrões 

humanitários. O racismo justificava a tudo, inclusive a dimensão econômica, que embora 

decorrente da primeira, justificava o saque, a exploração, a violência e tudo aquilo que fosse 

necessário para a obtenção das riquezas naturais dessa região e assim pudesse financiar a 

expansão capitalista no mundo ocidental. Com essas duas justificativas absurdas, o continente 

africano foi vítima dos maiores massacres da história da humanidade. Só na região do Congo, 

onde o rei Leopoldo II da Bélgica atuou com sua empresa, intitulada Association Internationale 

Africaine, foram dizimados aproximadamente 12 milhões de seres humanos, além dos danos 

irreparáveis ao patrimônio cultural da humanidade. 

Como pudemos ver nos capítulos anteriores, o modus operandi do liberalismo 

econômico, hoje contemporaneamente denominado de neoliberalismo, vem de longe e sempre 

fez uso da sua máquina destruidora de valores, sejam eles quais forem, desde que atendesse aos 

objetivos dos interesses europeus. É dessa arquitetura política da destruição que tem se nutrido 

o liberalismo econômico ao longo do tempo, e hoje, de forma exponencial, o neoliberalismo. 

Valores democráticos e conquistas sociais duramente alcançadas ao longo do século XX têm 

sido postas em xeque e consideradas dispensáveis. 

Para Wendy Brown, em O Frankenstein do neoliberalismo: 

O neoliberalismo é comumente entendido como um conjunto de políticas 
econômicas que promovem ações, fluxos e acumulações irrestritas de capital 
por meio de tarifas e impostos baixos, desregulamentação de indústrias, 
privatização de bens e serviços anteriormente públicos, estados de bem-estar 
social despojados e a dissolução de trabalho organizado (BROWN, 2021). 

Do mesmo modo, para o professor e filósofo César Candiotto, em seu ensaio 

Neoliberalismo e democracia, publicado na revista Princípios, a defesa da desigualdade e da 

exclusão sempre foi um princípio do neoliberalismo (CANDIOTTO, 2012). Com efeito, a luta 

por políticas sociais equânimes jamais foi o objetivo principal do neoliberalismo. No bojo do 

pensamento neoliberal, o crescimento econômico supõe a desigualdade e o desemprego como 

algo natural e estrutural. Impera a subserviência explícita do trabalho ao capital, do trabalhador 

ao empresário, dos países periféricos aos países centrais. 



48 
 

E, nessa concepção, a desigualdade e a subalternidade são elevadas à condição de 

essencialidade para que ocorra o pleno desenvolvimento econômico neoliberal; e as lutas 

trabalhistas, as organizações sindicais e a melhoria das condições de vida das populações mais 

pobres são consideradas retrocessos históricos, quando não criminalizadas. Nesse sentido, a 

demolição do estado de bem-estar social passa a ser um objetivo fundamental e para tanto 

algumas falácias são canonizadas, tais como a afirmação de um dos grandes formuladores das 

teses neoliberais, Friedrich von Hayek, que afirmava em O caminho da servidão, seu livro 

seminal de 1944, que: “cresce a convicção de que, para se realizar um planejamento eficaz, a 

gestão econômica deve ser afastada da área política e confiada a especialistas – funcionários 

permanentes ou organismos autônomos independentes” (HAYEK, 1990). 

Nas suas análises, Candiotto identifica que, para os neoliberais, o “Estado é um mal 

necessário” e por isso mesmo deve ser o menor possível, derivando para o discurso do chamado 

Estado mínimo, mas que, ainda assim, deve estar a serviço do mercado. É também com essa 

mesma compreensão que o neoliberalismo compreende a democracia, pois seria apenas um 

jogo simulado a serviço do capital, afirma Candiotto. E é com essa concepção que o 

neoliberalismo se instala, inicialmente na Inglaterra, quando do enfrentamento da primeira- 

-ministra Margareth Thatcher com os direitos trabalhistas dos mineiros; posteriormente nos 

Estados Unidos, na gestão de Ronald Reagan, sob o argumento de que estaria combatendo o 

comunismo e a partir daí se alastra pela Europa com a derrocada da União Soviética. Mas, é a 

partir dos anos 1990 que o neoliberalismo alcança sua dimensão planetária.  

Na concepção de Candiotto, é na América Latina que o neoliberalismo alcança sua 

dimensão mais fortalecida, numa combinação entre autoritarismo político, destruição das 

organizações sindicais e experimentalismo econômico, tendo o Chile (1973) como a primeira 

cobaia e a Bolívia num segundo momento (1985). Para tanto, no Chile, foi instalado um regime 

de extrema violência, com restrição às liberdades democráticas, supressão dos direitos políticos, 

sindicais e associativos de qualquer ordem. Tudo isso assegurado por uma ditadura militar, num 

regime de repressão brutal, liderada pelo general Augusto Pinochet e que provocou a morte ou 

desaparecimento de aproximadamente três mil chilenos, milhares de torturados e em torno de 

200 mil exilados, numa população de 10 milhões de habitantes.  

É a partir dessas experiências que o neoliberalismo se espraia para o México (1988), 

Argentina (1989), Venezuela (1989) e Brasil (1989 – no período de Collor de Mello), onde 

Candiotto chama a atenção para o fato de todos esses governos terem de algum modo o viés 

autoritário e/ou populista, mesmo alguns deles tendo sido oriundos de processos eleitorais 



49 

democráticos, a exemplo do caso brasileiro. Nesse sentido, Candiotto alerta que foi nesse 

período que a América Latina teve o mais alto grau de pobreza, juntamente com o Oriente 

Médio e o Norte da África. A Comissão Econômica para a América Latina e o Caribe (Cepal) 

indicou que, em 1990, “45% da população do subcontinente encontrava-se na linha da pobreza”. 

E o “Projeto Regional para a Superação da Pobreza”, do Programa das Nações Unidas para o 

Desenvolvimento (PNUD), calculou um índice ainda maior, em torno de 61,8%.   

A busca do desmantelamento do estado social ocasiona graves problemas, 
propositadamente não referidos ou subestimados. A ‘flexibilização’ dos 
direitos sociais é apresentada como indispensável e contrária à rigidez 
impeditiva do livre jogo das forças econômicas. [...] Destroem-se os serviços 
públicos, na ânsia de privatizá-los, vale dizer, comprá-los a bom preço para 
auferir lucros imediatos [...] (AZEVEDO, 1999, p. 114/115). 

Ou seja, o sucesso do neoliberalismo na América Latina se deu à custa da miséria, da 

fome e da violência contra as populações vulneráveis e pelo uso da força e da supressão das 

liberdades democráticas dos setores organizados dos trabalhadores, além da destruição das 

políticas públicas de bem-estar social ofertadas pelo estado. A desigualdade foi tão acentuada 

que, em alguns países, conforme dados do Banco Mundial (2018), os “10% mais ricos da 

população têm 84 vezes os recursos dos 10% mais pobres”. Com esses dados, quero deixar 

claro de como o neoliberalismo faz uso de uma arquitetura política e econômica de destruição 

que estimula a desigualdade, o empobrecimento e a supressão de direitos, demolindo 

instituições, organizações, direitos e excluindo de qualquer participação dos benefícios gerados 

pelo desenvolvimento capitalista aqueles que deveriam ser os seus principais beneficiários.  

 
1.8 O neoliberalismo, o brutalismo e a política 

 
Ao lermos os primeiros parágrafos do preâmbulo de Brutalismo (MBEMBE, 2021), 

temos a nítida sensação de que estamos numa apresentação de “street artists” (artistas de rua), 

onde artistas distintos, em locais distintos, interpretam a mesma música, de forma sincronizada, 

em edição perfeita. Todos dirigidos por um editor invisível a partir de um estúdio de audiovisual 

invisível, porém hipersofisticado, localizado num país de primeiríssimo mundo. Ao voltar o 

olhar para o empréstimo conceitual do brutalismo arquitetônico, feito por Mbembe aplicado à 

política, percebemos como o mesmo se encaixa como uma luva ao modo de fazer política de 

Donald Trump nos Estados Unidos, Tayyip Erdogan na Turquia, Rodrigo Duterte nas Filipinas, 

ou mesmo Victor Orbán na Hungria, assim como de Bolsonaro no Brasil. A única distinção é 

quanto aos espaços cênicos que podem ser demolidos, moldados, torcidos, adequados de acordo 



50 
 

com as necessidades do editor, desde que atendam à demanda principal que é a harmonia com 

a música que está sendo executada, no caso, o neoliberalismo.  

Por outro lado, as demolições que essas lideranças políticas produzem nos seus 

respectivos países, e em alguns casos em várias regiões do mundo, são muito eficazes, 

sobretudo naquilo que representa o estado de bem-estar social, valores democráticos ou respeito 

à vida e à solidariedade humana ou à igualdade de direitos. Conquistas estas que foram obtidas 

a duras penas após a catástrofe da Segunda Guerra Mundial. A impressão que temos é que essas 

ações foram regidas por um maestro invisível, que apesar de ter racionalidades claramente 

articuladas como: “a razão econômica/instrumental (a lógica neoliberal), a razão eletrônica/ 

digital (a forma computacional) e a razão neurológica/biológica (o processo de carbonização 

do vivo)”, possui um objetivo único que é o de implantar um modo de produção econômica e 

um pensamento político no qual a única razão de ser seja o mercado e as mercadorias.  

Destruir todo e qualquer modo de vida no planeta que não esteja submetido aos interesses 

do mercado capitalista, das grandes corporações e das grandes potências, era e tem sido o 

mantra. E, talvez por estar convivendo, em tempo real, com esse processo, é que o conceito de 

brutalismo que Mbembe exprime no campo da política nesse preâmbulo cause tanto impacto: 

O que é o político senão uma apreensão de elementos de toda ordem aos quais 
se tenta dar forma, se necessário pela força, um exercício de torção e 
remodelação por excelência? [...]. Além disso, a arquitetura é uma forma de 
política na medida em que inevitavelmente desencadeia uma tensão – ou, se 
assim preferirem, uma distribuição do fator força entre atos de demolição e de 
construção –, muitas vezes com base no que se poderia chamar de blocos 
elementares (MBEMBE, 2021). 

Apesar do autor se relacionar, no primeiro momento, com materiais, forças, tensões, 

demolições etc., ele está se referindo em verdade àquele que tem sido o alvo maior de todo esse 

processo de brutalidade que o neoliberalismo tem produzido para alcançar seus objetivos 

econômicos – os seres humanos. Para tanto, o autor chama a atenção para esse processo de 

“obscuridade” no qual estamos inseridos em escala mundial, para que esses objetivos sejam 

alcançados. Nesse sentido, haveria uma espécie de discurso velado por parte de grandes 

lideranças mundiais defensoras do neoliberalismo de que o nosso planeta não teria mais solução 

e que, portanto, só nos restaria aguardar o seu fim de forma passiva e conformada. O curioso é 

que em nenhum momento é abordada a situação de que nunca na história da humanidade houve 

uma concentração de capital tão grande nas mãos de tão poucos e que talvez aí esteja a razão 

originária de tanto desequilíbrio.  



51 

Concentração de poder e riqueza de um lado e aumento vertiginoso do quantitativo 

populacional de despossuídos de tudo, gerando, por conseguinte, o desejo de violência para a 

solução dos seus problemas, pois o modelo econômico ancorado no neoliberalismo e vigente 

no mundo atual não vislumbra qualquer solução que os inclua, ou mesmo amenize sua penúria. 

Pelo contrário, o que tem ocorrido é a retomada de processos seletivos (eugenia) para a escolha 

dos eleitos que sobreviveriam a esse processo de esgotamento do planeta. Aliado a isso, a 

exploração sem limites de toda e qualquer fonte de energia da natureza, sejam elas fósseis, 

minerais ou líquidas, tem evidenciado a finitude tanto desses recursos naturais quanto do 

próprio planeta. E o modelo neoliberal da produção capitalista tem se recusado a encontrar 

soluções para esse dilema. A solução neoliberal tem sido exaurir ou se apoderar das fontes de 

energia ainda existentes, e para tanto tem usado de mecanismos dos mais perversos que vão da 

guerra pura e simples à demolição/destruição de estruturas políticas e econômicas de nações 

não alinhadas a esse modelo.   

Talvez o Brasil, na América Latina, tenha sido o país que viveu com a maior intensidade 

os rigores da arquitetura política da destruição nos últimos anos. Após a derrubada de uma 

presidente da República legal e legitimamente eleita pela população, aplicou-se no Brasil 

praticamente todo o arsenal que compõe o modus operandi do neoliberalismo. A guerra híbrida, 

o lawfare, as fake news, a intimidação política e a ameaça constante de ruptura democrática 

passaram a fazer parte da “normalidade” no país. Ao longo desse período se buscou 

demolir/destruir de forma meticulosa tudo aquilo que estivesse relacionado com a defesa do 

processo democrático, do Estado Democrático de Direito, dos direitos dos trabalhadores, do 

respeito à diversidade étnica e cultural (indígenas em particular), das questões de gênero e de 

opção sexual, da promoção da igualdade, em particular a racial, e até mesmo da liberdade 

religiosa, apesar de a mesma estar inscrita na Carta Constitucional. Aqui o brutalismo está 

expresso inclusive na morte física dos seus adversários, a exemplo dos assassinatos da 

vereadora da cidade do Rio de Janeiro Marielle Franco e do seu motorista Anderson Gomes, 

assim como dos indigenistas Bruno Pereira e Dom Phillips no estado do Amazonas.   

De acordo com Mbembe, “as práticas de demolição, quebra, apedrejamento, pilhagem e 

esmagamento estão no cerne do brutalismo em sua acepção política”. E foi exatamente isso que 

representou, por exemplo, a operação Lava Jato no Brasil que, fazendo uso intenso da “lawfare” 

(uso estratégico do Direito para fins de deslegitimar, prejudicar ou aniquilar um inimigo), torceu 

a realidade, quebrou as regras do Judiciário, esmagou direitos constitucionais de inúmeros 

cidadãos e cidadãs, empresas e instituições com o uso de ferramentas tecnológicas e 



52 
 

comunicacionais, e culminou com a prisão arbitrária do ex-presidente da República do país – 

fato esse que interferiu diretamente no pleito eleitoral, proporcionando a presença de um 

representante da extrema direita mundial no mais alto cargo de poder no país. Portanto, o que 

vivemos no Brasil, em passado recente e ainda não superado, são os tempos sombrios “de forja 

e martelo, de brasa e bigorna, e o ferreiro talvez seja o derradeiro avatar dos grandes sujeitos 

históricos” (MBEMBE, 2021). 

A reflexão de Mbembe nos remete, inevitavelmente, ao papel que o neoliberalismo vem 

desempenhando no mundo contemporâneo e o projeto que esse conceito totalizante encerra, 

que tem se caracterizado como um empreendimento gigantesco, de dimensões planetárias, 

ocupando territórios, dominando corpos e mentes, desmontando estruturas e instituições e 

demolindo tudo aquilo que seja obstáculo aos seus interesses econômico-financeiros. Para o 

autor, o projeto final que o neoliberalismo está perseguindo é “a transformação da humanidade 

em matéria e energia” e, por isso mesmo, passível de “fraturamento e fissuração” numa escala 

infinitesimal, mas sempre tratados como matérias inertes a serviço dos interesses da ordem 

econômica mundial. 

Brutalismo é seu verdadeiro nome, a apoteose de uma forma de poder sem 
contornos nem limites e que renunciou tanto ao mito da saída quanto ao de um 
outro mundo por vir. Em termos concretos, o brutalismo se caracteriza pela 
estreita imbricação de várias figuras da razão: a razão econômica e 
instrumental; a razão eletrônica e digital; e a razão neurológica e biológica. 
Ele se baseia na profunda convicção de que não há mais distinção entre seres 
vivos e máquinas (MBEMBE, 2021). 

Apesar dessa imersão profunda na gravidade do que está ocorrendo no planeta, a partir 

do reconhecimento de que o neoliberalismo ganhou forma e conteúdo desprovido de qualquer 

preocupação com a humanidade, onde as crises migratórias, o desastre ecológico mundial e a 

inovação tecnológica têm alcançado protagonismos preocupantes, indicando que tais processos 

podem levar à redução ou até mesmo extinção do planeta, Mbembe não considera que devamos 

nos ausentar dessa luta.   

Pelo contrário, para ele, o “processo em andamento de desmaterialização, o triunfo da 

imagem e o surgimento de um nanomundo baseado nos mais diversos tipos de práticas 

instrumentais foram insuficientes para apagar a matéria” (MBEMBE, 2021). Deve nos 

estimular à reação, e por isso mesmo ele nos convida a fazer parte de um terreno comum, 

palpável e visível para o enfrentamento desse desafio, deixando claro que sem luta não haverá 

qualquer possibilidade de solução. Portanto, as reflexões de Mbembe sobre o brutalismo a que 

o planeta está submetido não tem como objetivo promover a paralisia diante do inevitável, mas 



53 

sim, serem entendidas como um convite para o enfrentamento dessa lógica desumana que tem 

pautado essa etapa de desenvolvimento do modo de produção capitalista que é o neoliberalismo.   

O que Mbembe considera importante mesmo é que compreendamos as relações do capital 

(via o neoliberalismo) com a estrutura organizada para redução da qualidade de vida de todos 

aqueles que não sejam detentores do capital, por meio do reforço contra os estigmas do racismo 

e das exclusões dos direitos mais elementares para a convivência humana saudável. Nesse 

sentido, ele oferece o continente africano, suas culturas, sua resiliência, como o espaço possível 

para esse outro mundo possível. 

Essa talvez seja uma das contribuições que a pesquisa sobre a cooperação internacional, 

por meio de políticas públicas de cultura para afro-latinos, possa dar para o enfrentamento da 

arquitetura da destruição que estamos vivendo na América Latina e no mundo.  

 
Conclusão 

 
Num artigo denso e primoroso, intitulado O Atlântico vermelho: modernidade e 

marcadores de discriminação, o professor associado do Instituto de Humanidades, Artes e 

Ciências Professor Milton Santos (IHAC) da Universidade Federal da Bahia (UFBA), Victor 

Coutinho Lage, nos aponta algumas pistas de como podemos entender e ao mesmo tempo nos 

movimentar diante da indissociável relação entre raça e racismo e o seu uso de forma sofisticada 

e intensa nas políticas de relações internacionais promovidas pelas potências ocidentais (LAGE, 

2021). Traduzindo de forma precisa o alerta do professor Onofre Santos Filho, no qual ele 

afirma que: “Nosso lugar de discurso é o da ciência ocidental e o que podemos fazer é subvertê- 

-la no sentido de recorrer às suas categorias, mas lendo-as em um registro diferente daquele que 

convencionalmente é feito a partir do Norte” (SANTOS FILHO, 2019, p. 518).  Lage também 

nos alerta e sugere:  

O Atlântico Vermelho, seguindo essa proposição, abarca o Atlântico Negro, 
mas também o Atlântico Indígena, o Atlântico das(os) Trabalhadoras(es), em 
suma, o Atlântico das maneiras heterogêneas pelas quais os processos de 
subalternização têm se combinado, mas também têm sido contestados. Em 
outras palavras, como diferentes modos de coexistência têm sido negociados, 
disputados, resistidos, subvertidos, defendidos e combatidos (LAGE, 2021).  

Portanto, as políticas públicas de cultura para afro-latinos, que será objeto de análise nesta 

pesquisa, devem sempre levar em conta que “viver é melhor que sonhar”, e para que essas 

políticas sejam construídas com dignidade e seriedade no âmbito da cooperação internacional 



54 
 

deverão estar pautadas pelos diferentes modos de negociar, disputar, resistir, subverter, 

defender e combater que os afro-latinos construíram até o presente momento.  

Enfim, a cooperação internacional, quando executada a partir de políticas públicas que 

levam em conta o respeito e a dignidade das dimensões culturais e raciais das populações, que 

foram subalternizadas pelo universalismo europeu ao longo dos últimos 500 anos – 

universalismo este que fez da discriminação e exclusão sua pedra de toque –, possibilita que 

trabalhos como os que foram executados pela Fundação Cultural Palmares/MinC na América 

Latina, no período de 2003 a 2010, demonstrem que as relações internacionais podem cumprir 

papéis distintos daqueles que têm cumprido, até o momento, ao referenciarem-se apenas pelos 

conceitos, interesses e objetivos dos povos do norte.  

 

 



55 
 

  

CAPÍTULO II 
 

2. A CENTRALIDADE DA CULTURA NAS RELAÇÕES INTERNACIONAIS 
 

Introdução 
 

Neste capítulo, abordarei a cultura e sua centralidade nas relações internacionais, em 

particular na América Latina.  Para tanto, farei uso dos conceitos de identidade trabalhados por 

Stuart Hall na sua escola de pensamento dos Estudos Culturais Britânicos. Em seguida, 

utilizarei os estudos de Hommi K. Bhabha, no seu trabalho O local da cultura, onde ele exercita 

duras críticas aos conceitos e práticas da pós-modernidade, em particular na relação com 

regimes autoritários e sua relação com regiões periféricas do mundo, como é o caso dessa 

pesquisa. Logo após,  por meio do conceito de crioulização desenvolvido por Édouard Glissant, 

no seu conjunto de palestras intitulado Introdução a uma poética da diversidade, enunciado por 

Silviano Santiago no seu trabalho O entre-lugar do discurso latino-americano, apresentarei as 

singularidades que compõem o cenário latino-americano no campo da cultura em geral, e no 

campo da cultura afro-latina, em particular, bem como suas idiossincrasias quando da 

formulação e execução de políticas públicas de cultura.  

Num segundo momento, discutirei a importância da formulação correta das políticas 

públicas de cultura, em suas dimensões antropológica e sociológica, bem como a importância 

da definição correta e precisa do campo de trabalho em que essas políticas públicas serão 

aplicadas, assim como a necessidade do compartilhamento das suas ideias e propostas, visto 

que a cultura não tem sido a prioridade das políticas governamentais em nenhuma parte do 

mundo, muito menos na América Latina. Isso será feito por meio das reflexões realizadas por 

Isaura Botelho, especialista no tema, e com um trabalho exemplar intitulado Dimensões da 

cultura e políticas públicas (BOTELHO, 2001).  

Nesse sentido, as análises produzidas pelo professor Albino Rubim, estudioso das 

políticas culturais no Brasil, também ajudarão a compreender as condições, de certa 

forma, “especiais”, quando os ministros Gilberto Gil e Juca Ferreira desenvolveram essas 

políticas, bem como a importância do diálogo e da participação coletiva na sua elaboração 

(RUBIM, 2009).   

Também utilizarei os trabalhos das professoras e ativistas negras norte-americanas 

Patricia Hill Collins e Kimberlé Crenshaw sobre interseccionalidade na centralidade da cultura 



56 
 

nas relações internacionais, visto que elas são pioneiras nesses estudos, para que assim 

possamos estabelecer o diálogo com as dimensões contemporâneas da cultura afro-latina e suas 

interfaces com as questões raciais, de gênero e de classe.   

Para encerrar este capítulo, farei uma breve análise sobre a importância da Cooperação 

Internacional para o Desenvolvimento no eixo Sul/Sul, no trabalho desenvolvido pelo 

Ministério da Cultura/Fundação Cultural Palmares para fazer das políticas culturais afro-latinas 

um eixo importante de trabalho do governo na América Latina.  

 
2.1 Cultura, identidades e entre-lugares nas relações internacionais 

 
Ao abordar o tema da cultura e identidade e dos entre-lugares na minha dissertação de 

mestrado (2020), percebi a importância da sua compreensão para a elaboração de políticas 

públicas de cultura no cenário contemporâneo e mais ainda no cenário cultural latino- 

-americano. Por isso mesmo, argumentei que:  

Um dos binômios mais complexos para o entendimento nos dias atuais, no 
campo da cultura, é definir as culturas e identidades presentes na sociedade 
contemporânea. Embora não seja novidade, as implicações decorrentes dessa 
complexidade são tão contundentes, tão amplas e tão presentes no mundo 
atual, que necessitamos nos debruçar com vagar e paciência sobre os aspectos 
mais profundos dessa complexidade para que não cometamos equívocos e 
erros quando da elaboração e/ou execução de políticas públicas de cultura, 
particularmente aquelas voltadas para os afrodescendentes, e mais 
particularmente ainda, na América Latina, ambiente no qual este trabalho de 
pesquisa está sendo desenvolvido. O tema é tão delicado e causa tanta 
polêmica que não são poucos os autores (todos eles de grande importância no 
campo acadêmico) que se debruçaram sobre essa temática a fim de entendê-
la ou decifrá-la (ARAÚJO, 2020, p. 28). 

Para melhor nos situarmos nessa temática, é importante que busquemos auxílio nos 

estudos realizados por um dos grandes pesquisadores dos estudos culturais, Stuart Hall. 

Atuando no Reino Unido, fundou e liderou juntamente com Richard Hoggart e Raymond 

Williams uma escola de pensamento intitulada Estudos Culturais Britânicos. Nesses estudos, 

Hall abordou questões importantes sobre as culturas e identidades no mundo contemporâneo, 

de forma instigante, particularmente no primeiro capítulo do seu livro intitulado A identidade 

em questão (HALL, 2006, pp. 7-22).  

Portanto, entender e analisar corretamente a afirmação de Hall de que as identidades 

modernas estão sendo deslocadas, fragmentadas ou descentradas pode ser a chave para que 

identifiquemos as frestas, as armadilhas e as fissuras que o conceito de identidade cultural 



57 

carrega na modernidade tardia na qual estamos vivendo, em particular nos países que são 

objetos desta pesquisa (Brasil, Colômbia e Equador). Até mesmo para melhor entendermos o 

seu uso no campo das relações internacionais, bem como nas construções de alternativas que 

possamos ter que lançar mão quando das formulações, elaborações e execuções de políticas 

públicas de cultura no âmbito da cooperação internacional. Nos seus estudos, Hall deixa claro 

a centralidade que a cultura assumiu em todas as partes do mundo. Embora ele sempre alerte 

para os riscos que a não compreensão correta desse processo globalizante pode trazer, em 

particular para os segmentos mais vulneráveis da população ou dos países periféricos.  

Hall tem afirmado nos seus trabalhos em estudos culturais que:  

[...] a cultura tem assumido uma função de importância sem igual no que diz 
respeito à estrutura e à organização da sociedade moderna tardia, aos 
processos de desenvolvimento do meio ambiente global e à disposição de seus 
recursos econômicos e materiais. Os meios de produção, circulação e troca 
cultural, em particular, têm se expandido, através das tecnologias e da 
revolução da informação (HALL, 2006). 

Para tanto, ele percorre um longo caminho, analisando criticamente os conceitos 

estabelecidos pelos povos europeus desde o iluminismo, no século XVIII, até o momento atual. 

No iluminismo, ainda segundo Hall, o indivíduo era o centro da existência humana, dotado de 

todas as qualidades e condições para enfrentar o mundo. Indivíduo este caracterizado como: 

masculino, europeu e cristão. Fruto de uma concepção individualista, machista e eurocêntrica, 

que possui inferência direta na América Latina, seja no campo social, político ou religioso, até 

os dias atuais, bem como, e aí com uma força monumental, na formação cultural da sociedade 

latino-americana, por conta do processo colonial europeu ao qual essa região esteve submetida 

por mais de 500 anos. Já o sujeito sociológico, explica Hall, reflete a complexidade do mundo 

moderno e seu entorno, ou seja, “outras pessoas” que também o influenciam na definição “dos 

seus valores, sentidos e símbolos”; e, nesse contexto, a identidade deixa de ser algo endógeno 

e passa a ser fruto da mediação entre o indivíduo e a sociedade, que pode ser modificada ao 

longo da sua existência, por conta das influências externas.  

Já na pós-modernidade, ainda segundo Hall, o sujeito possui identidades absolutamente 

distintas, em momentos distintos, além de poderem ser absolutamente contraditórias. Nessa 

etapa ou nessa concepção, “a identidade plenamente unificada, completa, segura e coerente é 

uma fantasia”, afirma Hall. Na minha dissertação de mestrado (ARAÚJO, 2020) fiz uso dos 

ensinamentos de Hommi K. Bhabha, estudioso indiano e teórico crítico, professor e diretor do 

Centro de Humanidades Mahindra da Universidade de Harvard, em seus trabalhos sobre pós- 

-modernismo e pós-colonialismo (BHABHA, 2011), assim como em O local da cultura 



58 
 

(BHABHA, 2005), para chamar a atenção das armadilhas e contradições que o conceito da pós- 

-modernidade carrega intrinsecamente, argumentando que: 

[...] no movimento pós-modernista, apesar do mesmo ter sido popular e ter 
adquirido enorme credibilidade na história recente. Ele mostra que, ainda 
assim, embora o pós-modernismo possua, enquanto referência básica, um 
pressuposto “tacanho e antielitista”, que ele caracteriza como “populismo 
esperançoso e inocente”, esse movimento não conseguiu enfrentar de fato o 
conservadorismo inerente às políticas públicas de cultura no mundo pós- 
-colonial. Pois, segundo Bhabha, o pós-modernismo em sua essência terminou 
por produzir e entronizar no altar das celebrações, com ajuda da mídia, um 
“estilo de vida destituído de valores”, convivendo quase que em harmonia com 
as chamadas culturas globalizadas e ao mesmo tempo com regimes políticos 
autoritários, a exemplo de Margareth Thatcher na Inglaterra e de Ronald 
Reagan nos Estados Unidos (ARAÚJO, 2020, p. 22).   

As críticas de Bhabha ganham maior sentido quando nos debruçamos sobre os trabalhos 

desenvolvidos pelos expoentes do estruturalismo e do pós-estruturalismo que possuem forte 

incidência sobre o conceito de pós-modernidade, a exemplo de Michel Foucault, Louis 

Althusser, Jacques Leenhardt, Gilles Deleuze e outros. Apesar de terem produzido análises e 

conceitos dos mais importantes, curiosamente em todo esse processo de crítica aos modelos 

de governança – da identificação clara e precisa das mudanças ocorridas na passagem da 

sociedade disciplinar para a sociedade de controle; da defesa dos pressupostos aos direitos 

individuais, abordados de forma profundamente rica e instigante no período do pós-guerra na 

França, no qual a aliança do socialismo com a direita nacionalista francesa produziu um 

ambiente de crescimento econômico e bem-estar social –, em nenhum momento apareceu 

como objeto de estudo ou análise desses influentes e poderosos intelectuais a presença 

colonial francesa na Ásia ou no continente africano e suas implicações nas complexas 

transformações pelas quais passava tanto a Europa quanto a França. Esse “esquecimento” 

intelectual também se fez presente no tocante ao colonialismo na América Latina e em certa 

medida concorreu para sua expansão e consolidação. 

Se observarmos com algum cuidado o cenário cultural latino-americano contemporâneo, 

veremos que vivemos essas três dimensões de identidades, indicadas por Hall, de forma quase 

permanente, nos diálogos e conflitos existentes no campo da cultura. No caso específico da 

cultura negra na América Latina, ainda teremos que agregar a escravidão e suas consequências, 

em especial o racismo e a discriminação racial como elementos norteadores desses 

entendimentos e consequentemente da formulação, elaboração e execução de políticas públicas 

de cultura para esse segmento populacional intitulado afro-latino, exigindo assim uma 

compreensão aprofundada do processo histórico do qual essas populações foram vítimas, pois 



59 

a presença da cultura de origem africana na região está permeada por essas inferências de forma 

incontornável.  

Essas indicações preliminares de Hall deixam claro que se quisermos produzir, formular 

ou implementar políticas públicas de cultura adequadas ao momento histórico que estamos 

vivendo e ao público que nos interessa,  deveremos necessariamente considerar a multiplicidade 

de identidades, a mobilidade de interesses e, sobretudo, a velocidade com que as mudanças 

ocorrem no seio da sociedade contemporânea por conta do avanço tecnológico que possibilita 

comunicações e interações quase que instantâneas entre pessoas no mundo atual. No caso das 

populações afro-latinas, essas questões se apresentam com um “plus” de complexidade ainda 

maior no campo das identidades culturais, visto que essas populações, além do diálogo com 

todas as interfaces dessa modernidade tardia, continuam sendo submetidas a processos 

profundamente distintos de dominação, paradoxais nos seus métodos, a depender da 

experiência colonial, mas sempre permeados pela subalternidade e exclusão.  

Ainda no campo da centralidade da cultura no âmbito das relações internacionais, em 

diálogo com as ideias de Hall, assim como com os pressupostos estabelecidos por Botelho no 

que diz respeito às dimensões da cultura, e se admitimos que “a cultura possui centralidade em 

nossas vidas, estamos admitindo que ela nos governa; se ela nos governa, ela influencia nossas 

condutas, nossas ações e modos de agir e pensar, tanto nas relações interpessoais, nas 

instituições, como na sociedade” (ARAÚJO, 2020); e, por via de consequência, também estará 

presente nas relações entre as nações, seus povos, bem como nas relações internacionais. Diria 

mais, “se desejarmos, então, influenciar por meio da cultura os rumos de nossas vidas, teremos 

que necessariamente acessar os mecanismos dessa governança e sobre ela deter algum modo 

de influência ou controle” (ARAÚJO, 2020).1 

A política de relações internacionais assim como a cooperação internacional para o 

desenvolvimento são governanças das mais sofisticadas que temos na contemporaneidade, visto 

que incorporam múltiplos interesses, de múltiplos atores (estatais, paraestatais e sociedade 

civil) e em múltiplas direções (política, econômica, religiosa, territorial etc.). Nesse âmbito, a 

centralidade da cultura tem ocupado espaços cada vez mais generosos, pois tem servido tanto 

para auxiliar no combate às desigualdades regionais, econômicas e de gênero quanto para o 

 
1 Em 2020, foi aprovada minha dissertação de mestrado intitulada Políticas públicas de cultura para afro-latinos: o trabalho 

da Fundação Cultural Palmares (2003/2010), no Programa Multidisciplinar de Pós-Graduação em Cultura e Sociedade do 
Instituto de Humanidades, Artes e Ciências Professor Milton Santos (IHAC). Por conta disso, farei uso de algumas dessas 
análises na pesquisa atual.   

 



60 
 

aprofundamento da dominação neocolonial, por meio do controle dos meios de difusão das suas 

manifestações. Ao agregarmos a essa complexidade a dimensão racial – conforme afirmei 

anteriormente, visto que estamos pesquisando a cooperação entre países –, na qual o centro da 

abordagem é política pública para afro-latinos, o cuidado deve ser redobrado.   

Pelas razões expostas anteriormente, torna-se fundamental a definição do nosso campo 

de trabalho e o nosso lado, ou lados, nessa empreitada, visto que as políticas culturais são um 

campo de disputa política permanente e dos mais importantes. Não é sem razão que os 

intitulados neoliberais e conservadores de todos os matizes têm difundido massivamente a ideia 

de que o Estado não deve ter qualquer responsabilidade com a cultura, nem muito menos com 

a definição de mecanismos de controle, para assim possibilitar que apenas as chamadas “forças 

do mercado” os definam de acordo com seus interesses, tanto de ordem política quanto de 

ordem econômica. Portanto, política pública de cultura não é apenas um método de 

planejamento do trabalho cultural. Em verdade, é o caminho para que se aumente o pluralismo 

e a diversidade cultural. E Stuart Hall nos alerta nesse sentido, quando diz que os mercados 

Necessitam ser estruturados e policiados; apoiam-se em outras condições 
sociais e culturais (a confiança, os hábitos e convenções, a moral e 
considerações públicas mais amplas, a efetiva aplicação da lei, a inspeção e a 
responsabilização (accountability), o treinamento e a certificação do pessoal 
especializado, e assim por diante) que o próprio mercado não pode oferecer. 
Alguém tem de arcar com os “custos” sociais daqueles que falham no mercado 
(o mercado sempre cria tanto “vencedores” quanto “perdedores”, com 
consequências sociais amplas e não apenas relacionadas ao mercado). Os 
mercados cairiam imediatamente na anarquia se não fossem regulados 
(HALL, 2006). 

Essa afirmação ganha mais veracidade quando a abordamos sob o olhar de Silviano 

Santiago, ensaísta, poeta, professor, contista e romancista e que tem dedicado boa parte da sua 

vida aos estudos sobre as literaturas nos trópicos. Ele é considerado um dos maiores escritores 

brasileiros da atualidade. Por meio do seu trabalho O entre-lugar do discurso latino-americano 

(SANTIAGO, 2000, p. 9-26), o autor deixa claro que:  

[...] se a América Latina tiver a pretensão de contribuir para o desenvolvimento da 
cultura ocidental terá que deixar de ser um simulacro de unidade e pureza do 
colonialismo europeu e imprimir sua marca no mapa da civilização ocidental por 
meio de um movimento do desvio da norma. E para tanto, terá que recusar o papel 
de busca permanente de fontes e influências que, no seu entender, reduz a criação 
dos artistas latino-americanos à condição de obra parasita, sem nunca apresentar 
algo próprio. Aqui vale a pena aprofundar o sentido com que Santiago trabalha o 
conceito do “entre-lugar”. Esse não é um lugar vazio, desprovido de conteúdo ou 
de valor (ARAÚJO, 2020). 



61 

Em sua análise crítica, Silviano chama atenção para este “entre-lugar” que é a América 

Latina, onde o escritor latino-americano vive a um só tempo entre o amor e o respeito pelo que 

já foi escrito e a necessidade de elaborar um novo texto que não só afronte o primeiro, mas que 

em muitas vezes o negue; para esse exercício, a democracia, a autonomia e a liberdade de 

expressão são fundamentais. Aliás, essa percepção, ao analisarmos as políticas públicas de 

cultura para os afrodescendentes, se aplica como uma luva.  

E nada melhor do que o ensaio Crítica da razão negra (MBEMBE, 2014), de Achille 

Mbembe, filósofo de origem camaronesa, cientista político e intelectual africano especialista 

no pós-colonialismo, para nos socorrer e oferecer muito mais do que explicações e sim 

alternativas de análises e encaminhamentos. Ele abre o seu ensaio com uma constatação óbvia, 

mas de difícil assimilação por parte dos europeus, que é o fato de a Europa ter deixado de ser o 

centro de gravidade do mundo e de que essa circunstância, mesmo estando carregada de muitos 

perigos, abre inúmeras possibilidades para o pensamento crítico. Logo em seguida, ele afirma: 

“o pensamento europeu sempre teve a tendência para abordar a identidade não em termos de 

pertença mútua (copertença) a um mesmo mundo, mas antes na relação do mesmo ao mesmo, 

de surgimento do ser e da sua manifestação no seu ser primeiro ou, ainda, no seu próprio 

espelho.”    

Diz ainda Mbembe que o projeto moderno de conhecimento e governação que o mundo 

ocidental difundiu a partir da Europa teve como referências basilares a negação do outro, ou 

“designações primárias, pesadas, perturbadoras e desequilibradas, símbolos de intensidade crua 

e de repulsa” no que diz respeito à África e aos africanos. Tudo aquilo que não representasse o 

seu espelho de homem branco, cristianizado e europeu foi inviabilizado. Ele nos explica e nos 

apresenta algo que os afrodescendentes e os africanos vivem no seu cotidiano e conhecem bem 

– do seu nascimento à morte –, “o negro ser aquele (ou ainda aquele) que vemos quando nada 

se vê, quando nada compreendemos e, sobretudo quando nada queremos compreender [...]”. É 

tão forte a construção preconceituosa sobre o africano e, como consequência, sobre os 

afrodescendentes, que a presença do negro, segundo ele, “liberta dinâmicas passionais e 

provoca uma exuberância irracional que tem abalado o próprio sistema racional”, e é algo tão 

poderoso e nefasto “[...] que ninguém – nem aqueles que o inventaram nem os que foram 

englobados neste nome – desejaria ser um negro ou, na prática, ser tratado como tal” 

(MBEMBE, 2014).  

Para comprovar tais afirmações, basta acompanhar com o mínimo de atenção o chamado 

“fenômeno do branqueamento”, instaurado particularmente na colonização de origem 



62 
 

portuguesa, onde a busca alucinada de sair da condição de negro tem permeado a vida e o 

inconsciente coletivo de milhões de afrodescendentes, tanto na América Latina quanto no 

continente africano. No caso brasileiro, chegamos à sofisticação de criarmos categorias 

classificatórias, tais como o “pardo”, que só existe como expressão da negação de ser negro ou 

da origem negra. A redução do corpo do africano ou do afrodescendente a uma questão de 

aparência, de pele ou de cor, segundo Mbembe, fez com que o mundo europeu construísse uma 

visão do negro e da raça como duas versões de uma única e mesma figura, que ele chama de 

“loucura codificada”. 

Mbembe identifica, ainda, três momentos como cruciais para o entendimento desse 

processo. “O primeiro foi a espoliação organizada do tráfico atlântico”, quando “homens e 

mulheres originários da África foram transformados em homens objetos, homens mercadoria e 

homens moeda”. O segundo é quando esses homens têm acesso à escrita (final do século XVIII) 

e, “pelos seus próprios traços”, “estes seres capturados pelos outros conseguiram articular uma 

linguagem para si, reivindicando o estatuto de sujeitos completos do mundo vivo”. E o terceiro 

se dá no início do século XIX, quando da “globalização dos mercados, a privatização do mundo 

sob a égide do neoliberalismo e do intrincado crescimento da economia financeira, do complexo 

militar pós-imperial e das tecnologias eletrônicas e digitais”. É nesse caldeirão que os 

afrodescendentes se encontram hoje e têm que a um só tempo identificar, evitar ou desarmar 

essas armadilhas para se constituir enquanto ser humano e demandar políticas públicas, em 

particular no campo da cultura, que possam dar conta de suas demandas. 

No contexto atual, em que o neoliberalismo exige ou impõe que a felicidade deva ser 

oriunda da capacidade de reconstruir publicamente a nossa vida íntima e oferecê-la num 

mercado enquanto produto, transformando os seres humanos, “homem coisa, homem máquina, 

homem código e homem fluxo”, o desafio posto é tanto maior quanto maior for o desejo de 

exercício da liberdade. O controle e a sujeição aos desígnios do neoliberalismo são exercidos 

de formas absolutamente sofisticadas e poderosas, “as guerras de ocupação e as guerras anti- 

-insurrecionais visam não apenas capturar e liquidar o inimigo, mas também levar adiante uma 

distribuição do tempo e uma atomização do espaço”, nos indica Mbembe.  

Portanto, tanto a captura como a predação que ocorrem nas guerras assimétricas 

empreendidas pelas potências coloniais, exercitam a um só tempo a rebalcanização do mundo, 

bem como as práticas de zoneamento. Tais práticas são acompanhadas de forma transnacional 

de: “quadriculação ideológica das populações, contratação de mercenários, formação de 

comandos de caça e o recurso sistemático a prisões em massa, tortura e execuções 



63 

extrajudiciais”, vide o Iraque, Afeganistão, Síria, Líbia, Costa do Marfim, Gaza etc. E, nesse 

processo, introduzem-se nessas nações empresas estrangeiras que cumprem o papel de 

arrecadar as riquezas desses países, realizando transferências gigantescas de fortunas e de tudo 

aquilo que tenha algum valor de mercado. 

Daí ser ingênuo imaginar que as lutas que são travadas hoje, em particular nos territórios 

das ex-colônias como a África ou América Latina, podem ocorrer de forma autônoma e 

independente. A depender dos interesses ou da intensidade desses movimentos que venham a 

pôr em risco interesses do sistema neoliberal mundial, abater-se-á sobre os mesmos toda a fúria 

e força dos seus operadores. Nesse cenário, analisar, refletir, discutir e entender que objetivos 

devem cumprir as políticas públicas de cultura para os afrodescendentes na América Latina é 

fundamental. E uma das reflexões que devemos fazer, segundo Mbembe, é: se “sendo o negro 

e a raça duas figuras centrais do discurso euro-americano”, seria possível pensar que a 

desclassificação da Europa enquanto centro proporcionaria ou determinaria a extinção do 

racismo. Ainda mais, sabendo-se que este termo é produto indissociável do capitalismo e que 

foi inventado com o objetivo claro de significar a exclusão, o embrutecimento e a degradação. 

Para que fiquemos mais atentos,  

Mbembe faz uma afirmação lapidar: “o negro é, na ordem da modernidade, o único de 

todos os humanos cuja carne foi transformada em coisa, e o espírito, em mercadoria – a cripta 

viva do capitalismo.” É importante notar que, embora o universalismo republicano se diga 

indiferente ou negue a existência das raças, os não brancos continuam encarcerados em suas 

origens, agora identificadas por formas racializadas, em particular pela via das religiões, 

gerando a partir daí preconceitos violentíssimos como o da islamofobia e a satanização das 

religiões de matriz africana. 

Inevitavelmente, temos que pensar, ou melhor, nos assenhorar do que seria o devir negro 

na quadra atual e na América Latina, para que possamos não apenas sobreviver enquanto 

negros, mas nos configurarmos como seres humanos plenos. Nesse sentido, vale a pena indagar 

se nos dias de hoje já foram verdadeiramente estabelecidas, com o negro, relações distintas 

daquelas que ligam o senhor ao seu criado ou escravo. Será que o próprio negro não estaria 

ainda convencido de que é um duplo ser, “uma entidade alheia que o impede de chegar ao 

conhecimento de si mesmo?”, nos sugere Mbembe. 

Nesse sentido, afirma Mbembe, “a nossa vocação para durar só pode realizar-se quando 

o desejo da vida for a pedra de toque de um novo pensamento, da política e da cultura”. Esta, 

no meu entendimento, é a chave para que busquemos o sentido, a função e os objetivos que 



64 
 

devem nortear a elaboração de uma política pública de cultura para os afrodescendentes na 

América Latina. Afirmar isto não pode nem deve significar que vamos ignorar a brutalidade e 

o cinismo que se fazem presentes, ainda hoje, no encontro dos povos e das nações. Até porque, 

ainda segundo Mbembe: “Para construir este mundo que é nosso, será necessário restituir, 

àqueles e àquelas que passaram por processos de abstração e de coisificação na história, a parte 

de humanidade que lhes foi roubada.” 

Ao buscar essas referências para analisar as políticas públicas de cultura voltadas para os 

afrodescendentes na América Latina, esse turbilhão de novos e emergentes conceitos e 

enunciados nos intimida e nos instiga, nos deprime e nos assusta, mas também nos empurra 

para o enfrentamento desse desafio que é o de realizar uma análise crítica sem que possuamos 

elementos suficientes para nos referenciar. Mais que isto, perceber que, no caso dos 

afrodescendentes, se apresentam circunstâncias tão peculiares quanto desafiadoras, tais como o 

fato de possuírem uma dupla pertença de subalternidade: a primeira na sua origem, onde o 

pensamento ocidental os identificou e catalogou como não portadores de história, bem como de 

não humanos, daí serem passíveis de toda a sorte de uso, manipulação, exclusão ou mesmo de 

eliminação; e, partindo desse pressuposto de origem, sua segunda subalternidade enquanto parte 

da constituição da América Latina é também negada, suprimida e considerada não importante, 

até mesmo por aqueles que criticam ideologicamente o formato no qual o colonialismo se 

realizou no continente para os afro-latinos – a escravidão.  

Volto a afirmar que esse quadro, longe de significar ou estimular o afastamento dessas 

questões, deve provocar o intelectual a investigar que fatores ainda estão presentes no campo 

da crítica da cultura e entre os seus estudiosos que dificultam a abordagem dessas questões. Se 

esse entendimento vale para os latino-americanos em geral, para os afro-latinos possui um 

significado maior ainda, se o entendermos com os olhos e a visão de Glissant, quando define o 

que é a “crioulização” ou o hibridismo cultural, conforme define Canclini em seu livro Culturas 

híbridas: estratégias para entrar e sair da modernidade (CANCLINI, 1995).  

Em ambas situações, apesar das fusões, dos apagamentos e das alterações inerentes aos 

processos históricos e às dinâmicas culturais, a memória da cultura de origem africana está 

impressa por meio do seu DNA cultural de forma contundente na América Latina, transmitida 

por gerações e gerações, muitas vezes exatamente por conta do profundo processo de 

exclusão/repressão do qual foi vítima, a exemplo do que ocorreu com as comunidades 

quilombolas, (Brasil), garifunas (Honduras e Guatemala) palenques (Cuba e Colômbia), 

maroons (Jamaica) ou cimarrones em vários outros países. Ou seja, aos afro-latinos sequer foi 



65 

dado o direito de vir a ser um simulacro, pois o que estava posto no primeiro plano era a 

eliminação total de quaisquer vínculos com o continente de origem e que se estabelecesse de 

forma quase exclusiva a subalternidade e o aculturamento por meio da absorção da cultura do 

colonizador.  

Portanto, abordar o entre-lugar do afro-latino no mundo contemporâneo é, a um só 

tempo, compreender a complexidade na qual suas manifestações culturais sobreviveram, 

assim como entender que já não somos como na chegada. Édouard Glissant, poeta, filósofo e 

romancista, oriundo da Martinica, é bastante ousado no seu trabalho Introdução a uma poética 

da diversidade (GLISSANT, 2005), no qual ele explicita com clareza o significado da 

“hibridização cultural” para os afrodescendentes nas Américas, por meio do conceito  

de “crioulização”. 

Tendo sido uma espécie de discípulo de Aimé Césaire (também poeta, prefeito de Fort- 

-de-France, na Martinica, e deputado da Assembleia Nacional francesa, representando a 

Martinica por quase 50 anos), Glissant não só refletiu sobre a complexidade da presença negra 

na América Latina como participou ativamente da criação do Movimento da Negritude e das 

lutas de independência do seu país da colonização francesa. Nesse seu trabalho, que é um 

conjunto de palestras que ele realizou, Glissant desenvolveu inúmeros estudos sobre os efeitos 

da colonização na América Latina, em particular junto aos descendentes de africanos e suas 

consequências positivas e negativas no campo cultural. Para Glissant, o processo de 

“crioulização” é uma espécie de hibridismo cultural que os afro-latinos produziram, em 

particular na América Central, onde por meios dos rastros e fragmentos de memórias 

ressignificaram suas culturas originárias em diálogos/conflitos com as culturas antilhanas e 

americanas, tudo isso marcado pelo tráfico de africanos e a escravidão. Nos seus estudos, 

Glissant amplia esse conceito de “crioulização” para além das Américas e o situa nas relações 

contemporâneas entre os povos e seus colonizadores, exemplificando essa dimensão ao tratar 

dos conflitos entre as culturas ciganas e europeias.  

Na sua introdução ao tema – “crioulização” no Caribe e nas Américas –, Glissant nos 

chama a atenção de que para ele não há fronteiras nessa divisão que o colonialismo estabeleceu 

(América Central, América do Norte e América do Sul), o que há são diálogos e conflitos entre 

culturas autóctones, europeias e africanas, e desses embates surge o que ele chama de Neo 

América, por meio da “crioulização”, tendo em vista a forte presença das culturas africanas na 

região. Crioulização tem origem no “termo crioulo/a e da realidade das línguas crioulas” 

(GLISSANT, 2005, p. 24).  



66 
 

E o que é uma língua crioula? É uma língua compósita, nascida do contato entre os 

elementos linguísticos absolutamente heterógenos uns aos outros (GLISSANT, 2005, p. 24). 

O autor diz ainda que ocorreram três tipos de “povoadores” nas Américas: o migrante 

armado (europeu), o migrante familiar (geração posterior aos migrantes armados) e o migrante 

nu (aquele que veio à força para o continente por meio do tráfico negreiro). E o resultado desse 

encontro de mais de três séculos é a fusão de culturas absolutamente diversas que nesse 

processo dão lugar a um outro tipo de cultura, e a isso ele denomina de “crioulização”.  No caso 

específico dos descendentes de africanos, ele enfatiza que em razão das condições em que foram 

trazidos para as Américas (escravizados), uma das primeiras perdas foram suas línguas, por 

conta da estratégia aplicada pelo colonizador de não permitir que houvesse ajuntamento de 

pessoas que falassem a mesma língua, fosse nos navios negreiros ou nas plantações. E isso é 

recomposto, por meio dos rastros/resíduos, numa outra língua já não mais originária, mas de 

acesso a todos. É como se houvesse uma “recomposição da paisagem mental dessas 

humanidades presentes hoje no mundo” (GLISSANT, 2005, p. 20).   

O autor ressalta que o verdadeiro processo de “crioulização” não é aquele que estabelece 

graus de inferioridades entre as culturas, a exemplo do que ocorreu no Brasil, nem muito menos 

se confunde com a mestiçagem, que para ele é algo que pode ser programado, enquanto a 

crioulização é fruto da imprevisibilidade. Para o autor, “era absolutamente imprevisível que em 

dois séculos, uma comunidade submissa tivesse podido produzir uma língua a partir de 

elementos tão heterogêneos”.  Daí ele afirmar que:  

A crioulização exige que os elementos heterogêneos colocados em relação “se 
intervalorizem”, ou seja, que não haja degradação ou diminuição do ser nesse 
contato e nessa mistura, seja internamente, isto é, de dentro para fora, seja 
externamente, de fora para dentro (GLISSANT, 2005, p. 22). 

Portanto, para Glissant, a crioulização, em particular nas Américas, é parte do devir de 

futuro da humanidade que desejamos. Nesse sentido, ele distingue e nos alerta sobre o papel 

que as culturas atávicas e compósitas desempenham nesse processo, onde as culturas atávicas, 

por conta da busca incessante de uma raiz única e pura, onde esse tipo de identidade quase 

sempre exclui o outro – conceitos originários dos povos europeus e das culturas ocidentais 

que impregnaram o mundo, e em particular a América Latina por meio da colonização –, 

terminam por gerar conflitos sangrentos e mortais, a exemplo do que está ocorrendo no 

Oriente Médio bem como em outras partes do planeta. Nas culturas compósitas, o autor afirma 

que as identidades surgem da crioulização, sem a busca da raiz única e consequentemente 

“raiz indo ao encontro de outras raízes, ou seja, da identidade enquanto rizoma” (GLISSANT, 



67 

2005, p. 27). Para deixar claro o seu pensamento, o autor o exemplifica com o dilema da 

África do Sul e afirma: 

Um dos grandes desafios do ANC e de Nelson Mandela é, obviamente, de 
encontrar soluções para a sobrevivência econômica para todo esse contingente 
da população que durante tanto tempo foi mantida na miséria e na escravidão 
pelo regime do apartheid. Mas, parece-me existir um outro desafio que 
solicita o engajamento do século XXI. Se o ANC e Nelson Mandela não 
conseguirem que os zulus, os negros, os mestiços, os indianos e os brancos 
vivam juntos dentro do contexto da África do Sul, algo do nosso século XXI, 
do nosso devir e do futuro das humanidades que representamos, estará 
visivelmente ameaçado, visivelmente perdido (GLISSANT, 2005, p. 29).  

Enfim, a abordagem de Glissant sobre a temática da crioulização, mesmo por ter 

sido realizada há quase 20 anos, é mais do que pertinente para o momento que o mundo 

está vivendo, sendo um convite irrecusável à reflexão de todos aqueles que fazem da 

cultura o seu foco de trabalho e mais ainda para aqueles que fazem da cultura afro-latina 

o seu “locus” para a produção de políticas públicas de cultura, ainda mais no campo das 

relações internacionais. Em certa medida, esse foi um dos desafios que a gestão do 

ministro Gilberto Gil e a Fundação Cultural Palmares enfrentaram para o exercício da 

cooperação internacional entre o Brasil, a Colômbia e o Equador, por meio de projetos 

culturais afro-latinos. Sem que tenhamos a compreensão correta da complexidade de que 

se revestiu o empreendimento colonial nas Américas, dificilmente compreenderemos essa 

migração forçada de milhões de seres humanos, que também agregou seres humanos 

dotados de saberes, religiosidades, culturas e conhecimentos. 

Esses seres e seus conhecimentos foram postos em diálogo forçado, sob condições 

inauditas, com outros seres e conhecimentos e saberes absolutamente distintos, e que hoje 

representam, em alguns casos como o Brasil, a maioria da população. E isso tem gerado uma 

forte hegemonia cultural, que apesar de todas as discriminações, pode ser a chave para 

entendermos a importância da centralidade da cultura no mundo contemporâneo no campo das 

relações internacionais.   

Na América Latina, e em especial no Brasil, o período de 2003/2010, no qual se insere 

esta pesquisa, tem sido considerado por inúmeros estudiosos, a exemplo de Albino Rubim – 

pesquisador, jornalista, professor da UFBA e considerado um dos principais pesquisadores na 

área dos estudos em cultura no Brasil – como um dos mais ricos no tocante às liberdades 

democráticas, e ele confirma isso com a seguinte afirmação:  

A visão abrangente que o ministro Gilberto Gil estabeleceu como ponto de 
partida para sua gestão possibilitou avanços importantes nas políticas públicas 



68 
 

de cultura do Brasil. Essas experiências foram tão positivas que foram 
incorporadas por diversos países latino-americanos em suas políticas de 
cultura nacionais, a exemplo dos pontos de cultura (RUBIM, 2008).  

Por conta dessa compreensão sobre os avanços e recuos no campo sociocultural é que ao 

nos remetermos à análise das questões culturais no Brasil, seja ela no campo conceitual, popular 

ou imaginário, a presença da cultura negra nessas análises é absolutamente incontornável, visto 

que ela é tão palpável que atravessa todos os espaços da vida cultural brasileira. No livro O que 

faz o Brasil, Brasil?, Roberto DaMatta (1989) elaborou um perfil sobre as singularidades 

culturais no Brasil no capítulo “A ilusão das relações raciais”, que serve, apesar do seu viés 

conservador, para fazermos uma análise sobre a hipocrisia tão presente nas relações raciais 

brasileiras, em permanente prejuízo da população negra. Do mesmo modo, Maria Aparecida 

Silva Bento, no seu trabalho Branqueamento e branquitude no Brasil, segue a mesma trilha: 

“O branqueamento é frequentemente considerado como um problema do negro que, 

descontente e desconfortável com sua condição de negro, procura identificar-se como branco, 

miscigenar-se com ele para diluir suas características raciais.” Ou seja, nessa perspectiva, não 

há problema racial no Brasil. 

Exatamente por conta dessa “invisibilidade” produzida pelo racismo brasileiro, que em 

certa medida permitiu e permite sua expansão e seu enraizamento em todos os campos da 

atividade humana em nossa sociedade, que a formulação de políticas públicas culturais adquiriu 

importância. Um mérito do Ministério da Cultura, tendo como centralidade a cultura afro-latina, 

numa política que foi executada pela Fundação Cultural Palmares. Isso porque, embora 

saibamos da enorme contribuição dada pelos descendentes de africanos à cultura e à formação 

histórico/social no Brasil e na América Latina, há uma enorme dificuldade em reconhecê-la.  

A tendência tem sido adotar a máxima de que “todo mundo é igual a ninguém”, ou seja, 

a capoeira é brasileira, do mesmo modo que o samba, a moqueca, o acarajé etc., e nunca houve 

qualquer problema nesse sentido, mesmo que a gente saiba o que de fato ocorreu ao longo da 

história do Brasil. Pouco importa que se afirme e comprove que há menos de 100 anos praticar 

a capoeira era considerado crime com punição estabelecida no Código Penal; exatamente por 

ser praticado por negros, o samba era considerado vadiagem; pelo mesmo motivo que o acarajé 

está sendo transformado em “bolinho de Cristo” pelos evangélicos neopentecostalistas, por 

conter uma porção demoníaca na sua associação nominal e simbólica com o continente africano 

(ARAÚJO, 2020, p. 34). 



69 

A verdade é que o “Brasil foi colonizado por portugueses brancos e aristocráticos, numa 

sociedade brutalmente hierarquizada”, que a moldou num quadro rígido de valores 

discriminatórios, que inibe até mesmo a reflexão sobre sua formação histórica. Portanto, refletir 

sobre essas peculiaridades entranhadas na sociedade brasileira é fundamental para identificar o 

alcance das políticas públicas de cultura para a população negra no Brasil e os possíveis 

resultados derivados das mesmas na América Latina. Essa reflexão pode contribuir, inclusive, 

para que não caiamos na armadilha de engrossar o caldo de cultura das desigualdades, exclusões 

e preconceitos, voltado para as culturas de origem negra, em vez de combatê-lo. 

 
2.2 Políticas públicas de cultura 

 
Se entendermos as políticas públicas como aquelas que buscam “colocar o governo em 

ação” para o atendimento das demandas advindas da sociedade, será necessário tanto a 

identificação quanto a existência de governos democráticos que traduzam essas aspirações e 

vontades populares nas suas mais diversas dimensões ou manifestações. No campo das políticas 

culturais afro-latinas, essa atenção deve ser redobrada, por conta do grau de discriminação e 

exclusões a que os produtores dessas manifestações estão submetidos.  

Portanto, esta pesquisa se propõe a analisar comparativamente o trabalho da Fundação 

Cultural Palmares nas gestões dos ministros da Cultura Gilberto Gil e Juca Ferreira, nos dois 

governos do presidente Lula (2003 a 2010), com as políticas culturais desenvolvidas pelos 

ministérios da Cultura da Colômbia e do Equador.    

Ao analisar a presença da cultura e da sua centralidade nos trabalhos desenvolvidos pela 

Fundação Palmares na minha dissertação de mestrado (Políticas públicas de cultura para afro- 

-latinos: o trabalho da Fundação Palmares – 2003/2010), esta percepção de que sem um governo 

democrático dificilmente teríamos tido sucesso nessa empreitada, sempre esteve presente.   

Cultura e centralidade da cultura nos espaços de conflito instalados no mundo 
pós-colonial, em que as tensões entre o dominante e o subalterno disputam 
palmo a palmo o espaço de ser protagonista nessa narrativa; ora a voz do 
subalterno se faz ouvir, mesmo estando impregnada de valores e conceitos do 
dominante, ora se apresenta enquanto mero simulacro, servindo de ferramenta 
para a consolidação do neocolonialismo. Portanto, transitar no terreno das 
políticas públicas de cultura para afrodescendentes na América Latina exige 
atenção especial de quem se debruça sobre essa temática, para que não 
reforcemos aquilo que pretendemos eliminar: a discriminação, a exclusão e o 
racismo ainda presentes nas políticas públicas de cultura da América Latina 
(ARAÚJO, 2020, p. 22). 



70 
 

Nesse sentido, as análises produzidas por Isaura Botelho, diretora e pesquisadora do 

Centro de Estudos da América Latina no Memorial da América Latina, em artigo publicado na 

revista São Paulo em Perspectiva (2001), intitulado Dimensões da cultura e políticas públicas, 

apesar de ter sido produzido há mais de 20 anos, continua atual e incontornável para que 

possamos entender melhor o lugar da cultura no mundo contemporâneo, suas nuances, o papel 

da sociedade civil e o papel do poder público, em particular no âmbito do Estado, e mais 

particularmente ainda no Estado brasileiro, em  pleno exercício democrático.   

No primeiro momento, a autora alerta que essas definições sobre quais dimensões da 

cultura o Estado pretende trabalhar no âmbito da cultura são fundamentais para a escolha de 

“estratégias diversificadas” por parte dos gestores, pois isso facilitaria as distintas formas de 

articulação entre as instâncias do poder público. Fato este que permitiria uma melhor divisão 

de responsabilidades entre o poder público e o privado, assim como a participação ativa da 

sociedade. Nessa mesma abordagem, a autora faz uma dura crítica a uma tendência dominante 

nos dias atuais, que é a do Estado transferir essa responsabilidade para os setores privados, 

notadamente no campo do financiamento, pois isso estabelece uma forte dependência com os 

chamados departamentos de marketing das empresas privadas e seus interesses corporativos. É 

bem verdade que essa tem sido uma tendência mundial, mas no caso brasileiro devemos 

acrescentar a essa crítica o fato de o Estado estar adotando quase que como um método 

exclusivo de fomento às manifestações culturais no Brasil o mecanismo dos editais, que se por 

um lado facilita o acesso de pequena parcela dos artistas e produtores aos recursos públicos 

oriundos do Estado, por outro estimula a demanda espontânea sem que haja qualquer relação 

com planejamento do governo. Além disso, não temos vislumbrado nenhuma medida ou 

recursos financeiros para que as ações estruturantes sejam retomadas, basta que observemos os 

orçamentos destinados para a Cultura nos últimos anos. Ressalto esse aspecto, visto que as 

ações estruturantes que cuidam dos museus, cinematecas, espaços culturais e o patrimônio 

cultural brasileiro são fundamentais para que o exercício do direito à cultura se efetive de forma 

plena no país.  

Como nossa ênfase neste trabalho de pesquisa será nas relações entre os estados 

nacionais, visto que a pesquisa está relacionada à cooperação internacional entre três países 

latino-americanos (Brasil, Colômbia e Equador), por meio das ações da Fundação Cultural 

Palmares, no âmbito da cultura afro-latina, enfatizaremos aqui suas análises sobre o papel que 

o Estado deve ter na formulação, elaboração e execução de políticas públicas de cultura. Nesse 

artigo, Botelho também indica que, apesar das dimensões antropológicas e sociológicas da 



71 

cultura serem igualmente importantes, as estratégias a serem utilizadas para a elaboração de 

políticas públicas de cultura deverão ser distintas a partir do uso de cada uma delas, por conta 

das características intrínsecas e estruturais que cada uma dessas dimensões possui. Botelho 

afirma, ainda, que enquanto “na dimensão antropológica a cultura se produz através da 

interação social dos indivíduos, que elaboram seus modos de pensar e sentir, constroem seus 

valores, manejam suas identidades e diferenças [...]”, na dimensão sociológica, “[...] deixam-se 

de lado, as construções que ocorrem no universo privado de cada um, abordando-se aquelas 

que, para se efetivarem, dependem de instituições, de sistemas organizados socialmente” 

(BOTELHO, 2001, p. 3, 5).  

É importante reconhecer que o trabalho no campo da cultura sem uma definição clara do 

universo que se pretende trabalhar, sem o reconhecimento dos limites do nosso campo de 

atuação e sem a compreensão de que cultura, apesar de ser um artigo de primeira necessidade 

para o bem-estar do ser humano e da humanidade, não é assim compreendido na esfera pública 

e que, por conta dessa visão, dificilmente teremos políticas públicas de cultura que atinjam seus 

objetivos se não forem pactuadas com outras áreas de poder. Isso porque “Uma política pública 

exige de seus gestores a capacidade de saber antecipar problemas para poder prever 

mecanismos para solucioná-los” (BOTELHO, 2001, p. 14). Ou seja, se faz necessário que o 

Estado, que deve ser o fomentador das ações, por meio dos seus gestores, identifique com 

precisão quais são os problemas que estão afetando aquela área cultural de trabalho, seja no 

campo da criação, produção, difusão ou consumo, e se posicione de forma correta, a fim de 

atender os objetivos demandados pela sociedade, além de dividir com ela as responsabilidades 

na sua execução. Até porque, segundo Botelho, “As políticas culturais, isoladamente, não 

conseguem atingir o plano do cotidiano” (BOTELHO, 2001). 

Para tanto, dois tipos de investimentos precisam estar presentes como premissa para a 

elaboração de políticas públicas de cultura: o primeiro deles é a organização da sociedade, 

exigindo dos poderes públicos medidas e ações que solucionem seus problemas, que não raro 

são muito mais amplos do que aqueles da esfera exclusivamente de ordem cultural, “[...] E isso 

só é possível a partir de uma articulação das pessoas diretamente interessadas, unindo, pelos 

laços de solidariedade, demandas dispersas em torno de objetivos comuns [...]”, afirma ainda a 

autora (BOTELHO, 2001).   

“O segundo tipo de investimento refere-se à área de cultura dentro do aparato 

governamental.” Ou seja, diz respeito diretamente aos operadores culturais do Estado – 

gestores. Para que seja obtido o sucesso desejado, há que se ter o cuidado de definir com clareza 



72 
 

o seu universo de trabalho, com o objetivo de reduzir ou eliminar os sombreamentos e/ou 

conflitos com outras áreas governamentais, visto que, não raro, as instituições culturais sempre 

são vistas como algo acessório às demais políticas governamentais. Ora são utilizadas como 

instrumento para contribuir na redução da violência, ora como estimulador do turismo, e outras 

tantas como meros apêndices dos setores educacionais, notadamente por meio das linguagens 

artísticas. Isso quer dizer que as instituições culturais governamentais deverão, sempre que 

possível, fazer parte de articulações com diversas áreas do poder, para que assim possa dar 

conta de sua atuação de forma autônoma e positiva, pois os desafios que as dimensões 

antropológica e sociológica da cultura apresentam são enormes. Ou seja, o papel principal da 

área cultural no âmbito governamental deverá ser a de “articuladora de programas conjuntos”, 

com habilidade e sensibilidade política, compartilhamento de ideias e ações, pois sem o 

compromisso do governo como um todo com essas políticas culturais, as demandas culturais 

da sociedade dificilmente serão atendidas.  

Se essa política pública de cultura estiver no campo das relações internacionais, como é 

o objeto desta pesquisa, pois trata da cooperação internacional entre países, a definição clara do 

seu escopo, do seu alcance e do seu conteúdo é mais fundamental ainda, visto que a diversidade 

de atores, interesses e objetivos é tão grande e muitas vezes oculta-se nessa área da política 

internacional, que não só amplia a complexidade da política pública de cultura como também 

nos obriga a estar atentos para que ela não venha a se transformar num mero instrumento para 

a efetivação de outras políticas de governo, muitas vezes nocivas ao próprio desenvolvimento 

cultural. Segundo Botelho, não podemos esquecer que “vida cultural” não se dá apenas nos 

eventos e/ou manifestações culturais, mas também em momentos nos quais acreditamos não 

haver vida cultural; um exemplo marcante nesse sentido é o tempo gasto pelo indivíduo no 

trabalho ou nos deslocamentos urbanos pelos diversos meios de transporte, no mundo atual. 

“Vida cultural”, segundo a autora, precisa ser entendida não como um ato isolado, mas 

“como o conjunto de práticas e atitudes que têm uma incidência sobre a capacidade do homem 

de se exprimir, de se situar no mundo, de criar seu entorno e de se comunicar” (BOTELHO, 

2001, p. 2). A autora também acentua que na área governamental é importante que as duas 

dimensões da cultura – a antropológica e a sociológica – sejam tratadas de forma clara e distinta. 

Isso porque, na execução das políticas públicas de cultura, os países ora tendem a enfatizar o 

conceito mais abrangente da cultura (antropológico), e assim concentrar seus investimentos em 

ações estruturantes, e ora no âmbito mais restrito da cultura (sociológico), concentrando suas 

ações, por via de consequência, no campo das artes e do entretenimento.  



73 

Na cooperação internacional na área da cultura isso é bem nítido quando os intercâmbios 

ocorrem entre os chamados países centrais e os periféricos, onde o principal interesse dos países 

centrais é subordinar as relações culturais com os periféricos, a dimensão do consumo dos 

produtos originários dos seus países ou a venda pura e simples desses produtos culturais, muitas 

vezes anacrônicos e obsoletos, já sem espaço nos países de origem. No campo das relações 

internacionais, compreender essas duas dimensões e identificá-las quando da elaboração das 

políticas de cooperação com qual delas estamos nos relacionando, é essencial para que os 

objetivos definidos quando dos acordos de cooperação técnica sejam efetivamente alcançados.  

Nesse aspecto, a autora aprofunda sua análise, em particular no tocante aos países do chamado 

terceiro mundo, que sempre se sentem atraídos pelo discurso fácil da dimensão antropológica, 

esquecendo-se que, muitas vezes, o trato superficial dessa dimensão esconde grandes 

armadilhas. “Embora uma das principais limitações das políticas culturais seja o fato de nunca 

alcançarem, por si mesmas, a cultura em sua dimensão antropológica, esta dimensão é, no 

entanto, geralmente eleita como a mais nobre [...]” (BOTELHO, 2001, p. 75). 

Segundo Botelho, a razão é que imagina-se que o uso da dimensão antropológica no 

espaço governamental é a forma mais democrática de se definir a cultura e isso termina por 

produzir um discurso político mais agradável, embora muitas vezes descolados da realidade. 

Isso tem ocorrido, em particular, nos chamados países do terceiro mundo, a exemplo daqueles 

que compõem esse escopo de trabalho (Brasil, Colômbia e Equador), onde a ênfase a essa 

dimensão da cultura é muitas vezes hiperdimensionada, na vã ilusão de que assim o 

pragmatismo político/econômico, que opera muitas vezes de forma selvagem, poderia vir a ser 

amenizado ou sensibilizado com uma visão mais holística da cultura. Essa visão simplista de 

que há uma “nobreza” conceitual na cultura em sua dimensão antropológica tem produzido 

equívocos perigosos e muitas vezes nocivos para a formulação das políticas públicas de cultura, 

particularmente no campo internacional, onde muitas vezes vemos o estabelecimento de 

situações curiosas como a que enfatizamos abaixo:  

Tem-se a situação paradoxal de ver os setores mais democratas e os mais 
conservadores partilhando uma separação estanque entre o erudito e o popular: 
uns vendo neste último o apanágio dos valores nacionais não contaminados; e 
outros vendo nele o espelhamento de uma pobreza e de um atraso a serem 
rejeitados (BOTELHO, 2001, p. 75). 

É importante estarmos atentos a esses equívocos conceituais, pois “para que a cultura, 

tomada nessa dimensão antropológica, seja atingida por uma política, é preciso que, 

fundamentalmente, haja uma reorganização das estruturas sociais e uma distribuição de 



74 
 

recursos econômicos” (BOTELHO, 2001, p. 4). Em outras palavras, o que a autora está 

afirmando é que: entendida essa dimensão cultural com a profundidade que a mesma encerra, 

isso demandaria uma ação radical do ponto de vista cultural, revolucionária do ponto de vista 

político, fatos esses que implicariam em mudanças profundas de hábitos, costumes, relações 

familiares, relações de vizinhança e outras mudanças na sociedade. Além da complexidade 

intrínseca que possui, é um processo bem mais lento e difícil do que podemos imaginar. A 

autora afirma ainda que “uma política cultural que defina seu universo a partir do pressuposto 

de que ‘cultura é tudo’, como alguns defensores desse campo tentam nos convencer, além de 

ser uma ingenuidade gigantesca, não há como se traduzir a amplitude deste discurso em 

mecanismos eficazes que viabilizem sua prática”. 

Quando a abordagem se dá na dimensão sociológica, a autora nos lembra que isso exige 

uma produção vocacionada, seja do Estado ou do setor privado, voltada para um determinado 

público e oferecendo meios adequados para sua expressão, como é o caso das políticas públicas 

de cultura para afro-latinos, para os indígenas ou para as mulheres. Passando a exigir “um 

conjunto diversificado de demandas profissionais, institucionais, políticas e econômicas, tendo, 

portanto, visibilidade em si própria” (BOTELHO, 2001, p. 5).  Em verdade, essa é a dimensão 

da cultura na qual as instituições públicas e privadas têm tido seu foco maior, visto que, para 

essas políticas culturais se efetivarem, elas “dependem de instituições, de sistemas organizados 

socialmente” (BOTELHO, 2001, p. 74). Assim, é aí que se localiza o senso comum da 

população sobre o significado da cultura. É nessa dimensão da cultura que estão estabelecidas 

de forma clara as composições organizacionais que estimulam a produção, a circulação e o 

consumo de bens simbólicos, da forma mais variada possível. É na dimensão sociológica da 

cultura que se apresentam de forma nítida tanto a expressão profissional quanto a amadora das 

linguagens artísticas. É também nesses espaços onde as políticas públicas de cultura se efetivam 

de maneira mais transparente, segundo a autora:  

Neste espaço, tais políticas podem ter uma ação efetiva, pois se está falando 
de uma dimensão que permite a elaboração de diagnósticos para atacar os 
problemas de maneira programada, estimar recursos e solucionar carências, 
através do estabelecimento de metas em curto, médio e longo prazos 
(BOTELHO, 2001, p. 75). 

Portanto, é importante deixar claro: para que uma política pública de cultura elaborada e 

executada pelo aparelho do Estado, ainda mais se for no campo internacional, seja consequente, 

as duas dimensões da cultura precisam não só estar presentes, como articuladas, tanto na sua 



75 

formulação quanto na sua execução. Até porque, essas duas dimensões culturais não são “polos 

excludentes”, nem muito menos “opções ideológicas”.  

Questões de democracia e de identidade nacional não se reduzem à defesa do popular 

entendido como apanágio do valor e da autenticidade. Estão em jogo a circulação das várias 

formas de expressão e conhecimento, o uso de linguagens diversificadas e a promoção das 

formas de cultura que permitam avançar tanto em termos de arte quanto de qualidade de vida 

(BOTELHO, 2001, p. 76). 

 
2.3   Interseccionalidade nas relações internacionais 

 
Se agregarmos a essas análises as reflexões realizadas por Patricia Hill Collins em 

Dilemas sobre a definição de interseccionalidade (COLLINS, 2015, pp. 1-20), bem como o 

trabalho desenvolvido por Kimberlé Crenshaw em A interseccionalidade na discriminação de 

raça e gênero. Cruzamento: raça e gênero (CRENSHAW, 2004), teremos um caldo de cultura 

inovador nas discussões sobre os conteúdos que devem estar presentes nas políticas culturais, 

em particular aquelas voltadas para os afro-latinos.  

Nesse sentido, é importante situar o surgimento desse não tão novo conceito, visto que 

vem sendo discutido desde a década de 1970 nos círculos acadêmicos norte-americanos, mas 

que ainda sofre enormes resistências em vários ambientes, sejam eles acadêmicos ou culturais 

mundo afora. Ele tem origem no movimento feminista negro norte-americano que, no final da 

década de 1970, contestava a ideia de que as mulheres eram uma categoria homogênea e que 

por isso mesmo compartilhavam as mesmas experiências de vida.   

A criadora desse conceito é Kimberlé Crenshaw, professora de Direito nas universidades 

da Califórnia e Columbia, nos Estados Unidos, que também é uma renomada pesquisadora e 

ativista norte-americana no campo dos direitos civis, teoria legal afro-americana e do 

feminismo. Seus trabalhos têm tido forte influência no campo internacional – um dos seus 

textos foi utilizado como base para a elaboração da cláusula de igualdade na Constituição da 

África do Sul. Além disso, um dos seus artigos integra o dossiê da III Conferência Mundial 

contra o Racismo (em Durban, 2001), publicado pela Revista Estudos Feministas em 2002. Ela 

também desenvolveu o conceito da interseção das desigualdades de raça e gênero.  

O conceito de interseccionalidade consolidou-se em 1989, por meio de Crenshaw, e 

evoluiu como uma vertente que examina o racismo como algo naturalizado na sociedade por 



76 
 

meio das instituições e leis, e não apenas por indivíduos. Portanto, o desafio aqui será o de 

entender como ele se encaixa no discurso antirracista e cultural, nesse método de análise, visto 

que a interseccionalidade tem sido um grande guarda-chuva para uma série de projetos de 

cultura e justiça social, dentre eles o antirracismo, mas que se não forem corretamente 

trabalhados podem vir a enfraquecer a própria política antirracista, conforme afirma Collins em 

suas reflexões. “Falar gratuitamente, da boca para fora, sobre a raça dentro da 

interseccionalidade pode torná-la, e ao racismo, mais palatáveis para os praticantes da 

interseccionalidade; entretanto, pode também sabotar o potencial crítico de uma política 

antirracista.” Concluindo: “O movimento ‘Black Lives Matter’ não é o ponto de chegada, mas 

um ponto de entrada em uma política antirracista, que testa a interseccionalidade ao usá-la.” 

Por isso mesmo, este será o nosso teste. 

Comecemos pela análise produzida por Kimberlé Crenshaw no seu trabalho A 

interseccionalidade na discriminação de raça e gênero. Cruzamento: raça e gênero. Nele, ela 

afirma que a interseccionalidade “pode servir de ponte entre diversas instituições e eventos e 

entre questões de gênero e de raça nos discursos acerca dos direitos humanos” (CRENSHAW, 

2004, p. 9), abrindo assim a possibilidade de ocorrer maior proximidade entre as diversas 

instituições e fazer com que a luta das mulheres negras avance no sentido da inclusão plena. O 

trabalho de Crenshaw busca enfatizar que nem sempre as leis e as políticas decorrentes delas 

percebem que as mulheres podem ser a um só tempo mulheres e negras e, portanto, vítimas de 

duas discriminações a um só tempo. A interseccionalidade é uma ferramenta que busca dar 

conta dessa complexidade que atinge as mulheres negras. Portanto, para a autora o desafio é:  

O desafio é incorporar a questão de gênero à prática dos direitos humanos e à 
questão racial ao gênero. Isso significa que precisamos compreender que 
homens e mulheres podem experimentar situações de racismo de maneiras 
especificamente relacionadas ao seu gênero (CRENSHAW, 2004). 

E quando nos deparamos com situações como essas, duas perguntas devem ser feitas de 

forma quase que obrigatória: “O que há de errado com a prática tradicional dos direitos 

humanos? O que há de errado com a visão tradicional das discriminações racial e de gênero?” 

(CRENSHAW, 2004, p. 9). Portanto, o que a interseccionalidade tem afirmado a partir dessas 

indagações é que as formulações generalistas tanto sobre a questão racial quanto a questão de 

gênero não são suficientes para dar conta do desafio quando lidamos com grupos sobrepostos. 

Em síntese, o que a autora busca chamar a atenção é que se não estivermos atentos para 

identificar a combinação dos diversos tipos de discriminação que se apresentam ao mesmo 



77 

tempo para um mesmo grupo poderemos incorrer em graves erros, tanto no combate a essas 

discriminações quanto na formulação correta de políticas públicas para o seu enfrentamento.   

Talvez, por isso mesmo, a autora sugere algumas medidas que podem fazer da 

interseccionalidade um instrumento eficaz nas análises e elaborações de políticas públicas, em 

particular as voltadas para a cultura. A primeira delas “é reconhecer que os direitos contra a 

discriminação interseccional já existem” (CRENSHAW, 2004, p. 15), a exemplo do que já vem 

ocorrendo no entendimento de que as mulheres devem ser protegidas contra a discriminação 

racial ou de gênero, não apenas quando os homens também são atingidos ou quando afetam as 

mulheres da elite.  

Nesse sentido, precisamos identificar especialistas no âmbito mais local e básico. Assim 

como identificar pessoas que efetivamente trabalham com mulheres negras e em prol das 

mulheres, e que compreendem as influências que afetam suas vidas para que assim contribuam 

no entendimento de que a interseccionalidade é uma ferramenta ampla e que pode ajudar de 

forma significativa a inclusão plena das mulheres negras na sociedade. Para Crenshaw: “A 

interseccionalidade oferece uma oportunidade de fazermos com que todas as nossas políticas e 

práticas sejam, efetivamente, inclusivas e produtivas” (CRENSHAW, 2004, p. 16).  

Já Patricia Hill Collins, em entrevista sobre “Dilemas sobre a definição de 

interseccionalidade”, tece um conjunto de comentários que indicam com clareza os cuidados 

que devemos ter quando da utilização desse conceito, particularmente no campo da luta 

antirracista que está, ao menos no caso brasileiro, fortemente assentada no campo da cultura. 

Logo no início da entrevista, Collins expressa uma preocupação:   

Tratar a interseccionalidade como um quadro de referência que diz respeito 
primeira ou unicamente à experiência das mulheres de cor, das pessoas negras, 
das minorias sexuais, dos pobres, jovens e politicamente excluídos é a 
expressão de uma perspectiva que costuma representar esse tipo de 
conhecimento como particularista e não universal (COLLINS, 2015, p. 288). 

E segue acentuando que, para ela, a interseccionalidade não é uma teoria para dar 

explicações ou assegurar a manutenção da ordem social vigente, mas para realizar a crítica na 

busca da sua transformação. A autora considera que a interseccionalidade proporciona 

incentivos e desafios para o enfrentamento das hierarquias do poder já existentes, e que, por 

isso mesmo, terminam por delimitar a capacidade de realização do trabalho intelectual. Quando 

confrontada com uma possível limitação de ordem territorial, visto que seu trabalho é quase 

todo baseado nas experiências das mulheres negras norte-americanas, ela respondeu:  



78 
 

Enfim, sendo clara, quando escrevi BFT (Black Feminist Thought) 
(COLLINS, [1990] 2000), nunca pensei que as perspectivas ali apresentadas 
com respeito às mulheres negras americanas seriam verdadeiras para todas as 
mulheres negras. Tinha plena consciência do viés da mídia e da academia 
americanas sobre as mulheres negras da diáspora africana, mas fiz uma aposta 
ao escrever esse livro, acreditando que outras pessoas poderiam considerá-lo 
útil (COLLINS, 2015, p. 293). 

Ou seja, Collins deixa claro que nem mesmo ela conhece com profundidade a realidade 

das mulheres negras brasileiras, seja por conta das peculiaridades raciais que a nossa realidade 

possui, seja pelo filtro/censura que a mídia em geral estabelece sobre o tema, insistindo nas 

teses da democracia racial e de que espaços culturais como as festas carnavalescas são paraísos 

de integração racial, ou porque a realidade norte-americana é bem distinta da brasileira, bem 

como da América Latina. Ela afirma, inclusive, que a necessidade de se construir “Uma 

comunidade global de mulheres negras não é apenas algo a ser descoberto – tais comunidades 

precisam, antes, ser construídas” (COLLINS, 2015, p. 292). Esses alertas feitos pela autora são 

fundamentais para que usemos corretamente o conceito da interseccionalidade no campo das 

políticas públicas de cultura para afro-latinos, pois apesar da importância da introdução desse 

conceito nas análises, estudos e proposições de políticas públicas para a cooperação 

internacional, elas precisam estar ancoradas numa realidade concreta e atender aos interesses 

das mulheres negras latino-americanas, no sentido da superação de suas dificuldades e não 

apenas como um modismo teórico acadêmico.  

Ao ser indagada sobre a forte presença do antirracismo na interseccionalidade, ela 

respondeu: “Quando comparada à política antirracista proposta pelos negros, a 

interseccionalidade pode ser ao mesmo tempo cúmplice e rejeitar a forma como o racismo 

tem sido organizado, aplicado e confrontado.” (COLLINS, 2015, p. 300). Indicando mais uma 

vez, que não há uma fórmula única para a luta antirracista. Ampliando sua visão sobre essas 

duas questões:  

Onde a interseccionalidade se encaixa no discurso antirracista? Por um lado, 
a interseccionalidade oferece um grande guarda-chuva para uma série de 
projetos de justiça social, aí compreendido o antirracismo. Por outro lado, 
definições de raça e de racismo dentro da interseccionalidade podem, 
ironicamente, enfraquecer a política antirracista (COLLINS, 2015, p. 301). 

Arrematando o seu pensamento de forma clara, ela afirma: “Contudo, buscar políticas 

antirracistas apenas no interior das fronteiras da interseccionalidade pode ser uma estratégia 

frágil.” Deixando claro que embora a interseccionalidade seja uma dimensão importante a ser 

considerada quando tratamos de relações internacionais, ela não pode ser o único caminho a ser 

adotado para o enfrentamento de questões tão complexas quanto as políticas culturais, a luta 



79 

antirracista ou a cooperação internacional. Para tanto, ela evidencia em vários momentos da sua 

entrevista a importância do movimento “Black Lives Matter”, que tem colocado inúmeros 

novos desafios no campo da cooperação internacional, da cultura e da luta antirracista.  

Por fim, lembro que, ao assumirmos o Ministério da Cultura/Fundação Palmares, em 

2003, havia um desejo latente, tanto entre os gestores, cujo maior entusiasta era o ministro 

Gilberto Gil, como também no Movimento Negro Brasileiro, de que houvesse uma 

intensificação do diálogo com os afro-latinos. Já tínhamos as experiências dos encontros e 

conferências preparatórias de Durban, mas na área da cultura pouca coisa havia sido produzida 

do ponto de vista institucional. E foi exatamente por meio da cultura que conseguimos 

transformar esse desejo em realidade e concretizá-lo por meio de um conjunto de ações 

articuladas tanto pelo Ministério da Cultura como pelo Ministério das Relações Exteriores, em 

uma política pública de cultura para os afro-latinos.  

A centralidade da cultura, que era o nosso mister institucional, e a defesa intransigente do 

respeito à diversidade cultural que o Brasil havia protagonizado na Convenção sobre a Proteção 

e Promoção da Diversidade das Expressões Culturais (2006) e na III Conferência Mundial de 

Combate ao Racismo, a Discriminação Racial, a Xenofobia e Intolerâncias Correlatas (2001) 

foram nossos combustíveis, bem como a participação ativa do ministro Gilberto Gil, fato este 

que proporcionou à Fundação Cultural Palmares a liderança desse processo na América Latina, 

tendo como instrumento a cultura negra brasileira em diálogo especial com as culturas afro- 

-colombianas e afro-equatorianas. Mas, não só isso, pois também dialogamos com as culturas 

afro-uruguaia, afro-cubana, afro-peruana, tendo como parceiros a Unesco, a Agência Espanhola 

de Cooperação Internacional para o Desenvolvimento (Aecid) e a Secretaria-Geral Ibero- 

-Americana (Segib).  

Enfim, para a Fundação Cultural Palmares e o Ministério da Cultura, todas as dimensões 

da centralidade da cultura foram os elementos norteadores para que a cooperação internacional 

entre os afro-latinos se transformasse em realidade.   

 
2.4 Cultura, cooperação internacional e desenvolvimento 

 
A presença da área cultural brasileira no campo internacional se deu desde os primeiros 

passos do ministro Gilberto Gil no Ministério da Cultura. É bem verdade que essa circunstância 

foi favorecida pela coincidência de termos, de um lado, um ministro das Relações Exteriores 

(Celso Amorim) que tinha fortes vínculos com a área cultural (ele, além de cineasta, havia sido 



80 
 

presidente da Embrafilme), e de outro, um ministro da Cultura que compreendia a dimensão 

internacional das políticas culturais. E essa coincidência facilitou bastante as articulações 

interministeriais dentro do governo.  

O Ministério da Cultura e a Fundação Cultural Palmares estiveram presentes e com ação 

destacada na Convenção sobre a Proteção e Promoção da Diversidade das Expressões Culturais 

(2005), e na II Conferência dos Intelectuais da África e da Diáspora (2006), quando o ministro 

Gilberto Gil a presidiu, por indicação da União Africana e que contou com a participação do 

presidente da República Luiz Inácio  Lula da Silva e mais 13 chefes de Estados. A Fundação 

Cultural Palmares teve a função de coordenação das atividades culturais na Comunidade dos 

Países de Língua Portuguesa (CPLP), onde participamos da elaboração do I Portfólio de Perfis 

de Projetos Culturais da Comunidade dos Países de Língua Portuguesa (2010), bem como de 

inúmeras outras ações desenvolvidas pelo Ministério das Relações Exteriores na Europa, na 

África e na América Latina, tendo a cultura, em geral, e a cultura negra, em particular, como 

protagonistas das ações internacionais do Brasil, inaugurando assim um período virtuoso da 

cultura enquanto elemento estratégico para o desenvolvimento do Brasil.  

Logo na apresentação da coletânea de artigos da publicação Cooperação Internacional 

para o Desenvolvimento: desafios no século XXI, as organizadoras afirmam que: “O campo das 

relações internacionais tem sido marcado, desde seu advento, pela dualidade cooperação versus 

conflito” (KRAYCHETE; VITALE, 2013, p. 7). No caso da América Latina, eu afirmaria que 

mais conflitos do que cooperação, dada a natureza com que se deram e têm se dado as relações 

entre colonizadores e colonizados, escravizadores e escravizados. Esse fato histórico não 

impede, no entanto, que haja no cenário internacional, em particular entre os estados latino- 

-americanos, consensos, dentre eles o de que: 

(...) é mais vantajoso buscar a cooperação mútua nos vários temas da agenda 
política mundial – como por exemplo nas áreas de desenvolvimento, direitos 
humanos, meio ambiente – do que arcar com os custos de um conflito [...] 
(KRAYCHETE; VITALE, 2013, p. 7). 

Nesse sentido, Kraychete e Vitale afirmam que os intensos processos de globalização, 

ocorridos no final do século XX, nas suas mais variadas dimensões (comercial, financeira, 

tecnológica, política, cultural, social), acentuando as dificuldades entre “integração e 

fragmentação, interdependência e autonomia, inclusão e exclusão, apontando novas demandas 

para os Estados, é um fato incontornável” (KRAYCHETE; VITALE, 2013, p. 7). Ou seja, os 

critérios econômicos não são mais os únicos marcadores para que a cooperação internacional 



81 

para o desenvolvimento se materialize; há novos padrões no cenário, dentre eles o do 

humanismo e da sensibilidade, assim como o da cultura.  

Ao alinharmos esse novo cenário político das relações internacionais, assim como a nova 

postura do governo brasileiro a partir da gestão do governo do presidente Luiz Inácio  Lula da 

Silva, bem como a sensibilidade dos ministros que ocupavam as pastas da Cultura e das 

Relações Exteriores à época (Gilberto Gil e Celso Amorim, respectivamente), estavam criadas 

as condições para que pudéssemos fazer da Cooperação Internacional Sul/Sul uma ferramenta 

importante para o trabalho cultural e, por consequência, para a formulação de políticas culturais, 

incluindo aquelas voltadas para o público afro-latino, que são o foco desta tese. Essa 

compreensão mais ampla desse novo cenário também está posta por Kraychete e Vitale:  

[...] O quadro se complexifica na medida em que o reposicionamento do Brasil 
na cena internacional envolve atitudes diferenciadas diante dos 
multilaterarismos, das novas configurações regionais, das diferentes 
estratégias de participação no cenário internacional, da gestão de políticas e 
projetos. As marcas de um tempo de redefinições são fortemente sentidas no 
país e nas suas instituições [...] (KRAYCHETTE; VITALE, 2013, p. 7). 

Nas reflexões sobre a Cooperação Sul/Sul, tendo como estudo de caso a cooperação entre 

o Brasil e Moçambique, ficam claras as dificuldades inerentes desse modal de relações 

internacionais. O marco histórico, considerado por todos, é a Conferência Ásia-África, 

realizada em 1955 na cidade de Bandung, conforme afirmam Elsa Souza Kraychete e Elga 

Lessa de Almeida no seu artigo Cooperação Brasil-Moçambique no governo Lula: marcos 

para a compreensão de um discurso:  

[...] Dessa Conferência resultou, além da inspiração para a criação do 
Movimento dos Países Não Alinhados, a ideia de coalização entre países 
terceiro-mundistas para compartilhar e denunciar as dificuldades de resistir às 
pressões das grandes potências, manter a sua independência e opor-se ao 
colonialismo e ao neocolonialismo em um contexto de Guerra Fria [...] 
(KRAYCHETE; ALMEIDA, 2013, p. 240). 

É nessa conferência que se definem os princípios que norteariam as relações entre os 

países terceiro-mundistas, muito embora a preocupação principal ainda serem as questões 

relativas à segurança:  

1) Respeito aos direitos fundamentais; 2) Respeito à soberania e integridade 
territorial de todas as nações; 3) Reconhecimento da igualdade de todas as 
raças e nações, grandes e pequenas; 4) Não intervenção e não ingerência nos 
assuntos internos de outro país; 5) Respeito pelo direito de cada nação 
defender-se, individual e coletivamente; 6) Recusa na participação dos 
preparativos da defesa coletiva destinada a servir aos interesses particulares 
das superpotências; 7) Abstenção de todo ato ou ameaça de agressão, ou do 
emprego da força, contra a integridade territorial ou a independência política 



82 
 

de outro país; 8) Solução de todos os conflitos internacionais por meios 
pacíficos (negociações e conciliações, arbitradas por tribunais internacionais); 
9) Estímulo aos interesses mútuos de cooperação; 10) Respeito pela justiça e 
obrigações internacionais (KRAYCHETE; ALMEIDA, 2013, p. 240).  

Apesar da retórica igualitária e horizontal e da sua ênfase do valor moral na Cooperação 

Internacional para o Desenvolvimento, ainda assim há vários percalços na sua trajetória e que 

têm dificultado as suas ações, particularmente quando se dá na relação Norte/Sul, visto que, 

conforme afirmam as mesmas autoras:   

[...] No caso da ajuda aos países em desenvolvimento, a observância de uma 
série de condicionalidades exigidas aos países beneficiários já demonstrava 
que a ajuda prestada não era isenta de interesses e nem sempre coincidia com 
a real necessidade daquele que buscava ajuda [...] (KRAYCHETE; 
ALMEIDA, 2013, p. 242). 

Um dos esforços que têm sido feitos na Cooperação Sul/Sul é exatamente estabelecer 

novos paradigmas no âmbito dessa cooperação, onde o relacionamento entre os países deva ser 

pautado pela parceria igualitária e “pelo reconhecimento das especificidades (ao invés da 

unidade universalizada) e da capacidade de cada país de desenvolver-se a partir de seus próprios 

valores” (KRAYCHETE; ALMEIDA, 2013, p. 243). A experiência que o Brasil vem tendo na 

cooperação com Moçambique revela, segundo as autoras, que ela tem se dado de forma 

horizontal e que esse formato horizontal, onde não há imposições de condicionalidades, é uma 

novidade na cooperação que vem sendo praticada entre os países em desenvolvimento, mesmo 

não sendo desprovida de interesses políticos e comerciais.  

Também no trabalho intitulado Cartografias de ação na América do Sul: uma proposta 

de abordagem, realizado por Maria Teresa Franco Ribeiro, professora da UFBA e pesquisadora 

do Laboratório de Análise Política Mundial (Labmundo), Adriana Melo, professora visitante 

do Departamento de Geografia (DGEOG/IGC/UFMG), ficcionista, poeta e ensaísta, e Diego 

Silva, graduando em Geografia pela Universidade Federal da Bahia, encontraremos pistas 

importantes para entender que:  

[...] A cidade contemporânea latino-americana, as grandes cidades dos 
mundos do Sul, de modo geral, têm mostrado sua pluralidade cultural, 
econômica, social, política e, também, sua plurinacionalidade, através da 
realização de diversas manifestações por condições dignas de vida [...] 
(RIBEIRO; MELO; SILVA, 2013, p. 269).  

A América Latina tem tido um processo de modernização marcado por diferenças 

econômicas gigantescas, assim como nas dimensões culturais e políticas. Esse processo é fruto 

de uma sociedade fortemente hierarquizada, que reproduz essa hierarquização em todas suas 



83 

atividades. Para compreender melhor essas especificidades é que consideramos interessante 

essa nova dinâmica da cartografia, bem como os seus movimentos, articulações e 

complementaridades. E a dimensão da cultura nessa nova cartografia é fundamental, sendo mais 

importante ainda às culturas afro-latinas, por expressarem manifestações de setores e segmentos 

historicamente excluídos de quase todas as políticas públicas, em especial das políticas púbicas 

de cultura.  

Portanto, a inclusão da dimensão cultural nesse consenso de que a cooperação é mais 

importante do que o conflito, com a introdução das políticas de cultura para os afro-latinos, 

pode ser atribuída a uma questão de percepção política e de senso de oportunidade por parte do 

governo brasileiro, em especial das gestões dos ministros Gilberto Gil e Celso Amorim. Nesse 

sentido, é importante dizer que, apesar dos inúmeros estudos e reflexões críticas sobre a 

Cooperação Internacional para o Desenvolvimento, notadamente no âmbito Sul/Sul, as 

reflexões sobre a importância da cultura nesse campo ainda são muito escassas, mesmo sendo 

a cultura um elemento estratégico para o desenvolvimento dos países no eixo Sul/Sul. Por isso, 

esta pesquisa contribui, de forma inovadora, para a ampliação dessas discussões.  

 
Conclusão 
 

Busquei ao longo deste capítulo demonstrar que a centralidade da cultura nas relações 

internacionais, em particular na América Latina, sempre esteve presente nas relações políticas 

entre as nações, por ser algo incontornável, mas quase sempre de forma subordinada aos 

chamados interesses maiores explicitados no campo da segurança, do comércio e da política 

institucional. A novidade da entrada em cena da cultura, no caso brasileiro, é que ela tenha se 

dado por meio das políticas públicas de cultura para os afro-latinos, tendo em vista as 

singularidades que as cercam, tanto na sua formulação quanto na sua execução, por conta 

também do fato dela ser permeada por discriminações de todas as ordens.  

Ainda assim, as reflexões e estudos aqui apresentados demonstram que, apesar de todas 

as dificuldades relatadas, as políticas culturais podem contribuir não só para o desenvolvimento 

da própria cultura, como também serem parte de uma contribuição civilizatória para o 

desenvolvimento da humanidade e para a superação dessa demanda histórica por igualdade que 

os afro-latinos buscam desde sempre.  

 



84 
 

  

CAPÍTULO III 
 

3. FUNDAÇÃO CULTURAL PALMARES: UM MARCO HISTÓRICO DA 

SOCIEDADE BRASILEIRA 

 
Introdução 
 

Neste capítulo, apresentaremos a história da criação da Fundação Cultural Palmares, com 

destaque para a mobilização realizada no ano do centenário da abolição da escravatura (1988) 

que resultou na sua criação enquanto espaço primordial para que o Estado brasileiro assumisse 

suas responsabilidades no combate ao racismo e na promoção da igualdade, tendo a cultura e 

as manifestações culturais de origem negra como ferramentas centrais.  

Apresentaremos, com breves análises, o cenário político no qual a Fundação Cultural 

Palmares foi gestada e posteriormente criada, ou seja, no bojo dos trabalhos da Assembleia 

Nacional Constituinte de 1988 que nos legou a chamada “Constituição Cidadã”, que pôs fim 

aos 21 anos de ditadura militar que o Brasil vivenciou de 1964 a 1985, e à grande ebulição 

social que o país atravessava naquele momento com a emergência e mobilização de inúmeros 

grupos sociais subalternizados, dentre eles o movimento negro.  

Ainda neste capítulo, será apresentado o conjunto de ações, atividades e eventos que a 

Fundação Palmares de algum modo articulou, participou e/ou apoiou, e que foram referências 

para que a instituição e seus gestores compreendessem melhor a dimensão cultural da afro- 

-latinidade, bem como contribuísse para que a sociedade brasileira, no geral, e a área cultural, 

no particular, também assim o fizessem. 

 
3.1 Fundação Palmares: uma história coletiva para um objetivo coletivo 

 
A Fundação Cultural Palmares é uma instituição vinculada ao Ministério da Cultura do 

Brasil. Criada no dia 22 de agosto de 1988, ano do Centenário da Abolição da Escravatura no 

Brasil, por meio da Lei n° 7.668, de 22 de agosto de 1988, durante a gestão do presidente da 

República José Sarney.  

O ano de criação da Fundação Palmares possui um caráter histórico e emblemático para 

a democracia no Brasil. Foi o ano da aprovação da Assembleia Nacional Constituinte – a 



85 

chamada Constituição Cidadã, fruto da mobilização e organização de inúmeros movimentos 

sociais e políticos, assim como de direitos individuais e coletivos que estavam represados na 

sociedade brasileira, por conta da ditadura militar que vitimou o país ao longo de 21 anos 

(1964/1985). Foi também o ano do Centenário da Abolição da Escravatura no Brasil, fato 

histórico que mobilizou milhares de ativistas do Movimento Negro Brasileiro, bem como parte 

da sociedade, para a celebração/contestação da referida data, exigindo que o Estado brasileiro 

adotasse medidas concretas para a superação das consequências nocivas do período 

escravocrata, ou seja, o preconceito, a discriminação e o racismo.  

É desse movimento amplo em torno da retomada do Estado Democrático de Direito e 

da liberdade de expressão no país que o Movimento Negro Brasileiro emergiu de forma 

vigorosa, juntamente com outros movimentos sociais, ao final dos anos 1970. Nesse sentido, 

a criação da Fundação Palmares é parte indissociável da luta democrática ocorrida no Brasil 

pela derrubada da ditadura militar e retomada da democracia. Ou seja, a Fundação Palmares 

simboliza a um só tempo a luta pela igualdade racial, social e a defesa da diversidade 

cultural. É nesse contexto que a Fundação Cultural Palmares assume, a partir de então, a 

liderança dos debates que envolvem as questões raciais no campo da cultura, assim como 

na sociedade brasileira em geral. Em certa medida, toma para si a atribuição de discutir as 

políticas públicas para a redefinição do papel do Estado brasileiro na luta contra o racismo 

e na promoção da igualdade racial no país. 

Para compreendermos a importância da Fundação Palmares naquele contexto da luta 

política no Brasil, é preciso que compreendamos também a dinâmica que presidia o Movimento 

Negro Brasileiro naquele período e os impactos que causaram no seu interior a proposta de 

criação de uma instituição que ocuparia um espaço dentro da estrutura do Estado brasileiro para 

tratar das questões de ordem cultural e racial da comunidade negra. Daí ser fundamental analisar 

as condições objetivas que possibilitaram a criação da Fundação Palmares naquele momento. 

Uma breve análise e algumas considerações sobre as polêmicas e conflitos que a proposta de 

criação da Fundação Palmares causou no seio do Movimento Negro Brasileiro, até sua 

aprovação em 22 de agosto de 1988, são mais do que necessárias; trata-se de uma condição 

incontornável para esta pesquisa.  

Muito distinto do que está no imaginário da sociedade, o Movimento Negro Brasileiro 

sempre foi composto de várias tendências e visões, muitas vezes antagônicas, na compreensão 

da realidade e do encaminhamento das soluções para o enfrentamento do racismo no Brasil. 

Esse fenômeno não é novo nem exclusivo desse movimento, em verdade está presente na 



86 
 

maioria dos movimentos sociais organizados, a exemplo do das mulheres, dos sem-terra, do 

ambientalista etc. As razões dessas divisões não serão aqui aprofundadas por não serem o objeto 

desta pesquisa, mas possuem fatores e origens distintos que transitam entre as opções 

ideológicas, religiosas, culturais, regionais e históricas.  

Por isso mesmo, vamos nos valer da conceituação de movimento negro que o professor, 

historiador e escritor Joel Rufino dos Santos (ex-presidente da Fundação Cultural Palmares, 

1994-1996) expressava em seus escritos, assim como Fernanda Barros dos Santos, doutora em 

Ciência Política pela Universidade Federal Fluminense (UFF) e professora na Universidade 

Federal do Rio de Janeiro (UFRJ), apresenta no seu artigo na revista Tempo & Argumento. 

Movimento Negro é: 

[...] todas as entidades, de qualquer natureza, e todas as ações, de qualquer 
tempo (aí compreendidas mesmo aquelas que visavam à autodefesa física 
e cultural do negro), fundadas e promovidas por pretos e negros [...]. 
Entidades religiosas (como terreiros de candomblé, por exemplo), 
assistenciais (como as confrarias coloniais), recreativas (como “clubes de 
negros”), artísticas (como os inúmeros grupos de dança, capoeira, teatro, 
poesia), culturais (como os diversos “centros de pesquisa”) e políticas 
(como o Movimento Negro Unificado); e ações de mobilização política, de 
protesto antidiscriminatório, de aquilombamento, de rebeldia armada, de 
movimentos artísticos, literários e ‘folclóricos’ – toda essa complexa 
dinâmica, ostensiva ou encoberta, extemporânea ou cotidiana, constitui 
movimento negro (SANTOS, 2018, p. 114-182). 

Portanto, sempre que utilizarmos as expressões “Movimento Negro Brasileiro” ou 

“Movimento Negro” neste trabalho, levaremos em conta essa multiplicidade de entidades e 

ações que a conceituação expressa por Joel Rufino abrange.  

O ano de 1988, no Brasil, foi emblemático. Não apenas por conta da aprovação da nova 

Carta Constitucional, que restaurou a democracia plena no Brasil. Mas também, pelo conjunto 

de direitos que foram reconquistados após terem sido suprimidos pelo regime autoritário, a 

exemplo da liberdade de expressão, a eleição direta em todas as esferas públicas, o 

reconhecimento das terras remanescentes de quilombos e a inscrição no texto constitucional do 

racismo enquanto crime inafiançável. Em 1988, celebrou-se também o Centenário da Abolição 

da Escravatura no Brasil, fato histórico dos mais relevantes para a comunidade negra e a 

sociedade brasileira, por conta da longevidade com que a escravatura se fez presente no país. 

Este fato provocou uma profunda discussão, em particular nos campos acadêmicos, políticos e 

da militância antirracista brasileira, por conta das distintas visões existentes sobre o papel que 

a Abolição da Escravatura teve para a libertação dos escravizados brasileiros. Em 1988, o Brasil 

fervilhava, de um lado com as discussões sobre a Constituinte, enquanto na comunidade negra 



87 

e entre seus aliados, ocorriam centenas de seminários, encontros, passeatas, debates, 

manifestações, lançamento de livros e publicações as mais diversas por todos os cantos do país, 

em torno do tema do Centenário da Abolição da Escravatura, e de como esse fato histórico 

deveria ser analisado, interpretado, enfrentado e superado. 

Teses e abordagens as mais distintas foram exaustivamente debatidas. Desde aquelas que 

negavam pura e simplesmente a Lei Áurea como marco formal do término da escravidão no 

país, àquelas que consideravam importante o ato formal da libertação dos escravizados, mas 

que também criticavam as insuficientes ou quase inexistentes medidas adotadas pelo Estado 

brasileiro para a mitigação dos danos causados pela escravidão, até aquele momento. Havia 

também aquelas que representavam a narrativa oficial do Estado brasileiro e que pregavam e 

defendiam a existência de uma democracia racial no país e que por isso mesmo o racismo seria 

um assunto superado. Para essa corrente, a discussão sobre o centenário era inoportuna, além 

de correr o risco de introduzir o ódio racial no seio da sociedade brasileira, a exemplo do que 

ocorria na sociedade norte-americana, causando assim transtornos indesejáveis para o Brasil. 

Nos embates ocorridos ao longo do ano de 1988, praticamente todos os segmentos do 

Movimento Negro Brasileiro participaram ativamente dessa discussão. Parte dele se posicionou 

de forma clara e contrária diante da proposta de criação de um órgão no aparelho do Estado 

brasileiro para tratar das questões raciais de maneira mais sistemática. Esse segmento 

considerou que aquele gesto do governo federal poderia ser uma manobra do governo de então 

(José Sarney, 1985/1990) para conter e manipular o movimento negro que estava em pleno 

processo de ascensão na luta de combate ao racismo. Uma preocupação que era legítima e 

plausível, visto que o Estado brasileiro sempre negou a existência do racismo no Brasil. Mas, 

havia outra questão grave. Esse segmento do Movimento Negro Brasileiro, particularmente 

aquelas instituições e lideranças mais ideologizadas e ligadas à esquerda, sempre viu o 

movimento cultural com desconfiança e até mesmo com preconceito. A cultura e as entidades 

culturais de origem negra eram vistas por esses segmentos, naquele momento, como se fossem 

a versão alienada, no campo da negritude, daquilo que a esquerda clássica no Brasil (partidos 

comunistas) intitulava pejorativamente de “ópio do povo”, que era a religião. Assim, a cultura 

e as entidades culturais da comunidade negra também eram vistas, em certa medida, como 

mecanismos alienantes da luta política. Dessa concepção “ortodoxa” da política também vinha 

grande parte da resistência à criação de uma instituição que tivesse como característica central 

a Cultura – e a Palmares era antes de tudo uma Fundação Cultural.   



88 
 

Para melhor entendimento dessa questão, que mobilizou parte significativa do movimento 

negro de então em discussões ácidas, entrevistei para minhas pesquisas sobre a Fundação 

Cultural Palmares algumas personalidades e lideranças que tiveram, à época, influência direta 

na consolidação da proposta de sua criação.  

Carlos Moura, membro da Comissão Brasileira Justiça e Paz, da Confederação Nacional 

dos Bispos do Brasil (CNBB), ativista do movimento negro e um dos mais ativos articuladores 

para a criação da Fundação Cultural Palmares, assim se pronunciou em entrevista ao autor:1  

Produziram-se conteúdos destinados ao resgate dos valores: culturais, 
políticos, econômicos, religiosos, além de outros, trazidos ao Brasil por 
africanos e africanas escravizados, todos formadores da sociedade brasileira. 
Nasciam, assim, os conceitos que deram origem aos principais fundamentos 
da Fundação Cultural Palmares (MOURA, 2020). 

O ex-ministro da Cultura Gilberto Gil, que foi membro do Conselho Consultivo do 

Programa Nacional do Centenário da Abolição da Escravatura, afirmou o seguinte: 

A criação da Fundação Palmares foi uma resposta aos anseios dos povos 
negros e negro-mestiços quanto ao reconhecimento da importância da sua 
história, sua obra e sua cultura na formação do Brasil. Estavam ali presentes 
os conceitos de resgate e de legado. A sua missão seria o trabalho permanente 
para a afirmação desse reconhecimento. A visada era o fortalecimento do elo 
necessário passado/presente/futuro na constituição da ação negra como parte 
essencial da nação brasileira (GIL, 2019).2 

Outro integrante importante desse conselho, o ativista político e cultural João Jorge dos 

Santos Rodrigues, ex-presidente do Grupo Cultural Olodum e atual presidente (2023-) da 

Fundação Cultural Palmares, também se manifestou sobre aquele momento histórico, 

afirmando:  

[...] a crítica à cultura era uma crítica que não procedia. Um gaúcho, Oliveira 
Silveira, mostrou isso. Ele, um poeta, um homem da cultura, foi quem propôs 
o Dia Nacional da Consciência Negra. O Olodum e o Ilê participaram de várias 
ações, nos anos 80 e anos 90, significativas para a comunidade negra. O GTI 
(Grupo de Trabalho Interministerial) é um exemplo. [...] A abertura de 
embaixadas no continente africano, o apoio do Banco do Brasil e da Caixa 
Econômica às ações do movimento negro [...]. 

[...] há um certo setor da militância, dez, quinze, vinte por cento, que parece 
que torce para que nada funcione, torce para que nada dê certo, sob pena de 
tirar esse patrimônio do lugar de fala de alguns. Nós temos problemas, nós 
resolveremos os problemas com a dinâmica que a sociedade brasileira permite 
(RODRIGUES, 2019). 

 
1 Algumas das entrevistas citadas nesta pesquisa foram concedidas ao autor antes do início do doutorado, quando da realização 

da minha dissertação de mestrado (2020). Devido a esse fato, as datas de algumas delas são anteriores ao início do doutorado. 
2 Entrevista concedia ao autor em 2019 para o mestrado, autorizada para utilização nesta tese de doutorado em 2024. 



89 

A criação e composição do Conselho Consultivo do Programa do Centenário da Abolição 

da Escravatura, realizada pelo governo federal, conforme Portaria nº 314, de 14 de julho de 

1987, publicada pelo então ministro da Cultura Celso Furtado, é reveladora, por si só, da 

importância que esse conselho teve para a aprovação da Fundação Palmares, enquanto 

instituição do Estado brasileiro. Havia a participação de dezenas de membros da sociedade civil, 

em sua grande maioria representantes respeitados do Movimento Negro Brasileiro.  

Lideranças do movimento negro, personalidades e religiosos/as, como Ana Célia da Silva, 

do MNU, Adão Ventura, poeta e escritor, o embaixador Alberto da Costa e Silva, Barbosa Lima 

Sobrinho, presidente da Associação Brasileira de Imprensa (ABI), Carlos Alves Moura, da 

Comissão de Justiça e Paz da Igreja Católica, reverendo Santana, do Conselho Mundial de 

Igrejas, João Jorge dos Santos Rodrigues (presidente do Olodum), o deputado federal Abdias 

Nascimento, a deputada federal Benedita da Silva (PT), o deputado federal Paulo Paim (PT), 

Lélia Gonzales, ativista feminina, Edmilson Valentim (PCdoB), o deputado federal Carlos 

Alberto Caó (PDT), Clóvis Moura (antropólogo), Cândido Mendes (escritor), Mestre Didi 

(sacerdote), Décio Freitas (historiador), Gilberto Gil (cantor), José Carlos Capinam (poeta), 

Joel Rufino dos Santos (historiador), Marcos Terena (indígena), Martinho da Vila (cantor), Mãe 

Stella de Azevedo (sacerdotisa), Milton Gonçalves (ator), Zezé Mota (atriz), dentre outros, 

contribuíram decisivamente para consolidar a ideia de que era importante construir e deixar um 

legado institucional do Centenário da Abolição da Escravatura e assim dar a consistência social 

necessária para a responsabilização do Estado brasileiro do seu papel fundamental, por meio de 

políticas públicas a serem adotadas no combate ao racismo e na promoção da igualdade racial. 

Na instalação do Conselho, ocorrida no dia 21 de março de 1988, data em que as Nações 

Unidas celebram o “Dia Internacional Pela Eliminação da Discriminação Racial”, o presidente 

Sarney consolidou o processo, afirmando: 

Não cabe ao Estado brasileiro conduzir as comemorações do Centenário 
da Abolição da Escravatura como se detivesse ele a chave de interpretação 
da nossa história. Determinei ao ministro da Cultura, Dr. Celso Furtado, 
que as comissões criadas para esse propósito funcionassem tão somente 
como órgãos de apoio às próprias iniciativas da sociedade, à militância dos 
movimentos negros e aos projetos por eles mesmos propostos em todo o 
território nacional, em simpósios, debates, seminários, conferências, 
publicações e outras manifestações. Quando necessário, esse apoio será 
também material. E, por isso, estou abrindo um crédito especial para as 
comemorações (BRASIL, 1988). 

Com esse discurso e as alianças construídas no seio do Movimento Negro Brasileiro 

estava consolidada a criação da Fundação Cultural Palmares, e coube ao Parlamento sua 



90 
 

aprovação no dia 20 de abril de 1988, por meio do Projeto de Lei no 549/1988, enviado pelo 

Executivo.  

Um detalhe importante desse processo é que apesar das inúmeras resistências 
que havia no Parlamento, o projeto foi aprovado praticamente por 
unanimidade, tendo como único voto contrário o do representante do Partido 
dos Trabalhadores (PT), que por meio do seu líder de então, o deputado federal 
Eduardo Jorge, justificou o seu voto contrário por estar seguindo a orientação 
do Conselho do Negro, órgão interno do partido. Faziam parte daquela mesa 
diretora: Arnaldo Faria de Sá, (PTB), Carlos Alberto Caó dos Santos (PDT), 
Eduardo Jorge (PT), Aldo Arantes (PCdoB), Augusto Carvalho (PCB), 
Siqueira Campos (PDC), Inocêncio de Oliveira (PDS), Genebaldo Correia 
(PMDB), Gerson Peres (PDS) e César Maia (PDT) (ARAÚJO, 2020, p. 55). 

            Portanto, a Fundação Cultural Palmares não é uma instituição qualquer, criada a partir 

do bolso do colete de um político sagaz, um burocrata esperto ou um ministro sensível. É fruto 

de um movimento amplo, diverso e de um momento histórico singular na trajetória do país. A 

Palmares é filha dileta da grande mobilização nacional que empolgou o país em 1988, no qual 

as mulheres, os movimentos dos direitos humanos, da defesa das crianças e combate à 

intolerância religiosa se uniram aos partidos políticos, para defender o retorno da democracia 

ao nosso país. A Palmares é a vitória mais importante do Movimento Negro Brasileiro no século 

XX. Teve origem na sociedade, foi aprovada pelo Congresso Nacional e foi a primeira 

instituição do Estado brasileiro incumbida de elaborar políticas públicas de combate ao racismo 

e promoção da igualdade, a partir da valorização, preservação e difusão das manifestações 

culturais de origem negra no país.  

            A Fundação Cultural Palmares assume, a partir de então, a liderança dos debates que 

envolvem as questões raciais no campo cultural. Toma para si a atribuição de discutir as 

políticas públicas para a redefinição do papel do Estado brasileiro na luta contra o racismo e na 

promoção da igualdade racial. Torna-se protagonista de uma história permeada por sucessos, 

mas também por equívocos e traumas. Foi a primeira instituição pública a debater as cotas nas 

universidades. Coordenou os debates e assumiu a liderança da participação brasileira na III 

Conferência Mundial contra o Racismo, em Durban, África do Sul, em 2001. Liderou a 

campanha pelo combate à intolerância religiosa. Coordenou, juntamente com o Ministério das 

Relações Exteriores, a II Conferência de Intelectuais da África e da Diáspora, realizada pela 

Unidade Africana e pela ONU. Publica centenas de livros para a formação de professores e 

lideranças, para atender à Lei no 10.639/2003. Certificou, até agora, mais de 5.000 comunidades 

remanescentes de quilombos, possibilitando-lhes o acesso aos bens e serviços públicos, além 



91 

do direito à cidadania. Essas e muitas outras iniciativas que reafirmam a contribuição da cultura 

negra na formação do Brasil tiveram a ação consciente da Palmares. 

          No entanto, a Fundação Palmares também viveu momentos de angústia e incertezas em 

vários momentos da sua existência, quando por várias vezes teve o seu funcionamento 

questionado, seja pelo por órgãos de controle do aparelho do Estado, seja por parlamentares e 

setores conservadores da sociedade brasileira, que viam na ação da Fundação Palmares o uso 

indevido de recursos orçamentários e financeiros do Estado. Mais recentemente, até mesmo 

dirigentes da própria instituição contribuíram para essa visão negativa da Fundação e puseram 

em dúvida a missão da Palmares, ao acusarem-na de, ao longo dos últimos anos, estar a serviço 

de um único campo ideológico da sociedade brasileira – o chamado “marxismo cultural”.3 

Na quadra atual, a Fundação tem procurado o diálogo com as comunidades negras da 

América Latina, além da intensificação das suas ações junto aos países africanos, em particular 

os países de língua portuguesa, na busca de fortalecer suas raízes comuns. 

  
3.2    Fundação Palmares: um espelho da luta contra o racismo institucional  

no Brasil 

            
Logo após a aprovação da criação da Fundação Cultural Palmares pelo Congresso 

Nacional, interesses e reivindicações da comunidade negra brasileira, que estavam represados 

de há muito, foram quase que automaticamente direcionados para a instituição que nascia. Até 

porque, a Fundação Palmares na sua criação exibia objetivos bastante abrangentes, embora 

voltados para a área cultural, a exemplo do artigo primeiro do seu estatuto: “Promover a 

preservação dos valores culturais, sociais e econômicos decorrentes da influência negra na 

formação da sociedade brasileira.”4  

Nessa formulação cabia quase tudo. Desde a defesa dos territórios remanescentes de 

quilombos até o intercâmbio cultural entre o Brasil e o continente africano. Além disso, havia 

uma enorme expectativa para com a instituição, tendo em vista o seu pioneirismo. Afinal, os 

 
3 Marxismo cultural: o “marxismo cultural” é o que se pode chamar de uma “teoria da conspiração” que foi difundida pelo 

conservadorismo da extrema direita estadunidense a partir dos anos 1990. Trata-se de uma forma de marxismo, como alegam 
esses grupos conservadores, que engloba termos econômicos a termos culturais via Escola de Frankfurt. Segundo os 
extremistas de direita, o “marxismo cultural” teria se infiltrado nas sociedades ocidentais com o objetivo final de destruir suas 
instituições e valores tradicionais através do estabelecimento de uma sociedade global, “igualitária” e multicultural (LOPES, 
2019; SCHMIDT, SANTOS, 2019). 

4 Links do Estatuto e do Regimento Interno da Fundação Cultural Palmares: Disponível em: https://www.planalto.gov.br/ 
ccivil_03/leis/l7668.htm. Acesso em: 13 jan. 2025. Disponível em: https://www.gov.br/palmares/pt-br/midias/arquivos-
menu-acesso-a-informacao/legislacao/regimento-interno-anexo.pdf. 

 

https://www.planalto.gov.br/%20ccivil_03/leis/l7668.htm
https://www.planalto.gov.br/%20ccivil_03/leis/l7668.htm
https://www.gov.br/palmares/pt-br/midias/arquivos-menu-acesso-a-
https://www.gov.br/palmares/pt-br/midias/arquivos-menu-acesso-a-


92 
 

tempos eram de redemocratização da sociedade e a esperança era grande. Em verdade, a 

Fundação Palmares tentou ser uma espécie de “abre alas” do grande desfile de reivindicações 

que a comunidade negra tinha acumulado ao longo dos últimos 100 anos pós-abolição da 

escravatura. Não fosse o racismo institucional arraigado nas estruturas de governo do país, teria 

conseguido responder a contento esses desafios; não fossem os entraves, as resistências e quase 

nenhum recurso orçamentário/financeiro destinado à instituição no processo de materialização 

da decisão política adotada pelos parlamentares de criação da instituição.  

            Por conta dessa ação silenciosa, porém eficiente, muito da energia daqueles que estavam 

dispostos a transformar em realidade o sonho de milhões de afro-brasileiros teve que ser 

desviado para ações comezinhas de manutenção da frágil estrutura administrativa. Para tanto, 

o movimento negro teve que contar com muita determinação e habilidade no seu enfrentamento 

e superação. Segundo a pesquisadora Fabiana Guimarães Xavier afirma em sua dissertação de 

mestrado, a precariedade é mais visível ao se analisar os orçamentos da Fundação Palmares ao 

longo dos anos.   

Embora a Palmares tenha sobrevivido aos desmanches e negligência dos 
órgãos de cultura, ainda hoje não ocupa, dentro da estrutura política e 
institucional do Estado, o mesmo lugar de importância que a cultura negra tem 
para a formação e desenvolvimento da cultura no Brasil, o que fica muito claro 
quando analisamos os orçamentos da instituição (XAVIER, 2018, p.17). 

            Para que tenhamos ideia da fragilidade material que a Fundação Palmares viveu nos 

seus primeiros dias, Xavier nos informa: 

Com orçamento inicial de CZ$ 7.000.000,00 (sete milhões de cruzados) – 
o equivalente a R$ 850.982,48, em moeda atual – sendo CZ$ 5 milhões 
para a constituição inicial do patrimônio da Fundação e para as despesas 
iniciais de instalação e funcionamento e a quantia de CZ$ 2.000.000,00 
(dois milhões de cruzados) destinados ao patrimônio da Fundação Cultural 
Palmares, a FCP inicia seus trabalhos, instalada no subsolo de um prédio, 
ocupando uma área de 1.300 m² e em condições precárias de 
funcionamento (XAVIER, 2018, p. 34). 

Em 12 de julho de 1989, o presidente nomeado da Fundação Cultural Palmares, Carlos 

Alves Moura, publicou portaria tornando público “os critérios básicos para operacionalizar o 

processo de implantação do quadro de pessoal da FCP”. O processo seletivo previa o 

aproveitamento de servidores federais efetivos e de servidores que estavam prestando serviço 

ao Programa Nacional Centenário da Abolição de Escravatura. Os candidatos a integrar o 

quadro funcional da Palmares seriam escolhidos por comissão avaliadora, que obedeceria como 

referência primeira critérios como formação “latu sensu”, experiência profissional e 

necessidades específicas da Fundação.  



93 

Ou seja, quase um ano após sua criação pelo Congresso Nacional, a FCP só existia 

cartorialmente e não possuía qualquer estrutura administrativa ou física para o seu 

funcionamento. Mas as tentativas de impedir o funcionamento da Fundação Palmares não 

cessavam por aí, e o processo seletivo, para composição do quadro de funcionários do órgão, 

foi barrado pelo Ministério da Administração, que entendia que a investidura para os cargos só 

poderia ocorrer mediante concurso público, posto que assim determinava a Constituição 

Federal então aprovada em 1988. Para Moura, “buscava-se uma filigrana administrativa para 

impedir o funcionamento da instituição afro-brasileira” (MOURA, 2020). Dessa forma, a FCP 

começou os seus trabalhos com quadro de servidores absolutamente reduzido, em espaço físico 

precário e contando apenas com os integrantes do Procen (Programa do Centenário da 

Abolição).  

E, mais uma vez, Carlos Moura e sua equipe tiveram que buscar aliança e apoio de setores 

do movimento negro e daqueles aliados políticos que trabalhavam no campo da cultura negra, 

assim como no Parlamento, para não só resistir tanto à inanição orçamentária/administrativa de 

que a FCP padecia quanto ao boicote político que havia recrudescido no Congresso Nacional.   

Entre as instituições vinculadas do Ministério da Cultura, a Fundação Casa de Rui 

Barbosa e a Fundação Cultural Palmares, que é responsável pela Preservação do Patrimônio 

Cultural Brasileiro bem como de promover e preservar a cultura de origem negra no Brasil, são 

as instituições com os menores orçamentos nesse período. 

Se compararmos o orçamento da Palmares com a previsão de recursos do MinC, essa 

diferença fica ainda mais gritante. Como podemos observar na tabela abaixo, uma pequena 

parte dos recursos do Ministério são destinados à Fundação. 

Quadro 1 – Comparativo da previsão orçamentária do MinC e da FCP (2003-2010) 

Ano MinC FCP % 

2003 924.508.189,95 32.542.946,91 3,520% 

2004 1.011.033.694,76 45.449.236,56 4,495% 

2005 1.280.931.122,30 34.795.540,01 2,716% 

2006 1.368.102.967,64 27.444.235,41 2,006% 

2007 1.289.356.356,33 42.983.946,55 3,333% 

2008 2.053.126.270,57 61.493.335,26 2,995% 

2009 2.283.276.235,57 34.192.921,59 1,497% 

2010 3.589.805.649,82 35.777.511,4 0,996% 
Fonte: XAVIER, 2018, p.115. 



94 
 

Se analisarmos as previsões orçamentárias do MinC e Palmares com um pouco mais de 

atenção, veremos que a evolução percentual do orçamento da Fundação Cultural Palmares, em 

relação aos recursos totais do Ministério da Cultura, é abaixo da variação do MinC. No Quadro 

1 acima, constatamos que, no período de 2003/2010, excetuando alguns picos como nos anos 

de 2003, 2004, 2007 e 2008, onde a transferência de recursos do MinC para a Palmares previstos 

em LOA atingiram uma média de 3,5%, nos demais anos o crescimento da previsão 

orçamentária da Palmares em relação ao MinC gira em torno de 1,3%, em média. 

Mas, é em 1990, na gestão do presidente Fernando Collor de Mello, que a Fundação 

Palmares vive sua primeira grande crise. Assim relatada pelo ex-presidente da instituição Carlos 

Moura:  

Em março de 1990, a nova administração propõe a extinção sumária da 
Fundação Cultural Palmares. Foi preciso encetar uma campanha na Câmara 
dos Deputados para evitar o pior. Corria-se o risco de se perder uma instituição 
legitimada por segmentos discriminados. Uma instituição destinada, entre 
outros pressupostos, a resgatar e consolidar o patrimônio histórico afro- 
-brasileiro; fomentar o desenvolvimento humano das comunidades negras no 
Brasil; impulsionar e apoiar lideranças comunitárias negras; fomentar o 
desenvolvimento humano das comunidades remanescentes dos quilombos 
(MOURA, 2008, p. 14). 

          Segundo Xavier, no ano de 1991, o orçamento da Fundação Palmares é reduzido a mais 

de um terço dos recursos do exercício anterior:   

Fernando Collor de Mello, então presidente do Brasil, extingue o Ministério 
da Cultura e várias de suas instituições vinculadas, mas, por interesses 
políticos e pessoais, relativos a negociações com empresários do ramo 
açucareiro de Alagoas, mantém a Fundação Cultural Palmares. No entanto, 
esse corte orçamentário brusco denota a tentativa de inviabilizar o trabalho do 
único órgão federal responsável por proteger e promover a cultura negra no 
país, um indício de como o racismo estava impregnado nas instituições 
públicas e de como o Estado, mesmo mantendo a Palmares, deixava claro que, 
naquele momento, o nível de importância da instituição, bem como de todo 
campo cultural, era baixíssimo para o governo. (XAVIER, 2018, p.119)  

          Esse risco identificado por Moura tem pairado como uma sombra ao longo de toda a 

existência da Fundação Palmares. Outros episódios demonstram isso com clareza, a exemplo 

do ocorrido em 2002, durante o período de transição para o governo Lula (2003/2006), quando 

setores do Partido dos Trabalhadores, vinculados ao grupo que estava formulando a estrutura 

administrativa da Seppir (Secretaria Especial de Promoção de Políticas para Igualdade Racial), 

apresentaram a proposta para que a Fundação Palmares saísse do âmbito do Ministério da 

Cultura e fosse incorporada à estrutura da Seppir, tendo em vista as várias interfaces que havia 

entre o trabalho dessa nova secretaria e a Fundação Palmares, a exemplo do combate à 



95 

intolerância religiosa e a defesa das terras remanescentes de quilombos. Fato este que causou 

forte reação não só em vários segmentos culturais do Movimento Negro Brasileiro, assim como 

o próprio ministro da Cultura Gilberto Gil reagiu duramente à proposta, que posteriormente 

veio a ser abandonada.  

          O período de funcionamento mais tranquilo e produtivo da Fundação Palmares, e não à 

toa, é o período quando a instituição consegue exercitar com maior presteza o cumprimento da 

sua missão, mesmo com as dificuldades orçamentárias, são os dois governos do presidente Lula, 

nos quais estiveram à frente do Ministério da Cultura dois ministros sensíveis e engajados na 

luta antirracista: Gilberto Gil e Juca Ferreira, ambos baianos. Isso porque, a Fundação Palmares 

não só contou com o apoio irrestrito do ponto de vista institucional do Ministério da Cultura, 

particularmente no tocante as suas ações no plano internacional, bem como na suplementação 

das suas verbas orçamentárias, realizadas a partir das descentralizações de recursos oriundos do 

próprio gabinete ministerial. Além disso, esses ministros puseram o seu capital político e 

simbólico à disposição da Palmares para que ela pudesse impulsionar ações importantes tanto 

internamente como externamente.  

Dois exemplos foram marcantes nesse sentido: a participação da Fundação Palmares 

como coordenadora das atividades culturais da II Conferência dos Intelectuais da África e da 

Diáspora, realizada na cidade do Salvador/Bahia/Brasil, em 2006, que contou com a presença 

de mais de 3.000 intelectuais afrodescendentes, assim como de 13 chefes de Estado, dentre eles 

o presidente da República Luiz Inácio Lula da Silva. E a coordenação do III Festival Mundial 

de Artes Negras (Fesman), realizado em Dakar/Senegal, no ano de 2010, que contou com uma 

delegação de 465 artistas e intelectuais brasileiros.  

No campo específico de nossa análise sobre o trabalho da Fundação Palmares na América 

Latina, o I e II Encontro Ibero-Americano de Ministros da Cultura da América Latina para uma 

Agenda Afrodescendente nas Américas foram ações marcantes da instituição, visto que 

produziram dois documentos importantes, aprovados por unanimidade pelos ministros da 

Cultura e representantes dos países presentes para nortear ações conjuntas e articuladas entre 

os países latino-americanos na preservação, valorização e difusão das manifestações culturais 

de origem negra da região, assim como por parte dos organismos multilaterais presentes nos 

referidos encontros, a exemplo da Unesco, da Organização dos Estados Ibero-Americanos e 

Secretaria-Geral Ibero-Americana e da Associação Espanhola de Cooperação Internacional 

para o Desenvolvimento. O primeiro encontro foi realizado em Cartagena das Índias, na 



96 
 

Colômbia (16 a 18 de outubro de 2008), e o segundo, na cidade de Salvador, Bahia (24 a 26 de 

maio de 2010). 

Outras iniciativas relevantes da Fundação Palmares, no campo da América Latina, foi  a 

criação do I Observatório Afro-Latino (em 2008), o I Seminário Internacional Intercâmbios 

Afro-Latinos, realizado nas cidades do Rio de Janeiro e Salvador, de 2 a 8 de agosto de 2007, 

além dos eventos que foram derivados dos protocolos firmados pela Fundação Cultural 

Palmares, Ministério da Cultura e Ministério das Relações Exteriores do Brasil, como 

exposições, palestras, oficinas e publicações sobre a temática afro-latina, nos Estados de 

Alagoas, Rio de Janeiro e Bahia, além das cidades de Quito e Esmeralda, no Equador.    

Também nesse período, avanços importantes foram realizados, a exemplo da instalação 

da Fundação em um novo espaço, com as condições físicas adequadas para o seu 

funcionamento, e da reforma administrativa que deu à Fundação Palmares uma estrutura 

funcional e de recursos humanos mínima para o desempenho das suas atividades. Entretanto, 

ainda assim, a instituição sofreu fortes resistências na sua atuação junto a setores 

governamentais importantes como a área da educação, como por exemplo: A Lei no 

10.639/2003, que estabelece obrigatoriedade do ensino da História da África e da Cultura Afro- 

-brasileira, é um exemplo clássico. Sua implementação encontra resistências até os dias atuais, 

conforme afirmam Débora Kelly Ferreira Vasconcelos e Patrícia Formiga Maciel Alves, da 

Universidade Federal de Pernambuco, no artigo: As dificuldades de implementação das leis 

10.639/03 e 11.645/08 no ambiente escolar (2024);5 o gabinete institucional da Presidência da 

República (que interferiu diretamente na elaboração das portarias de titulação das terras 

remanescentes de quilombos, referente ao Decreto no 4.877/2003); e a área da infraestrutura – 

com insuficiência permanente no quantitativo de servidores, bem como o diminuto orçamento 

da Fundação Palmares (XAVIER, 2018) –, revelando o grau de dificuldade ainda existente no 

campo institucional diante da luta para a superação do legado discriminatório que a escravidão 

deixou ao país.   

Nos governos da presidente Dilma Rousseff (2011/2016), foi retomado o caráter restritivo 

e de pouca importância no trato do governo federal para com a Fundação Palmares, que ocorria 

nos governos anteriores ao do presidente Lula. A presidente tratou a Fundação Palmares e, de 

modo mais amplo, a questão racial como classicamente a esquerda a tratava nos anos 

1970/1980, colocando-a no campo da pobreza. Esse posicionamento retomava um discurso 

 
5 Disponível em: https://doi.org/10.14393/REPOD-v13n2a2024-69548. Acesso em: 15 jan. 2025. 

https://doi.org/10.14393/REPOD-v13n2a2024-69548


97 

anacrônico do ponto de vista racial, pois considerava que, resolvendo-se a questão da pobreza, 

seria resolvida a questão racial. Como se a questão racial brasileira pudesse ser resolvida 

exclusivamente com a dimensão econômica, fato este largamente contestado por análises e 

estudos de vários segmentos e intelectuais da luta de combate ao racismo no Brasil e no mundo. 

E, mais uma vez, a instituição teve enormes dificuldades para o desenvolvimento das suas 

atividades, notadamente no campo das ações vinculadas aos territórios remanescentes de 

quilombos, que passaram a ser objeto de questionamentos, notadamente dos setores militares 

do seu governo.   

No entanto, é na gestão do então presidente da República, Jair Bolsonaro, e do então 

presidente da Fundação Palmares, Sérgio Camargo, que a instituição sofreu o ataque mais 

violento, severo e sistemático nos seus 36 anos de existência. Em verdade, a Fundação Palmares 

foi o alvo principal para os experimentos de desconstrução de toda e qualquer política pública 

vinculada à cultura no âmbito do governo federal. Durante os quatro anos da gestão do então 

presidente da República, a Fundação Palmares foi alvo do mais profundo processo de desmonte 

que uma instituição pública poderia sofrer no aparelho do Estado.  

O que ocorreu na Fundação Palmares, no período de 2019/2022, foi algo mais letal do 

que a maldade de um dirigente mal-intencionado ou de uma mera perda de prioridade das 

questões relativas à promoção da cultura negra no país. Promoveu-se a destruição de um 

símbolo de luta e resistência, dos sonhos de igualdade, diversidade, fraternidade e de respeito 

ao outro, à religião do outro, à origem do outro. O objetivo fundamental era deixar claro que a 

missão para a qual a Fundação Palmares tinha sido criada não cabia nos princípios norteadores 

da gestão pública do então presidente da República, e para tanto era necessário desconstruir 

tijolo por tijolo tudo aquilo que representasse, mesmo que simbolicamente, os princípios de 

liberdade, igualdade e fraternidade.  

É bem verdade que esse objetivo de destruição das políticas públicas estava presente 

em todos os setores da cultura: patrimônio, memória, linguagens, produção de conhecimento, 

literatura, enfim, tudo aquilo que significasse inteligência, civilidade, cidadania. Mas, na 

Fundação Palmares essa ação ganhou uma intensidade jamais vista. Havia uma 

intencionalidade muito clara por parte do governo de então em fazer da destruição da 

Fundação Palmares um exemplo para aquilo que seria feito com as demais políticas culturais 

do Estado brasileiro.  

Na sua dissertação de mestrado intitulada: O acervo da vergonha: atos e 

institucionalidades na Fundação Cultural Palmares, Lucas dos Santos de Paulo afirma que os 



98 
 

alvos principais dessa ação destruidora foram os livros, a leitura e o conhecimento. E por isso 

mesmo todo o acervo que se encontrava na Biblioteca da instituição, intitulada “Biblioteca 

Oliveira Silveira”, em homenagem a um dos grandes líderes do movimento negro e criador do 

Dia Nacional da Consciência Negra, foi intitulada de “Acervo da Vergonha” e apartada da 

instituição física e ideologicamente:  

A biblioteca da Fundação, intitulada de Biblioteca Oliveira Silveira, que 
presta homenagem ao Oliveira Ferreira da Silveira, poeta e intelectual 
negro, é formada por diversas obras bibliográficas e museológicas (como 
quadros, vasos, cerâmicas, estátuas, ferramentas do período colonial etc.). 
Para além do valor cultural e histórico, artístico e documental, em 2021 
parte do acervo da FCP foi classificado por Sérgio Camargo como 
“vergonhoso” e, posteriormente, realocado para o espaço “Acervo da 
vergonha” (PAULO, 2024, p. 13). 

A biblioteca da Fundação Palmares foi criada em minha gestão como presidente, no ano 

de 2009, “com o objetivo de ser referência em relação à história e à cultura da população afro- 

-brasileira” (PAULO, 2024, p. 67). Possuía inicialmente mais de sete mil exemplares, incluindo 

livros, periódicos, fotos, cartazes, entre outros (FPC, 2010). O acervo tinha acesso aberto ao 

público em geral, auxiliando na busca por informações sobre a cultura negra, e foi atualizado 

em 2010, conforme afirma o autor. Rapidamente ganhou o apoio de inúmeros escritores e 

intelectuais negros que passaram a doar seus acervos pessoais para a Fundação. Já no ano de 

2013, a biblioteca possuía mais de 16 mil exemplares, contando, em seu acervo, com obras de 

Wilson Lins, Simone de Beauvoir, Samora Machel, Octávio Ianni, Nelson Werneck Sodré, Max 

Weber, Marilena Chauí, Marco Antônio Villa, Luiz Câmara Cascudo, Leandro Konder, Karl 

Marx, John Reed, Florestan Fernandes, Emílio Durkheim, Celso Furtado, Bernardo Ricupero, 

Alex Tolstoi, Aimé Césaire, dentre outros, todas doadas gentilmente, muitas delas pelos 

próprios autores.  

Foi parte desse acervo que, após avaliação do então presidente da Fundação Palmares 

Sérgio Camargo, em 2021, deveria ser eliminado: “ao menos 54% do acervo deveria ser 

excluído por abordar temáticas que fugiam à missão institucional, como o marxismo, a 

revolução sexual, e a bandidolatria, nas palavras do presidente” (PAULO, 2024, p. 68). Na 

verdade, o ataque ao livro, à biblioteca, ao conhecimento, à informação histórica não era algo 

desprovido de lógica, nem muito menos de uma intenção clara em desconstruir tudo aquilo que 

havia sido tecido ao longo de anos pelo Movimento Negro Brasileiro e que se condensava na 

experiência que a Fundação Palmares vinha desempenhando. Políticas públicas para livro e 

leitura na América Latina têm um sinal considerado perigoso por fascistas e racistas, pois “é 

pensar na transformação e emancipação dos sujeitos e na construção de uma sociedade “[...] 



99 

não mercantilizada, que não se fundamenta no dinheiro, no lucro, na reificação e na alienação” 

(PAULO, 2024, p. 60). Não nos esqueçamos que todas as vezes em que o Brasil aderiu a 

regimes autoritários, a primeira vítima foi o livro, a exemplo do que ocorreu no Estado Novo, 

quando o Instituto Nacional do Livro serviu para “propaganda política e censura à liberdade de 

expressão de autores brasileiros, como Jorge Amado. As obras do escritor baiano foram 

reprimidas em nome da moral e dos bons costumes, discurso que instaura a cultura de censura 

no Brasil” (OLIVEIRA; SILVA; CASTRO, 2018). 

O ataque à Fundação Palmares não se restringiu ao conhecimento, mas também a sua 

estrutura administrativa. Em 2018, foi instituído Plano de Integridade da Fundação Palmares, 

lastreado por uma portaria publicada, ainda no governo do presidente Michel Temer (Portaria 

nº 1.089/2018 - Programas de Integridade) do Ministério da Transparência e Controladoria 

Geral da União, na qual o governo federal orientava as suas instituições sobre o que deveria ser 

entendido como “integridade pública” 

Integridade pública refere-se ao alinhamento consistente e à adesão de valores, 
princípios e normas éticas comuns para sustentar e priorizar o interesse público 
sobre os interesses privados no setor público. A qualidade daquele que se 
comporta da maneira correta, honesta e contrária à corrupção (BRASIL, 2018). 

Este Plano de Integridade, que foi aprovado pelo Comitê de Governança da Palmares, 

instituído pela Portaria FCP nº 248, de 3 de outubro de 2018, que aparentemente buscava 

orientar a instituição e seus servidores a não incorrerem em atos atentatórios à boa governança, 

foi instrumentalizado para paralisar praticamente todas as iniciativas, programas, projetos e 

ações que a Fundação Palmares vinha desenvolvendo há anos, muitas delas inclusive 

articuladas com organismos internacionais, a exemplo da Unesco, da Segib, da CPLP, assim 

como com organismos e governos nacionais. Além disso, o Plano de Integridade promoveu a 

redução de cargos, funções e responsabilidades que a instituição possuía e que eram de 

fundamental importância para a preservação, promoção e difusão da cultura afro-brasileira, 

conforme consta nos seus estatutos.  

As principais ações derivadas desse Plano de Integridade foram perseguições, 

assédio e discriminações de todas as ordens aos servidores/as que ousaram dar 

continuidade ao seu trabalho laboral de forma republicana. A situação tornou-se tão 

grave que o juiz Gustavo Carvalho Chehab, da 21.ª Vara do Trabalho de Brasília, decidiu 

pelo afastamento do então presidente da Palmares Sérgio Camargo, conforme sentença 

proferida em 11 de outubro de 2021. 



100 
 

CONCEDO PARCIALMENTE a tutela de urgência para impor as seguintes 
obrigações de não fazer de caráter inibitório, com o fim de coibir eventuais 
práticas tidas, a princípio, como abusivas: i) proibição de nomear, de 
transferir, de ceder, de devolver ou de exonerar servidores públicos fundados 
em critérios ideológicos, partidários, raciais, discriminatórios ou motivados 
por perseguição ou por assédio moral; ii) proibição de admitir, de impedir, de 
não renovar, de dispensar ou de indicar para não aproveitamento de 
empregados terceirizados fundados em critérios ideológicos, partidários, 
raciais, discriminatórios ou motivados por perseguição ou por assédio moral; 
iii) proibição de elaboração e de transmissão a quem quer que seja de lista de 
empregados terceirizados indesejados em razão de critérios ideológicos, 
partidários, raciais, discriminatórios ou motivados por perseguição ou por 
assédio moral; e iv) não submeter, não permitir e não tolerar a exposição de 
trabalhadores, independentemente da natureza do vínculo, a atos, práticas e 
situações de assédio moral, de perseguição, de práticas vexatórias, de 
intimidação, de humilhação, de pressão psicológica, de condutas abusivas, de 
constrangimentos, de ofensas, de ameaças, por qualquer meio ou forma, 
especialmente as advindas de gestores, administradores, diretores e outras 
chefias e coordenação ou que, de alguma forma, causem riscos à integridade 
física, psicológica ou moral a esses trabalhadores (CHEHAB, 2021, p. 51-52).    

Em 2023, com a posse de Luiz Inácio Lula da Silva, eleito em 2022 para a Presidência da 

República pela terceira vez, a Fundação Palmares retoma sua missão inicial, tendo como seu 

novo presidente o líder e ativista do Movimento Negro Brasileiro, João Jorge dos Santos 

Rodrigues, ex-presidente do Grupo Cultural Olodum, grupo esse consagrado nacional e 

internacionalmente com relevantes serviços prestados à valorização das manifestações culturais 

de origem negra no Brasil, em particular a música. 

É louvável o empenho que a gestão liderada por João Jorge vem realizando no sentido de 

recuperar o protagonismo da Fundação Palmares junto à sociedade brasileira, isto porque, na 

gestão de Sérgio Camargo, por motivos meramente ideológicos, nomes importantes que 

representam e representaram a comunidade negra brasileira em todos os tempos foram retirados 

da lista de personalidades negras da Fundação Cultural Palmares, a exemplo do sambista 

Martinho da Vila, da ativista e líder dos travestis no Rio de Janeiro, Madame Satã, bem como 

da cantora e deputada estadual por São Paulo Leci Brandão, da deputada federal Benedita da 

Silva, do Rio de Janeiro, da ativista do meio ambiente e ministra Marina Silva e até mesmo de 

nomes consagrados como a cantora Elza Soares e o do músico e ex-ministro da Cultura Gilberto 

Gil, que foram excluídos sob a alegação de que representavam o “marxismo cultural” e que 

deveriam ser substituídos por pessoas que “têm valor”, segundo o então presidente da Fundação 

Palmares.  

Essa medida foi revogada com a publicação da Portaria n.º 73, de 3 de abril de 2023, que, 

em sequência, deu causa à publicação da Portaria n.º 329, de 16 de novembro de 2023, que 

repristinou os nomes originalmente contidos na lista e, para além disso, instituiu a Comissão de 



101 

Análise de Personalidades Notáveis Negras no âmbito da FCP. Essa nova comissão, formada 

com 40% de participação da sociedade civil, vem trabalhando para estabelecer uma nova 

dinâmica de indicação e inclusão de homenageados na lista, de modo a democratizar a 

participação social e popular nessa importante iniciativa da Fundação Palmares. 

Outra medida anulada foi a exclusão do histórico logotipo da FCP, que retrata o machado 

de Xangô de maneira estilizada e simbólica. Na gestão liderada por João Jorge dos Santos 

Rodrigues (2025), o machado de Xangô foi restaurado e utilizado de maneira a conectar a 

instituição às tradições das religiões de matriz africana, em especial a Xangô, orixá que remete 

à justiça e à sabedoria. O machado duplo de Xangô reforça a conexão da FCP com as tradições 

de matriz africana e com a identidade negra do Brasil.   

Segundo o presidente da Fundação Palmares:  
Outra medida descontinuada diz respeito à priorização do dia 13 de maio 
(assinatura da Lei Áurea) em detrimento ao dia 20 de novembro (Dia Nacional 
de Zumbi e da Consciência Negra). Embora esta gestão reconheça a 
importância de ambas as datas, nas últimas décadas, o movimento negro 
brasileiro e a própria historiografia reconhecem o dia 13 de maio ocorreu sem 
qualquer reparação para a população negra que, além disso, era criminalizada 
por práticas como a capoeira e o samba, mesmo após a abolição. A população 
negra foi impedida de receber educação formal, receber salários e exercer a 
cidadania mesmo após a abolição. O 20 de novembro, por outro lado, marca 
o assassinato de Zumbi de Palmares e remete à resistência quilombola que foi 
fundamental para impulsionar os movimentos abolicionistas e criaram, de 
fato, a camada mais importante de enfrentamento ao sistema escravagista 
vigente no Brasil. Com essa correção, a FCP passou a frequentar a Serra da 
Barriga, monumento histórico que abrigou a sede do Quilombo dos Palmares 
e que hoje é reconhecida como Patrimônio Cultural da Unesco. A nova gestão 
estabeleceu parceria com o Tik Tok para modernizar as instalações do Parque 
Memorial Serra da Barriga, revitalizando placas, áudios e equipamentos 
culturais para a recepção de usuários e visitantes durante todo o ano 
(RODRIGUES, 2025). 

Ainda segundo o presidente João Jorge Rodrigues,  
Outro objetivo desta gestão é deixar um legado de ampliação da estrutura da 
FCP. Atualmente, a Fundação é o órgão do Executivo Federal com o menor 
orçamento disponível e o menor quadro de servidores efetivos. Essa gestão 
acredita que a cultura afro-brasileira merece mais do que a mera sobrevivência 
institucional: merece protagonismo. Por isso, a luta pela ampliação do 
orçamento e do quadro funcional da Fundação Cultural Palmares é uma 
prioridade. A estrutura atual da FCP não condiz com a importância histórica 
e social da sua missão (RODRIGUES, 2025). 

Enfim, as dificuldades inerentes ao período crítico que a sociedade brasileira vive são 

consideráveis – tais como orçamento diminuto (o orçamento da Palmares continua sendo o 

menor entre todos os órgãos que fazem parte do sistema MinC) –, contingenciamentos e 

incompreensões do próprio governo sobre o papel estratégico que a Fundação Palmares possui  



102 
 

para o enfrentamento do racismo e a promoção da igualdade. Contudo, a situação é ao menos 

respirável, do ponto de visto democrático. Por isso mesmo, a luta pelo fortalecimento dessa 

importante instituição precisa ter foco e precisão. E, para tanto, o Movimento Negro Brasileiro 

terá que estar unido, além de fortalecido, e fortalecer a luta democrática em defesa do respeito 

à diversidade. E, por fim, faz-se necessário incluir na agenda política nacional a luta pela 

promoção da igualdade racial como algo de todos que são democratas e progressistas, visto que 

a promoção da igualdade, além de um avanço civilizatório, é uma necessidade humana e 

consequentemente cultural.   

 

Conclusão 

 

Ao longo deste capítulo, identificamos que, fora o período dos dois primeiros governos 

do presidente Lula (2003/2011), a Fundação Palmares tem vivido um conjunto de dificuldades 

e ataques deliberados por parte de variados setores do aparato estatal, que têm dificultado 

sobremaneira a sua atuação de forma plena, conforme determina o seu estatuto. Não fosse o 

fato da Fundação Palmares ter sido fruto de uma ampla mobilização democrática e ser instituída 

por meio de Lei, votada pelo Congresso Nacional e consequentemente incorporada ao aparelho 

do Estado, muito provavelmente já teria sido extinta.   

Também identificamos que, apesar de todos os obstáculos que lhe são interpostos, por 

parte das mais variadas matizes ideológicas que têm governado o país, ainda assim, a Fundação 

Palmares tem dado uma grande contribuição para a valorização, preservação e difusão das 

manifestações culturais de origem negra no país, assim como para o combate ao racismo e a 

promoção da igualdade, bem como para a ampliação do intercâmbio cultural, tanto 

internamente quanto com o continente africano e a América Latina. 



103 
 

  

CAPÍTULO IV 
 
4. COOPERAÇÃO INTERNACIONAL E DIPLOMACIA CULTURAL NO 

PROGRAMA INTERCÂMBIO AFRO-LATINO 

 
Introdução 

 
Para Carlos Drummond de Andrade, poeta maior da sociedade brasileira, o diálogo 

significava a “capacidade de expressar os próprios pensamentos e de suportar as ideias dos 

outros” (DRUMOND, 1977).  

No poema, intitulado “Constante Diálogo”, ele diz: “Escolhe teu diálogo e tua melhor 

palavra ou teu melhor silêncio. Mesmo no silêncio e com o silêncio dialogamos”. Embora, 

muito provavelmente, essa consciência não tivesse sido elemento disparador para a cooperação 

no campo da cultura afro-latina, o diálogo sempre esteve presente na elaboração do Programa 

Intercâmbio Afro-Latino, apesar de tomado pelo silêncio entre as culturas de origem negra no 

Brasil e na América Latina. Isso porque, havia um diálogo nesse silêncio e bastou que fossem 

dadas condições às intuições e observações para que o diálogo real fosse estabelecido e as 

instituições pudessem reconhecer as enormes convergências existentes entre o Brasil e a 

América Latina, no campo das culturas afro-latinas e, mais particularmente ainda, entre o 

Brasil, a Colômbia e o Equador.  

Neste capítulo, analisaremos os diálogos, as inferências e as convergências que o trabalho 

desenvolvido pela Fundação Cultural Palmares, no período de 2003/2010, teve com os 

ministérios da Cultura da Colômbia e do Equador.  

Antes de abordarmos o tema propriamente dito, que é a verificação da diminuta, porém 

valiosa, participação da cultura, em particular da cultura afro-latina (mesmo existindo o 

reconhecimento quase que unânime da importância das políticas culturais nos países 

desenvolvidos), nas agendas de Cooperação Internacional para o Desenvolvimento, 

notadamente na América Latina, farei uma breve análise sobre as origens, etapas e concepções 

que têm norteado esse modelo de cooperação pelo mundo, além da sua presença ainda 

incipiente na América Latina, visto que ainda persistem entendimentos bastante amplos e 

conflitantes sobre a natureza, importância e formas que o caracterizam.  



104 
 

No segundo momento, buscarei analisar de forma breve como vem se dando a presença 

brasileira e da cultura afro-brasileira, tanto na Cooperação Internacional para o 

Desenvolvimento quanto na Cooperação Sul/Sul, bem como de que forma a cultura tem sido 

abordada enquanto elemento importante para o desenvolvimento da cooperação nos países 

latino-americanos a partir da gestão do presidente Lula no Brasil.  

No terceiro momento, farei uma análise da diplomacia cultural, dimensão ainda incipiente 

na diplomacia brasileira, mas que ganhou força, notadamente no período analisado, talvez por 

ter à frente dos ministérios da Cultura e das Relações Exteriores dois gestores (Gilberto Gil e 

Celso Amorim, respectivamente) que, além de possuírem fortes afinidades culturais, também 

compartilhavam a mesma visão quanto à importância da cultura enquanto um elemento da 

diplomacia brasileira.    

No quarto momento, apresentarei as circunstâncias, cenários e conjuntura política na qual 

o Programa Intercâmbio Afro-Latino foi elaborado e posteriormente executado, tais como o I e 

II Encontro Ibero-Americano para uma Agenda Afrodescendentes nas Américas, a turnê do Ilê 

Aiyê ao Equador, especialmente à cidade de Esmeraldas, e o Observatório Afro-Latino 

compuseram parte do programa. Nesse sentido, farei também uma breve análise dos protocolos 

de intenções e programas executivos firmados com esses países sob a coordenação do 

Ministério das Relações Exteriores e que ancoraram o programa. 

Também apresentarei um conjunto de depoimentos sobre o período pesquisado, realizado 

por meio de entrevistas com ex-ministros, estudiosos, diplomatas e gestores da área cultural, 

tanto dos ministérios da Colômbia, do Brasil e do Equador quanto do Ministério das Relações 

Exteriores.  

Por fim, apresentarei algumas experiências de cooperação internacional desenvolvidas 

pelo Brasil, Colômbia e Equador no campo da cultura afro-latina, ocorridas nos mandatos do 

presidente Lula no Brasil (2003/2010) e dos ministros Gilberto Gil e Juca Ferreira no Ministério 

da Cultura do Brasil, por meio da Fundação Cultural Palmares, finalizando com o indicativo 

que a cultura afro-latina teve sim um papel inédito e interessante na cooperação entre o Brasil, 

a Colômbia e o Equador, no campo da Cooperação Internacional para o Desenvolvimento na 

América Latina. 

 

 

   



105 

4.1 Cooperação Internacional para o Desenvolvimento (CID) 
 

Alguns estudiosos e pesquisadores da Cooperação Internacional para o Desenvolvimento 

(CID) indicam que os seus primeiros passos ocorreram ainda zeno século XIX, por meio das 

potências europeias, as quais, via a chamada assistência humanitária moderna, destinavam 

pequenas ajudas para o desenvolvimento das suas colônias no período entreguerras. 

Posteriormente, os Estados Unidos têm sido apontados, como o país que inicia verdadeiramente 

esse tipo de cooperação quando, por meio de incentivos financeiros, cria e viabiliza o Plano 

Marshall, destinando mais de 18 bilhões de dólares para a recuperação econômica do continente 

europeu, particularmente de países como Inglaterra, França e Itália, que estavam com suas 

economias destroçadas no pós-Segunda Guerra Mundial. Essa cooperação estadunidense, que 

possuía dois objetivos básicos – o comercial/econômico e o geopolítico – e que visava à 

contenção do comunismo na região, praticamente consolidou um modelo de cooperação que 

vigorou durante muito tempo entre as potências ocidentais e suas periferias.  

Para administrar o Plano Marshall foi criada, em 1948, a Organização Europeia de 

Cooperação Econômica (OECE), que foi substituída em 1961 pela Organização para a Cooperação 

e Desenvolvimento Econômico (OCDE), vigente até os dias atuais e que desde essa época conta 

com a presença dos Estados Unidos e do Canadá na sua organização. É nesse período que a 

Cooperação Internacional para o Desenvolvimento estabelece as suas bases permanentes, tendo 

como cenário político o contexto da Guerra Fria (um mundo bipolar onde Estados Unidos e União 

Soviética lideravam blocos políticos e conflitavam seus interesses de forma agressiva e 

permanente), e que também foi de um crescimento econômico mundial jamais visto.  

Nas palavras de Iara Costa Leite (Doutora em Ciência Política pelo IESP/UERJ e 

pesquisadora do Centro de Estudos e Articulação da Cooperação Sul-Sul): 

Se, a princípio, a CID se configurou como expediente temporário no âmbito 
da disputa bipolar, posteriormente evoluiu para a formação de um regime 
internacional pautado, em grande medida, pela profissionalização das 
agências prestadoras de cooperação e pela emergência de constituencies pró- 
-desenvolvimento internacional dentro dos países desenvolvidos (COSTA 
LEITE, 2012, p. 9). 

Segundo a autora, esse modelo internacional, ao longo do tempo, foi se transformando, 

na medida em que houve uma evolução do próprio conceito de desenvolvimento no mundo. 

Enquanto nas décadas de 40 e 50 esse modelo era em grande medida bilateral e focava na 

melhoria da infraestrutura dos chamados países em desenvolvimento, o foco da cooperação era 

baseado num tipo de desenvolvimento econômico no qual o crescimento da renda nacional era 



106 
 

o referencial, o qual deveria ou poderia ser alcançado por meio de uma “rápida 

industrialização”. Ou seja, o subdesenvolvimento era entendido via padrões analíticos 

puramente econômicos e que, para superá-lo, esses países deveriam seguir rigorosamente os 

padrões dos países desenvolvidos, pois a razão do subdesenvolvimento era decorrente da falta 

de capital e de conhecimentos técnicos para a industrialização. Nesse modelo, os doadores 

tinham como missão, a exemplo do ocorrido no Plano Marshall, preencher esses espaços vazios. 

Além disso, os países receptores das doações (os subdesenvolvidos) eram obrigados a 

adquirirem bens e serviços do país doador para que assim pudessem “definir e monitorar 

padrões globais em áreas chave do desenvolvimento” (PORTAL OCDE, 2016).1  

Assim, essa modelagem da CID, representando uma primeira etapa da sua concepção, era 

definida por meio da promoção do desenvolvimento econômico e social de países menos 

desenvolvidos (receptores) via diferentes estratégias, podendo ser efetivada por meio de 

transferência de recursos financeiros e/ou de conhecimentos técnicos especializados.  

Ao longo das décadas de 60 e 70, muitas transformações foram aditadas a essa concepção 

inicial, influenciadas muitas vezes pelas ideias dependentistas, desenvolvidas a partir da 

Conferência das Nações Unidas sobre Comércio e Desenvolvimento (Unctad), pelos países em 

desenvolvimento que buscavam a ampliação do conceito de cooperação, a fim de que o mesmo 

fosse aplicado também no espaço comercial, no aumento dos fundos de cooperação pelas 

instituições multilaterais, assim como na destinação de fundos oficiais para o planejamento 

familiar, pois o aumento populacional era visto, de forma equivocada, como um dos entraves 

para a superação das dificuldades nesses países e consequentemente para o alcance do pleno 

desenvolvimento.  

Nesse período, também houve um conjunto de publicações de renomados economistas 

que atribuíam o fracasso do modelo anterior ao fato de não ter havido a devida atenção ao setor 

agrícola no tocante ao desenvolvimento econômico. Para esses economistas, o desenvolvimento 

industrial estava ligado diretamente ao desenvolvimento das áreas rurais, e que estas deveriam 

fornecer o alimento, trabalho e capital para o setor industrial, “além de servir de mercado para 

produtos industriais locais e gerar divisas em moeda externa, por meio de exportações, para as 

importações necessárias para o avanço industrial”. Outro aspecto importante desse período é o 

vigoroso questionamento sobre o modelo ocidental de desenvolvimento servir obrigatoriamente 

de paradigma para os demais países, ainda mais em se tratando de um período em que os países 

 
1 A Organização para a Cooperação e Desenvolvimento Econômico (OCDE) foi criada em 1960, substituindo a Organização 

para a Cooperação Econômica Europeia (OECE). A sede da OCDE está localizada em Paris, na França. 



107 

em desenvolvimento tinham desemprego e subemprego em massa e os países desenvolvidos 

testemunhavam movimentos estudantis e ambientalistas em plena efervescência. Nesse sentido, 

a recomendação era que a pauta para o desenvolvimento deveria ser de “políticas voltadas para 

aumento da produção para políticas de manutenção de emprego, passando a produção de bens 

de fim a meio para garantir o emprego” (COSTA LEITE, 2012). 

Conforme afirma Costa Leite, a Cooperação Internacional para o Desenvolvimento 

acompanhou essa trilha, até porque foi fortemente influenciada pelas recomendações da 

Organização Internacional para o Trabalho (OIT). Assim, também nesse período, surge a 

preocupação com a pobreza, de modo que as ações voltadas para o desenvolvimento ganham o 

foco de “necessidades humanas básicas”, desbancando as ações voltadas unicamente para o 

crescimento de longo prazo. Para tanto, adotaram-se as políticas intersetoriais que destinavam 

financiamentos para educação e saúde básicas, estradas, esgotos etc., desde que beneficiassem 

os pobres. Embora tenha havido resistências dos governos dos países beneficiários dessa 

cooperação, as agências de desenvolvimento internacional as adotaram com grande ênfase, 

visto que havia uma forte preocupação de que esse modelo de desenvolvimento assimétrico, 

desigual, produtor de exclusões e pobreza pudesse levar a uma radicalização política de tal 

ordem nesses países que viesse a ameaçar os países desenvolvidos.  

Com a estagnação econômica e a presença de governos conservadores na maioria dos 

países industrializados, houve uma redução substancial nesse modo de cooperação 

internacional, pois a mesma era vista como ineficaz, visto que mesmo após mais de 30 anos de 

execução seus resultados eram considerados pífios, sendo introduzido então um novo modelo 

de cooperação para o desenvolvimento, a partir dos anos 2000, com o lançamento dos Objetivos 

de Desenvolvimento do Milênio e posteriormente a Agenda de Paris sobre Eficácia da Ajuda. 

A partir desses eventos, são introduzidos novos mecanismos de avaliação sobre a efetividade 

das cooperações, com o estabelecimento de novas regras que deveriam ser seguidas tanto pelos 

doadores como pelos receptores. Essa nova modalidade da CID que está em plena vigência, 

porém, tem sofrido fortes críticas, pois aos olhos dos países receptores além de não incorporar 

novas temáticas, a exemplo da mudança climática, não reconhece novos atores da cooperação 

internacional, expressando em grande medida a visão e os interesses estratégicos dos países 

doadores (COSTA LEITE, 2012). 

 

 



108 
 

4.2 Cooperação Sul/Sul (CSS)  
 
É nesse contexto que a Cooperação Sul/Sul (CSS) aparece, onde um conjunto de países, 

com situações assemelhadas do ponto de vista econômico, chamados do “Sul Global” se 

articulam em torno de objetivos comuns, tais como a promoção dos seus desenvolvimentos e 

a defesa das suas soberanias. Dois eventos são marcantes no início desse movimento: a 

Conferência de Bandung (Afro-Asiática), em 1955, primeira conferência mundial sem a 

presença dos Estados Unidos, da União Soviética e da Europa; e o Movimento dos Não 

Alinhados, em Belgrado, em 1961, onde ficou expressa a necessidade desses países 

defenderem suas autonomias diante das novas ameaças colonialistas frutos da Guerra Fria. 

Os primeiros resultados dessa articulação Sul/Sul são as criações do Mercado Comum da 

América Central (1960); da Associação Latino-Americana de Livre-Comércio (1960); da 

Organização da União Africana (1963); da União Econômica e Aduaneira da África Central 

(1964); da Associação das Nações do Sudeste Asiático (1967); e do Pacto Andino (1969) 

(COSTA LEITE, 2012, p. 15). 

Aqui é importante destacar e contextualizar do ponto de vista político as origens da 

Cooperação Sul/Sul (CSS). Logo após a Segunda Guerra Mundial, segundo análise de Bruno 

Ayllón, doutor em Ciência Política pela Universidade Complutense de Madri (UCM), em 

Repensando a Cooperação Internacional para o Desenvolvimento (AYLLÓN, 2014), os 

processos de descolonização na África e na Ásia, além de serem acelerados, ocorreram ao 

mesmo tempo em que a renovação da consciência latino-americana no tocante ao “atraso 

estrutural” que a região estava submetida desde sempre, estimulada, por sua vez, pela criação 

da Comissão Econômica para a América Latina e o Caribe (Cepal). Nesse sentido, a 

efervescência política deslocou-se dos países centrais capitalistas para as periferias em 

desenvolvimento. Tudo isso expresso de formas dramáticas e violentas, a exemplo das guerras 

coloniais na Argélia e na Indochina, bem como os processos libertários e revolucionários na 

África e na América Latina. A luta político-ideológica entre o capitalismo e o comunismo 

abarcava praticamente todo o mundo e por conta disso se dá o início da chamada Guerra Fria, 

tendo como seus principais contendores os Estados Unidos e a União Soviética.  

Outro elemento importante que impulsiona a criação da CSS é que quando da 

realização da Conferência de Bretton Woods, em 1944 (com a presença de 45 países 

aliados), momento em que se reestrutura a economia mundial, na qual os Estados Unidos 

seriam os grandes beneficiários, possibilitando que o mesmo, dali por diante, comandasse 



109 

as finanças do mundo, os chamados países subdesenvolvidos foram literalmente ignorados, 

embora representassem do ponto de vista numérico a maioria dos países da Assembleia 

Geral das Nações Unidas. Por conta disso e em reação a essa exclusão, esses países 

conseguem introduzir o tema do desenvolvimento na agenda internacional, obrigando os 

países centrais a criarem o Fundo Especial das Nações Unidas para o Desenvolvimento 

(Unfed), que tinha como objetivo principal a transferência de recursos dos países ricos para 

projetos de infraestrutura nos países pobres. Apesar desse avanço, os países em 

desenvolvimento continuaram considerando que essa medida era insuficiente para o 

atendimento dos problemas estruturais que esses países viviam.  

No entanto, o grande momento, ainda segundo Ayllón, que marca definitivamente a 

Cooperação Sul/Sul foi a aproximação entre Índia e China: “A visita de Zhou En Lai, primeiro- 

-ministro chinês, à Índia – em abril de 1954, com o objetivo de negociar a resolução do conflito 

bilateral do Tibete –, serviu para afirmar os cinco princípios da coexistência pacífica:  

i) o respeito mútuo da integridade territorial e da soberania;  

ii) a não agressão mútua;  

iii) a não ingerência mútua; 

iv) a igualdade e o benefício mútuos;  

v) a coexistência pacífica” (AYLLÓN, 2014, p. 60). 

Os cinco princípios elencados acima vão, em certa medida, balizar as relações 

internacionais entre os países do “Sul Global”, o Movimento dos Países Não Alinhados 

(MNOAL), a Cooperação Sul/Sul, assim como a própria ONU, via “Resolução sobre 

Coexistência, em 11 de dezembro de 1957”. Ou seja, foram dados passos firmes no sentido de 

alterar as relações internacionais em torno dos interesses dos países em desenvolvimento.  

A Conferência de Bandung é outro marco histórico na consolidação da Cooperação 

Sul/Sul, pois instaura um período de “solidariedade estimulante”, onde o “intercâmbio 

horizontal de especialistas, a assistência técnica, a perícia tecnológica e o estabelecimento de 

instituições regionais de pesquisa e capacitação” (AYLLÓN, 2014, p. 61) seriam os 

instrumentos utilizados. A declaração final expressa a vontade política dos líderes dos países 

em desenvolvimento, ao incluir itens que têm norteado a Cooperação Internacional Sul/Sul até 

os dias atuais, a exemplo do “respeito aos direitos humanos fundamentais e aos propósitos e 

princípios da Carta das Nações Unidas, o reconhecimento da igualdade entre todas as raças e 

entre todas as nações, grandes e pequenas, emprego de soluções pacíficas em todos os conflitos 



110 
 

internacionais, em conformidade com a Carta das Nações Unidas, promoção dos interesses 

mútuos e da cooperação” (AYLLÓN, 2014, p. 61). 

Em verdade, a Conferência de Bandung tem funcionado como o grande farol na 

orientação para a Cooperação Sul/Sul. Para Ayllón, sua importância política foi fundamental 

para fazer avançar a cooperação política entre sociedades com características semelhantes que 

se encontravam na periferia do sistema internacional, por meio de caminhos alternativos, 

autônomos e independentes, diante da magnitude do conflito da Guerra Fria, a partir da 

identificação de interesses mútuos e do rechaço ao colonialismo e a suas manifestações 

econômicas, políticas e intelectuais. Em suas palavras: 

Não é possível compreender a lógica da CSS sem fazer referência ao processo 
de surgimento da consciência do Sul e de sua manifestação nas relações 
internacionais da segunda metade do século XX. Este processo tem início com 
os armistícios das guerras da Coreia e da Indochina (AYLLÓN, 2014, p. 60). 

Por isso mesmo, vários autores indicam que o nascimento e o fortalecimento da CSS se 

dão devido às “frustrações com o modelo de cooperação vigente”, de um lado e de outro por 

conta da “conscientização dos países em desenvolvimento da necessidade de ser parceiros 

integrais no processo de solução de seus problemas, e não apenas recebedores passivos de ajuda 

externa” (AYLLÓN, 2014, p. 64). 

Acompanhando os estudos de Ayllón, ele afirma que:  

Uma das principais tendências das relações internacionais contemporâneas é 
a ascensão econômica e política de certos atores estatais e transnacionais do 
“Sul global”, expressão cunhada no final da Guerra Fria para fazer referência 
aos países e às sociedades em desenvolvimento do hemisfério Sul, bem como 
a outros localizados no hemisfério Norte, que possuem indicadores de 
desenvolvimento médios e baixos. Estes países são na maioria jovens nações 
africanas e asiáticas, mas também Estados latino-americanos independentes 
há mais de dois séculos (AYLLÓN, 2014, p. 57). 

Essa designação “Sul Global” representa um conjunto de países em desenvolvimento, 

distintos em suas origens, tradições políticas e históricas, com olhares e práticas distintas tanto 

do ponto de vista do exercício do poder quanto culturais, mas todos submetidos a uma lógica 

assimétrica e desigual forjada a partir dos interesses dos países centrais. A maioria desses países 

considerados jovens (africanos, asiáticos) é aliada de nações latino-americanas, com 

independência formal há mais de 200 anos. O fato é que mais de 150 países soberanos fazem 

dessa articulação Sul-Sul um “espaço de resistência híbrido” ao “Norte Global”. Nesse grupo, 

estão presentes agentes públicos e privados que têm como eixo organizador a construção de 

uma “globalização contra-hegemônica”, conforme afirmam Ayllón et al. (2014, p. 57).  



111 

Três fenômenos têm caracterizado essa articulação do “Sul Global” e se materializado na 

Cooperação Sul/Sul:  

i) o deslocamento do eixo gravitacional do crescimento da economia mundial;  

ii) a difusão estrutural do poder ocasionada pela diplomacia enérgica e multidirecional 

aplicada pelos emergentes, o que tem gerado mudanças na governança global política 

e econômica; e 

iii) a progressiva perda do monopólio do poder por parte das potências ocidentais depois 

de cinco séculos de hegemonia no concerto internacional.  

Fonte: AYLLÓN, 2014, p. 58. 

         

Apesar de vivermos num cenário internacional marcado pela crise econômica cujas 

vítimas principais são os países do “Sul Global”, aqueles com desenvolvimento mais avançados 

estão consolidando esse modelo de cooperação, proporcionando assim a ampliação do 

incremento de programas e projetos, além da ampliação das discussões na OCDE e na ONU.  

 É nesse cenário, no qual países emergentes como o Brasil se inseriram até 2015, o 

momento em que a crise econômica mundial gerada pela desvalorização cambial, queda de 

preços de commodities e fuga de capitais alcança o país (fazendo com que seja um dos mais 

afetados, por conta da crise política e de governabilidade que estava vivendo). Mas, ainda que 

convivendo com fragilidades institucionais, desigualdades gigantescas e bolsões de miséria e 

pobreza, o Brasil avançou. Portanto, será com esse olhar que analisarei a presença brasileira na 

Cooperação Internacional Sul/Sul, bem como sua contribuição no âmbito da CSS e a introdução 

da variável cultura, embora tímida, na cooperação internacional na América Latina. 

 
4.3 Diplomacia cultural brasileira 

 
         Para o escritor e diplomata Antônio Houaiss, apesar da relação orgânica que a diplomacia 

possui com a cultura, a literatura sobre o assunto ainda era muito escassa nos circuitos 

acadêmicos brasileiros, quando o então diplomata Edgar Telles Ribeiro ousou tratar do tema, 

em 1989, o qual ele prefaciou. Segundo Houaiss, “[...] Não deixa, assim, de ser estranho que a 

questão da diplomacia como relações culturais − ou das relações culturais como objeto da 

diplomacia − seja de uma peregrina pobreza bibliográfica” (RIBEIRO, 1989, p.18).  



112 
 

          Isso porque, para Houaiss:  

Em verdade, as relações culturais vêm sendo antes matéria de prática real do 
que de teorizaşão ou mesmo avaliação, sobretudo quando se trate de avaliação 
em abstração, que se faça como conjunto de noções depreendidas da realidade 
prática anterior e destinada a uma prática subsequente, colegiada, mais 
consequente e fecunda (RIBEIRO, 1989, p. 18). 

         Ou seja, Houaiss afirma que as relações culturais no âmbito da diplomacia sempre foram 

um dado importante nas relações internacionais, embora não tenham sido objeto de grandes 

reflexões ao longo do tempo, em particular na diplomacia brasileira. O próprio autor, o 

embaixador Edgard Telles Ribeiro, que apresentou sua tese de promoção para ministro de 

Segunda Classe, intitulada Diplomacia cultural, seu papel na política externa brasileira 

(RIBEIRO, 1989), no Curso de Altos Estudos (CAE) do Instituto Rio Branco, órgão vinculado 

ao Ministério das Relações Exteriores, também faz afirmações nesse sentido, ao dizer que 

“Claro está que a vida cultural internacional não constitui propriamente um fenômeno recente, 

nem é uma invenção da era eletrônica” (RIBEIRO, 1989, p. 22). Até porque, segundo o autor, 

praticamente todos os países desenvolvidos se valem, há muito tempo, das múltiplas 

interligações culturais, até porque “o intercambio cultural, na medida em que possibilita a 

transferência de um povo a outro de experiências, ideias e patrimônios valiosos, prolonga, 

enraíza, consolida e preserva uma atmosfera que favorece o entendimento”. E afirma:  

O cinema, os meios eletrônicos de divulgaşão, a publicidade, entre muitos 
outros fatores que possam ser aqui invocados, de certa forma alteram costumes 
e hábitos, exercendo influências sobre culturas que por vezes chegam a ser 
dramaticamente ameaçadas em sua identidade (RIBEIRO, 1989, p. 23).  

           Para a época, o trabalho de Ribeiro, foi seminal e apontava aos seus colegas diplomatas 

do Itamaraty a importância estratégica que a diplomacia cultural poderia ter nas políticas de 

relações internacionais do Brasil. Arguia o então embaixador que quase todos os países 

desenvolvidos “tiram enorme partido da emergência do fator cultural” (RIBEIRO, 1989, p. 24). 

E continuava: “Valendo-se dessas avenidas espontaneamente abertas pelos homens, 

multiplicam suas interligações culturais e, por meio delas, circulam ideias, impõe produtos e 

negocia alianças” (RIBEIRO, 1989, p. 24). 

O Brasil, argumentava o autor, possui uma “cultura tão rica, dinâmica e variada quanto a 

de nossos vizinhos de terceiro ou primeiro mundo” (RIBEIRO, 1989, p. 26). E, por isso mesmo, 

não poderia nem deveria abrir mão desse ativo cultural em prol dos interesses mais diversos da 

nação brasileira, fosse no campo da segurança, do comércio ou do meio ambiente. 

 



113 

Indo mais adiante, afirmava: 

A cultura brasileira, ou as culturas brasileiras, podem e devem, assim, 
constituir matéria-prima para a aceleração de nossos processos de 
aproximação bilateral, regional e internacional, com outros povos e seus 
governos. No dia em que isso ocorrer, os benefícios logo se farão sentir, e em 
todos os campos de nosso intercâmbio. É só questão de tempo, confiança, 
imaginação e trabalho (RIBEIRO, 1989. p. 26). 

Ribeiro alertava, ainda, que no campo das relações internacionais a cultura passava a ter 

um papel cada vez mais relevante e que o Brasil não poderia ignorar esse cenário, 

particularmente o Ministério das Relações Exteriores:  

Em consequência, a cultura − entendida ainda aqui no sentido mais abrangente 
que lhe confere a antropologia − passa a ocupar um lugar de crescente 
importância na política internacional. Para muitos autores, inclusive, após as 
revoluções agrária, industrial e tecnológica, estaríamos agora às voltas com 
uma revolução cultural − viabilizada pela revolução tecnológica, mas que em 
muito transcenderia os contornos desta última (RIBEIRO, 1989, p. 23). 

Já àquela época, Ribeiro (1989) estava convencido de que a cultura, além de seus 

predicados intrínsecos, poderia desempenhar um papel estratégico para a consecução dos 

objetivos brasileiros no cenário internacional, fossem eles de ordem política, econômica ou 

comercial. Por isso, afirmava:  

O Brasil tem um papel e, mais do que isso, uma responsabilidade nesse campo 
− sobretudo se desejar que suas próprias mensagens de natureza política, 
comercial, econômica ou de assistência técnica encontrem maior ressonância 
internacional. Esse papel, naturalmente, só pode ser desempenhado em escala 
compatível com seu peso específico no cenário internacional. Mas tem que ser 
desempenhado (RIBEIRO, 1989. p. 25). 

A embaixadora Maria Elisa Teófilo Luna,2 que foi chefe de divisão no Departamento de 

África, do Ministério das Relações Exteriores, no período de 2003 a 2008, e que trabalhava em 

estreita ligação com a Fundação Alexandre de Gusmão, instituição vinculada ao Itamaraty, ao 

ser entrevistada para esta pesquisa também se manifestou positivamente sobre o conceito 

defendido por Ribeiro, afirmando que embora não houvesse àquela época uma definição clara 

sobre o conceito de diplomacia cultural no Itamaraty, na gestão do ministro Celso Amorim esse 

conceito foi levado à prática, particularmente no tocante à cultura negra e em estreita parceria 

com a Fundação Palmares, tanto na cooperação com os países latino-americanos quanto com o 

continente africano, em especial com a CPLP. Dois eventos, a seu ver, foram marcantes nesse 

período: A II Conferência dos Intelectuais da África e da Diáspora, realizada em Salvador, em 

 
2 Embaixadora Maria Elisa Luna, lotada atualmente em Trinidad Tobago.  



114 
 

2006, e o II Fesman – Festival Mundial de Artes Negras, que ocorreu na cidade de 

Dakar/Senegal, em 2010.  

Segundo Luna, havia uma intenção clara do Departamento e mais especificamente da 

divisão na qual ela trabalhava de abrir politicamente diálogo com a África pela via da cultura, 

e para tanto o Ministério da Cultura e a Fundação Palmares eram parceiros fundamentais 

(LUNA, 2024).3 

Após 14 anos (1989/2003) dessas afirmações fazerem parte dos anais dos altos estudos 

do Itamaraty, o ministro da Cultura Gilberto Gil, juntamente com o ministro das Relações 

Exteriores Celso Amorim transformaram essa expectativa apontada pelo embaixador Edgard 

Telles Ribeiro em realidade, ao colocar em andamento a diplomacia cultural brasileira, em sua 

quase inteireza, particularmente nas relações com a América Latina e com o continente 

africano. E, nesse sentido, a Fundação Palmares cumpriu um papel relevante por meio das suas 

políticas culturais voltadas para os afrodescendentes brasileiros, assim como por meio do 

intercâmbio cultural com os países africanos e os afro-latinos.  

Na quadra atual, o antigo Departamento Cultural do Itamaraty foi alçado à condição de 

Instituto Guimarães Rosa (IGR), criado em 2022, como parte das celebrações do bicentenário 

da Independência do Brasil, e que está voltado à diplomacia cultural e educacional do Brasil, 

tendo como missão elaborar as diretrizes da política externa brasileira no âmbito das relações 

culturais e educacionais, com atribuições importantes, como a promoção da língua portuguesa, 

a negociação de acordos no âmbito das relações culturais e educacionais e a difusão no exterior 

da arte e da cultura brasileira. Isso é revelador que a cultura passou a ter um outro tratamento 

no Itamaraty, assumindo a condição de elemento se não estratégico, mas de relevância na 

diplomacia brasileira, visto que ganhou uma estrutura semelhante a que vários países do 

primeiro mundo possuem.  

O Instituto Guimarães Rosa possui uma estrutura assemelhada a outros institutos 

internacionais, a exemplo do Camões (Portugal), Goethe (Alemanha) e Cervantes (Espanha), e 

coordena 24 unidades administrativas no exterior (são os antigos Centros Culturais Brasileiros), 

todas vinculadas e subordinadas às embaixadas brasileiras e aos consulados no exterior que 

trabalham na promoção da língua e da cultura brasileira.  

Outra análise interessante sobre a diplomacia cultural brasileira foi publicada, em 2010 – 

pelas pesquisadoras Leila Bijos, doutora em Sociologia pela Universidade de Brasília (UnB), 

 
3 Entrevista concedida ao autor em dezembro de 2024, Trinidad Tobago. 



115 

pesquisadora visitante da Universidade da Califórnia em San Diego, U.S.A. e da Universidade 

de Tsukuba, no Japão, e Verônica Arruda, bacharel em Relações Internacionais pelo UDF e 

mestranda pela Universidade de Brasília, membro do núcleo de pesquisa Laboratório de Política 

Internacional, sob a coordenação da Profa. Dra. Leila Bijos –, o ensaio intitulado A diplomacia 

cultural como instrumento de política externa brasileira (2010), onde analisam de forma 

acurada a diplomacia cultural nos períodos dos governos de Fernando Henrique Cardoso e Luiz 

Inácio Lula da Silva. As autoras afirmam de saída que no período:  

A diplomacia cultural emerge como uma das mais completas ferramentas 
capazes de consolidar a posição brasileira em lugar destacado no cenário 
internacional, por permitir um intercâmbio entre os ganhos de cunho político, 
econômico e de cooperação (BIJOS; ARRUDA, 2010, p. 34). 

Dando sequência às suas análises, as autoras lembram que a “França foi pioneira ao 

incorporar a cultura em favor de sua política externa, mesmo antes do século XIX, ainda nos 

reinados de Luis XIII e XIV” (BIJOS; ARRUDA, 2010, p. 36). Do mesmo modo, os Estados 

Unidos, no período da Guerra Fria, onde o conflito era acirrado com a União Soviética e seus 

aliados, produziram um poderoso e eficiente arsenal ideológico cultural, sintetizado no slogan 

“American way of life” (BIJOS; ARRUDA, 2010, p. 37); assim como a Espanha, por meio do 

Instituto Cervantes e da Agência Espanhola de Cooperação Internacional; e Portugal, por meio 

do Instituto Camões. Apesar das formas distintas que cada um desses países operam a 

diplomacia cultural, todos possuem um objetivo em comum: 

a diplomacia cultural é responsável por criar e implementar projetos nos quais 
a cultura será difundida, atuando na defesa dos valores nacionais, visando à 
inserção internacional daquele país (BIJOS; ARRUDA, 2010, p. 37). 

Segundo as autoras, nos governos de Fernando Henrique Cardoso e Luiz Inácio Lula da 

Silva, o Brasil adotou uma agenda de negociações internacionais, onde a democratização e a 

abertura econômica eram os carros-chefes, no plano interno, fato este que contribuiu para uma 

leitura positiva da política externa brasileira. Apesar de no seio do Itamaraty existirem 

distinções conceituais entre um governo e outro quanto às ênfases e aos objetivos que deveriam 

se dar no plano externo, as autoras consideram que os dois governos deram contribuições 

importantes no campo da diplomacia cultural.   

De um lado, estavam os institucionalistas pragmáticos do governo Fernando Henrique 

Cardoso, que priorizavam as relações do Brasil com os chamados regimes internacionais, por 

meio da noção de “soberania compartilhada”, conforme afirmam as autoras, acreditando que 

todos os países deveriam respeitar as regras do jogo, defendendo “valores universais”, inclusive 



116 
 

os países desenvolvidos inferindo que isto era algo positivo para o desenvolvimento econômico 

do Brasil, fazendo com que as relações internacionais brasileiras com os países do primeiro 

mundo fossem as prioritárias e que por via de consequência seriam uma contribuição importante 

na construção da liderança brasileira na América do Sul. Por conta dessa concepção, o Brasil, 

nesse período, priorizou as relações com os países do primeiro mundo em detrimento dos países 

vizinhos, em particular aqueles que constituem a América Latina, e até mesmo de países 

emergentes como a China, a Índia, a Rússia e a África do Sul.  

A outra linha de pensamento político dentro do Itamaraty, conhecida como autonomista 

ou nacionalista, que foi protagonista no governo Lula, tinha como objetivo principal “tornar o 

Brasil uma liderança regional e utilizar essa posição para se tornar uma potência mundial” 

(BIJOS; ARRUDA, 2010, p. 42). E, nesse sentido, o presidente Lula foi explícito em declaração 

dada logo após a sua eleição em 2002. “Queremos impulsionar todas as formas de integração 

da América Latina que fortaleçam a nossa identidade histórica, social e cultural.”4 

A partir dessa orientação do então presidente da República, segundo as autoras, o Brasil:  

busca a liderança na região como forma de alcançar seus objetivos globais, o 
Brasil lidera as Forças de Paz da ONU no Haiti, aportando recursos 
financeiros, desenvolvendo projetos sociais, treinando sua força militar, com 
uma visão de orientar as diretrizes da política externa brasileira para um 
cenário internacional que lhe traga maiores resultados e benefícios concretos 
para a sociedade (BIJOS; ARRUDA, 2010, p. 42). 

É nesse contexto que o ministro da Cultura Gilberto Gil toma posse em 2003, lastreando 

sua gestão em três dimensões culturais: a simbólica, a econômica e a cidadã. Todas elas 

importantes para o novo momento que o Brasil e o mundo viviam. No campo simbólico, a ideia 

era de valorização do patrimônio cultural brasileiro, colocando-o como ativo importante, tanto 

interna quanto externamente, no campo econômico, a partir do entendimento de que a cultura 

era também um bom negócio, que gerava emprego e renda para milhões de pessoas e que 

deveria ter a atenção governamental sem preconceitos; e no campo da cidadania, com a ênfase 

na defesa da ampliação do acesso aos bens culturais por parte de toda a população, em particular 

os segmentos mais carentes. Tudo isso terminou por desaguar nas relações internacionais, 

segundo as autoras. Ou seja:  

Reforçar a cultura brasileira, sua difusão no exterior, a constituição de um 
setor empresarial forte de produção e difusão, o grau de diversidade cultural e 
acesso, enfim, reforçar a identidade cultural do país e a sua capacidade de 

 
4 MINISTÉRIO DAS RELAÇÕES EXTERIORES. Discurso do presidente eleito Luiz Inácio Lula da Silva. Compromisso com 

a mudança. Brasília: Presidência da República. Discurso proferido em São Paulo, em 28 out. 2002. 
 



117 

produzir e difundir esta cultura são metas governamentais, que visam impactar 
diretamente o desenvolvimento do país e sua inserção no mundo globalizado 
(BIJOS; ARRUDA, 2010, p. 47). 

A materialização dessas diretrizes traçadas pelo Ministério da Cultura e pelo Ministério 

das Relações Exteriores esteve presente, por exemplo, na “Agenda para o Desenvolvimento”, 

que foi elaborada pelo MinC e pelo governo argentino com o objetivo de criar um programa no 

âmbito da Organização Mundial de Propriedade Intelectual (OMPI). Esteve presente também 

na participação brasileira na Rede Internacional de Políticas Culturais, no encontro entre 

ministros da cultura para a aprovação da convenção da Unesco (a Convenção sobre a Proteção 

e Promoção da Diversidade das Expressões Culturais - 2005). Assim como na participação da 

Comissão Interamericana de Cultura da Organização dos Estados Americanos (OEA) e na 

Conferência de Intelectuais da África e da Diáspora (CIAD), na qual a Fundação Cultural 

Palmares teve atuação intensa (BIJOS; ARRUDA, 2010, p. 48).  

O que podemos inferir, tanto das abordagens realizadas pelo embaixador Edgard Telles 

Ribeiro, bem pelas pesquisadoras Leila Bijos e Veronica Arruda, é que a diplomacia cultural é 

um instrumento importante para as relações internacionais e que no governo do presidente Luiz 

Inácio  Lula da Silva essa diplomacia foi utilizada com intensidade jamais vista nos governos 

anteriores, notadamente nas gestões dos ministros Gilberto Gil (Ministério da Cultura) e Celso 

Amorim (Ministério das Relações Exteriores), com objetivos claros de reparar injustiças 

históricas e projetar novos paradigmas sobre a compreensão que o governo possuía sobre o 

papel da cultura nas suas relações internacionais.   

 
4.4  O Brasil na Cooperação Sul/Sul 

 
É quase unanimidade no mundo acadêmico brasileiro, ao menos entre aqueles que se 

debruçam sobre os estudos das relações internacionais, que a partir do governo do presidente 

Lula a Cooperação Internacional para o Desenvolvimento (CID) ganhou grande impulso, além 

de assumir novo perfil.  

O trabalho de Haroldo Ramanzini Junior e Mariano e Almeida, As diferentes dimensões 

da Cooperação Sul/Sul na política externa brasileira (2015), deixa isso muito claro. Para eles, 

a política externa brasileira no período define de forma contundente a mudança de orientação 

que o Brasil imprimiria nesse campo. A partir de então, dois aspectos chamam a atenção: uma 

ação mais internacionalista do país, com claro protagonismo do Brasil, assim como uma 

aproximação também clara com os países do Sul Global, adotando, por conseguinte, o discurso 



118 
 

de que a CSS (Cooperação Sul/Sul) teria características e objetivos bastante distintos da CSN 

(Cooperação Sul/Norte), pois não teria condicionalidades na sua implementação. 

Apesar dos avanços ocorridos no período acima citado, tanto a presença brasileira na 

Cooperação Sul/Sul quanto uma definição clara dos objetivos que o Brasil deseja nessa seara 

são aspectos ainda em construção, necessitando de uma sistematização mais precisa e de 

ampliação do debate. Só em 2010, o governo brasileiro realizou o primeiro levantamento das 

atividades nesse campo, estudo esse realizado pela Secretaria de Assuntos Estratégicos da 

Presidência da República, sob a orientação do Instituto de Pesquisa Econômica e Aplicada 

(IPEA) onde se busca “identificar, resgatar e sistematizar os dados e as informações do 

investimento público para atividades, projetos e programas da Cooperação Brasileira para o 

Desenvolvimento Internacional no período 2005-2009” (IPEA, 2010, p. 12). Ainda assim, 

podemos identificar alguns elementos norteadores da cooperação brasileira, tais como: o 

respeito à soberania, a solidariedade entre os povos e a não interferência nos assuntos internos 

dos países parceiros. Estes princípios, aliás, estão presentes historicamente nas relações dos 

países que são designados como do Sul Global e simbolizam uma relação horizontal com 

benefícios mútuos, distinta, portanto, da cooperação vertical dos países centrais.  

Evidente que há controvérsias quanto a essa ausência de condicionalidades na cooperação 

brasileira, de certo na própria Cooperação Sul/Sul. Por isso mesmo, “o Brasil vem se 

empenhando em apoiar os esforços de outros países no sentido de superar os desafios ao 

desenvolvimento, a partir do compartilhamento de conhecimentos, experiências bem-sucedidas 

e oferta de insumos de diferentes naturezas” (IPEA, 2010. p. 10).  

Por conta da escassez de documentos oficiais sobre a política de cooperação internacional 

e a inexistência de uma orientação política clara que defina a estratégia do governo nessa área, 

não há um planejamento de médio prazo, comprometendo assim uma ação mais proativa e 

articulada, com resultados mais eficazes. Há também outro dado na cooperação brasileira: “O 

caráter descentralizado das ações implementadas pelas instituições do governo federal 

configura desafio para definir com clareza o volume de investimento em cooperação 

internacional, fator-chave para o fortalecimento de suas parcerias com países, sobretudo os do 

Eixo Sul” (IPEA, 2010, p. 12). 

O IPEA, após participar dos estudos que citei acima, identificou a cooperação 

internacional para o desenvolvimento brasileira como: “a totalidade de recursos investidos pelo 

governo federal brasileiro, totalmente a fundo perdido, no governo de outros países, em 

nacionais de outros países em território brasileiro, ou em organizações internacionais, com o 



119 

propósito de contribuir para o desenvolvimento internacional, entendido como o fortalecimento 

das capacidades de organizações internacionais e de grupos ou populações de outros países para 

a melhoria das suas condições socioeconômicas” (IPEA, 2010, p. 11). Nesse sentido, vale a 

pena destacar algumas áreas para que tenhamos noção da atuação brasileira. São quatro 

modalidades, basicamente: (i) a assistência humanitária; (ii) as bolsas de estudo; (iii) as 

contribuições para organismos internacionais e bancos regionais; (iv) a cooperação técnica. O 

investimento brasileiro na cooperação para o desenvolvimento, só no período de 2005 a 2009, 

chegou a aproximadamente R$ 3,20 bilhões, com ênfase nas contribuições para os organismos 

multilaterais que alcançaram R$ 2,46 bilhões, ou seja, mais de dois terços.  

A partir desses dados, verificamos quão diminuta foi a participação da cultura na 

cooperação brasileira, mesmo com sua forte presença tanto do ponto da economia da cultura 

quanto do ponto de vista simbólico para o povo brasileiro. Mais que isto, o período analisado 

pelo IPEA é aquele onde a cultura no Brasil era entendida enquanto elemento estratégico para 

o desenvolvimento da nação e o ministro que estava à frente era Gilberto Gil, reconhecido 

nacional e internacionalmente como um excelente gestor. Em todo caso, apenas 1,7% da 

cooperação brasileira na área da cooperação técnica foi destinado para a cultura, um pouco mais 

de 50 milhões de reais (IPEA, 2010). Pois foi exatamente nesse cenário de quase invisibilidade 

que a Fundação Cultural Palmares realizou iniciativas ousadas no campo da cooperação 

internacional por meio da cultura, e mais ousadas ainda por tratar-se da cultura negra brasileira 

em diálogo com as culturas afrodescendentes na América Latina, em especial com a Colômbia 

e o Equador. 

As análises realizadas até aqui tiveram por objetivo delinear com alguma nitidez os 

cenários políticos, as diretrizes culturais e os instrumentos administrativos, internos e externos, 

nos quais a Fundação Cultural Palmares se ancorou para promover as políticas públicas de 

cultura para os afro-latinos, estabelecer diálogos, compartilhar ações, bem como identificar as 

convergências, em particular com as instituições culturais da Colômbia e do Equador, que nos 

possibilitasse agir de forma articulada na América Latina.   

 
4.5  Programa Intercâmbio Afro-Latino  
 

Na América Latina e em especial no Brasil, o período de 2003 a 2010 é considerado um 

dos mais profícuos no que diz respeito às liberdades democráticas. Ocorreram experiências e 

iniciativas no campo da gestão cultural que não apenas alteraram profundamente o 



120 
 

entendimento tradicional com que o Estado brasileiro percebia a cultura e geria suas políticas 

como também traduziram de forma singular as demandas e expectativas que habitavam os 

recônditos do fazer cultural no país. E a gestão do ministro Gilberto Gil, que integra esse 

período, interpretou, viveu e experimentou, como poucas gestões na história das políticas 

públicas de cultura, a complexidade advinda do delicado tecido social do qual somos originários 

de forma aberta e ousada. 

Nesse sentido, a Fundação Cultural Palmares (FCP), órgão vinculado ao Ministério da 

Cultura do Brasil, foi um instrumento importante para a consecução dos objetivos da gestão do 

ministro Gilberto Gil. No caso específico da Cooperação Sul/Sul, em particular na América 

Latina, a FPC cumpriu um papel importante de, a um só tempo, ampliar as ações de promoção 

da cultura negra brasileira para a região, assim como de estimular o intercâmbio entre as 

comunidades afrodescendentes nas Américas, notadamente em alguns países como Colômbia, 

Uruguai, Cuba, Haiti, Equador, Argentina, Peru, dentre outros. Com alguns desses países, 

podemos afirmar que os resultados foram além do esperado e foram estabelecidas de fato 

cooperações internacionais sob a orientação do Ministério das Relações Exteriores, pela via do 

seu Departamento Cultural, articulado com a Diretoria de Relações Internacionais do Ministério 

da Cultura e o Comissariado da Cultura Brasileira no Mundo, ambos instrumentos criados na 

gestão do ministro Gilberto Gil.  

Portanto, o Programa Intercâmbio Afro-Latino foi consequência de atitudes combinadas 

e adotadas tanto pelo MinC como pelo Itamaraty. De um lado, o MinC pôs em prática uma 

decisão política da Presidência da República em fazer da América Latina uma prioridade, 

definindo políticas culturais voltadas para a região, e de outro, a concretização por parte do 

Itamaraty daquilo que conceituamos anteriormente como diplomacia cultural brasileira, 

efetivada pelo Ministério das Relações Exteriores. Em ambos os casos, o Ministério da Cultura 

participou ativamente. Mas é importante ressaltar, também, que havia uma ambiência política 

democrática na América Latina, que propiciava a investida em iniciativas dessa envergadura, 

pois vários países eram dirigidos por lideranças da esquerda e da centro esquerda, a exemplo 

do Brasil, com Lula, do Equador, com Rafael Correa, da Argentina, com Cristina Kirchner, do 

Uruguai, com Tabaré Vásquez, da Venezuela, com Hugo Chávez, assim como Michelle 

Bachelet, no Chile.  

A única exceção nesse cenário era a Colômbia, onde o presidente Álvaro Uribe, originário 

dos setores conservadores e da extrema direita colombiana, dirigia o país com mão de ferro e 

forte repressão política, com o apoio dos Estados Unidos, mas que no campo cultural 



121 

experimentava uma novidade ao indicar para o Ministério da Cultura a primeira mulher negra 

na história do país, Paula Marcela Moreno Zapata, que dirigia o Ministério com um certo grau 

de independência e autonomia, articulando-se com setores e países com governos progressistas 

na América Latina, a exemplo do Brasil e do Equador. Esse cenário, com certeza, favoreceu a 

implementação de propostas como o Intercâmbio Afro-Latino.  

De um lado, o Ministério da Cultura brasileiro, por meio do seu ministro, estabelecia as 

agendas culturais com os países latino-americanos considerados prioritários do ponto de vista 

cultural, incluía a Fundação Palmares nessas agendas e chancelava, por meio de programas 

executivos, protocolos de intenções ou eventos, os parâmetros pelos quais a Fundação Palmares 

deveria se orientar para materializar a sua política. Por conta dessa visão do Ministério da 

Cultura, que fazia da Fundação Palmares um ente ativo da política cultural nas relações 

internacionais, antes da materialização do programa Intercâmbio Afro-Latino, a Fundação 

Palmares participou de inúmeras reuniões e comissões mistas, realizadas entre os ministérios 

da Cultura do Brasil, da Colômbia e do Equador, bem como de várias outras reuniões 

multilaterais, onde estavam presentes organismos internacionais como a Unesco, a Segib, o 

Mercosul e representantes ministeriais da cultura de vários países latino-americanos, a exemplo 

de Argentina, Uruguai, Peru, Cuba, México, Haiti e Panamá.  

Apesar do Programa Intercâmbio Afro-Latino ter alcançado quase todos os países 

latino-americanos, a escolha da Colômbia e do Equador para análise neste projeto de pesquisa 

deveu-se a alguns fatores importantes. O primeiro deles, os compromissos assumidos e 

materializados pelos dois países em várias ações e eventos entre 2007 e 2010, em parceria 

com a Fundação Palmares e o Ministério da Cultura do Brasil. O segundo, em razão da 

Colômbia ser o segundo país em população afrodescendente na América Latina, apesar das 

controvérsias existentes quanto aos critérios e métodos censitários colombianos, que 

estabelece um percentual aproximado de 10% da população colombiana, em torno de 4,6 

milhões de pessoas (DANE, 2018)5 concentradas na região conhecida como Pacífico 

Colombiano, (fronteiriça com o Equador), enquanto as pesquisas realizadas por pesquisadores 

e instituições universitárias colombianas, e até mesmo organismos internacionais, 

argumentam que essa população varia entre 20 e 30%. A afirmação de Juan Pablo Estupiñan, 

antropólogo, consultor da OIM e professor da Universidad de los Andes, Facultad de Ciencias 

 
5 DANE é o Departamento Administrativo Nacional de Estatística da Colômbia, uma entidade estatal colombiana responsável 

pela coleta de dados, análise e planejamento, vinculado ao Poder Executivo.  
 



122 
 

Sociales, Departamento de Antropología (Uniandes, Bogotá, Colômbia) e pesquisador do 

tema, confirma essa controvérsia:  

El resultado fue que los afrocolombianos representaban el 10% de la 
población nacional, un dato que no generó consenso entre   organizaciones y 
académicos que argumentaban que los afrocolombianos deberían ser entre el 
20 y 30% del total nacional (ESTUPIÑAN, 2021, p. 286). 

O terceiro fator é que, apesar do Equador possuir um percentual pequeno da população 

afrodescendente, algo em torno de 5%, aproximadamente 604 mil pessoas, segundo o último 

censo do país (2001), também possui uma concentração singular de afro-equatorianos na região 

de Esmeraldas: 25,5% em sua província; Guayas, 35%; e Pichincha, 13%. Regiões 

extremamente ricas do ponto de vista ambiental, da pesca e do petróleo, mas cuja população 

afrodescendente possui o maior percentual de pobreza do país (48,7% dos afro-equatorianos 

estão nessa condição).  

A cada dez afro-equatorianos, sete residem em Guayaquil, Quito e 
Esmeraldas, entre outras cidades como Ibarra, Cuenca, Lago Agrio e Manta. 
No entanto, Guayaquil é a principal cidade de concentração. Somente nesta 
cidade, vivem 154.283 afro-equatorianos, o que representa 25,55% do 
universo afrodescendente do Equador (SÁNCHEZ, 2010, p. 19). 

Outro elemento importante na escolha foi o fato das comunidades negras da Colômbia e 

do Equador terem alcançados avanços importantes na direção da cidadania plena e do 

reconhecimento, por parte dos seus Estados, do racismo e da desigualdade racial em períodos 

próximos, assim como o Brasil, que na Assembleia Nacional Constituinte (1988) não só criou 

a Fundação Cultural Palmares, como assegurou o direito aos afro-brasileiros aos territórios 

quilombolas, bem como consagrou na Constituição brasileira o racismo como crime 

inafiançável, como já foi discutido anteriormente. Os afro-colombianos, por sua vez, 

conseguiram a aprovação em sua Constituição da Lei 70 (1993),6 que reconhecia e assegurava 

os territórios sociais como espaços geográficos para o desenvolvimento dessa população, e o 

racismo como algo que contribuía para a desigualdade racial no país. Os afro-equatorianos, com 

as Constituições de 1998 e 2008, também conseguiram o reconhecimento do país como um 

Estado plurinacional e intercultural, onde os descendentes de africanos que lá viviam foram 

 
6 ARTICULO 1o. La presente ley tiene por objeto reconocer a las comunidades negras que han venido ocupando tierras baldías 

en la zonas rurales ribereñas de los ríos de la Cuenca del Pacífico, de acuerdo con sus prácticas tradicionales de producción, 
el derecho a la propiedad colectiva, de conformidad con lo dispuesto en los artículos siguientes. Así mismo tiene como 
propósito establecer mecanismos para la protección de la identidad cultural y de los derechos de las comunidades negras de 
Colombia como grupo étnico, y el fomento de su desarrollo económico y social, con el fin de garantizar que estas comunidades 
obtengan condiciones reales de igualdad de oportunidades frente al resto de la sociedad colombiana. 

 



123 

inclusos na condição de “povo”. Para John Antón Sánchez, pesquisador afro-equatoriano e 

consultor do BID, povo assume aqui uma característica especial:  

Como povo, aos afro-equatorianos lhes corresponde um conjunto de direitos 
coletivos. Esta categoria é definida por Douglas Quintero, líder do processo 
Afro-América XXI, como aqueles direitos humanos de terceira geração e se 
referem ao território, à proteção da identidade cultural, à consulta prévia e 
informada, à administração dos recursos naturais, à administração de justiça 
etc. (SÁNCHEZ, 2010, p. 23). 

Houve, ainda, uma razão singular que influenciou decisivamente o recorte da pesquisa. 

O fato de os três países terem como gestores dos respectivos ministérios da Cultura, no período, 

pela primeira vez na história da América Latina, pessoas afrodescendentes: Gilberto Passos Gil 

Moreira, no Brasil, Paula Marcela Moreno Zapata, na Colômbia, e Antônio Preciado Bedoya, 

no Equador.   

Gilberto Gil, o mais famoso dos três ministros, quando indicado para o cargo já era um 

artista consagrado no âmbito nacional e internacional, com uma carreira artística das mais 

proeminentes, com reconhecimento mundial, além de, à época, possuir uma relativa experiência 

tanto no campo da política institucional quanto da gestão executiva, visto que já havia sido 

vereador na cidade de Salvador (1989/1992) (eleito o vereador mais votado da cidade, em 1988, 

ano do centenário da abolição da escravatura no Brasil).  

Gil também havia exercido o cargo de presidente da Fundação Gregório de Matos, da 

cidade de Salvador, instituição pioneira no campo da cultura na cidade mais negra do Brasil, 

entre 1987/1988. A Fundação iniciou seus trabalhos em 1986, como órgão vinculado à 

Secretaria Municipal de Cultura e Turismo da cidade, tendo sido criada pelo então prefeito 

Mário Kertész (primeiro prefeito eleito diretamente após o período do regime militar 

(1964/1985) e que tinha e tem como finalidade formular e executar a política cultural do 

município). Gil teve uma gestão marcante nos seus dois anos à frente da instituição, tendo 

intensificado a relação Bahia/África e criado em Salvador a Casa do Benin, uma espécie de casa 

de cultura daquele país, visto que muitos dos afro-baianos são de origem beninense. Foi a 

primeira casa do gênero de um país africano na cidade.   

Antônio Preciado, ao assumir o Ministério da Cultura do Equador, também já era um 

poeta consagrado no país e internacionalmente. Era chamado do poeta da diáspora, por conta 

da sua obra, considerada marcante, tendo lançado vários livros de poemas, assim como 

participado de inúmeras antologias no seu Equador e na América Latina. Além disso, era 

professor universitário, tendo sido reitor da Universidad Técnica Luis Vargas Torres, em 



124 
 

Esmeraldas (1984-1989), e representante do Consejo Nacional de Universidades y Escuelas 

Politécnicas en el Consejo Nacional de Cultura.  Assim como Gil, possuía uma certa experiência 

administrativa visto que havia ocupado o cargo de presidente do Núcleo Provincial de 

Esmeraldas, da Casa de la Cultura Ecuatoriana Benjamín Carrión e diretor da Área Cultural del 

Banco Central del Ecuador em sua cidade, Esmeraldas. No campo da política e da diplomacia, 

havia ocupado por duas vezes o cargo de embaixador extraordinário e plenipotenciário do 

Equador, na Unesco en Paris (2002-2003) e na Nicarágua (2008-2013).  

Paula Marcela Moreno Zapata, a mais jovem dos três, tinha apenas 29 anos quando 

assumiu o Ministério da Cultura da Colômbia em 2007; era formada em engenharia e 

pesquisadora acadêmica, além de professora. Foi a primeira mulher negra e mais jovem a 

ocupar um cargo do primeiro escalão do governo colombiano até aquele momento. À época, 

ela já possuía experiência administrativa por ter ocupado cargos importantes em organismos 

internacionais, como a de coordenadora nacional, gerente de projetos e consultora em agências 

de desenvolvimento, como Unesco e a Organização Pan-americana de Saúde, assim como era 

pesquisadora do Centro de Estudos Latino-Americanos da Universidade de Cambridge. Ou 

seja, apesar da juventude, estava preparada para os desafios que iria enfrentar como dirigente 

do Ministério da Cultura da Colômbia  

Essa conjunção de fatores, aliada à disposição que esses/as ministros/as tiveram em suas 

respectivas gestões, colocando em prática projetos que fortaleceriam a presença das 

manifestações culturais afro-latinas nas políticas culturais internas  e internacionais na América 

Latina, fez com que a análise mais profunda sobre o Programa Intercâmbio Afro-Latino recaísse 

sobre esses dois países em diálogo com as políticas culturais executadas pela Fundação 

Palmares na região, pois essas três autoridades culturais demonstraram com clareza a afinidade 

com a temática cultural afro-latina.  

A diretora da Oficina e assessora de Cooperacion Internacional de la Universidade del 

Pacifico Buenaventura (Colômbia) Alexandra Johanna Rivas Perea, ao ser indagada sobre a 

importância da cooperação internacional na América Latina, no trabalho desenvolvido pela 

universidade para os jovens afro-colombianos, afirmou que:  

Esta oficina es de caracter estratégico por ello tiene gran importâncias em el 
Desarrollo institucional, en las líneas y atividades que se desarrollan desde 
ORI, es importante mencionar que su hacer es transversal a los 3 ejes 
misionales que tiene la universidad que son Docencia, Investigacion y 
extencion y proyecion social (PEREA, 2024). 



125 

E confirma a importância do intercâmbio cultural ao revelar o pouco conhecimento ou 

relação que os afro-colombianos possuem sobre as manifestações culturais afro-brasileiras e 

que para ela é fruto de um projeto deliberado de apagamento da contribuição da cultura negra 

no mundo:   

Realmente debo decir que es muy poco lo que se conoce a nível de Colombia 
de la cultura negra Brasil, no es um secreto que todo lo relacionado com las 
minorias étnicas em Colombia es de poco interes y reconocimiento, desde mi 
parecer es la forma de negar la posibilidad a nuestras generaciones de 
conocer  la  importância  y el aporte de afros em el mundo, ahora bien la 
Universidad del Pacifico viene realizando um ejercicio de divulgacion de los 
procesos socioles y culturales de los países donde se encuentra está 
poblacion, espacialmente,  Brasil. Cuba, Peru y África, esperamos que 
nuestro encuentro pueda fortalecer sin lugar a duda el reconocimiento de 
ambas culturas que seguramente tendran mucho em comum (PEREA, 2024). 

Por fim, Perea informou que esse tema: 

en los últimos años há tomado bastante relevância y em algunos 
departamentos de Colombia si bien es ciertos la musica, las danzas y la 
gastronomia de la cultura negra generan um alto recurso econômico este no 
se ve reflejado en estas comunidades, ejemplo em el departamento del Valle 
del Cauca el festival Petronio Alvarez que se realiza en la cuidad de Cali uma 
de las mas racistas de Colombia (PEREA, 2024).  

A professora Cláudia Miranda, professora da Universidade Federal Fluminense, ativista 

do movimento feminista negro na América Latina e que foi consultora da Fundação Palmares 

à época, ao ser indagada sobre o cenário das ações culturais afro-latinas ao iniciar-se o 

programa, assim se posicionou:  

Infelizmente, sobre políticas públicas de cultura para afro-latinos, articuladas 
entre os governos latino-americanos, não se pode localizar muita coisa, no 
nível da gestão pública. O que podemos observar são formas de cooperação 
realizadas via organizações e associações reconhecidas como esferas da 
sociedade civil. Localizo, por exemplo, as diferentes Organizações lideradas 
por importantes feministas negras, e que participam de eventos que 
culminaram na “Asociación Red de Mujeres Afrolatinoamericanas 
Afrocaribeñas y de la Diáspora” (MIRANDA, 2019). 

Miranda também ressaltou um aspecto importante sobre a presença do feminismo negro 

na América Latina, que em certa medida era o grande responsável pelas ações que a sociedade 

civil afro-latina realizava na região. Essa movimentação já vinha produzindo frutos 

importantes, dentre eles a criação do Dia Internacional da Mulher Negra Latino-Americana e 

Caribenha, criado em 1992, durante o 1º Encontro de Mulheres Afro-Latino-Americanas e 

Afro-Caribenhas, realizado em Santo Domingo, na República Dominicana, e instituído 

formalmente pela Organização das Nações Unidas. Essa decisão incluiu definitivamente na 



126 
 

agenda internacional as reivindicações do movimento feminista negro da diáspora, fato mais 

que auspicioso, visto que era a concretização da intersecionalidade para as afro-latinas. 

Lideranças feministas negras importantes contribuíram para isso: Sueli Carneiro, Epsy 

Campel, Edna Roland, Matilde Ribeiro, Fanny Milena Quinones, Luiza Bairros, Benedita da 

Silva etc. Outro produto importante dessa movimentação foi a criação no Brasil do 

“Seminário Latinidades: Festival da Mulher Afro-latino-americana e Caribenha”, realizado 

anualmente na cidade de Brasília, Distrito Federal, a partir de 2008, e que reúne centenas de 

ativistas negras da América Latina e do Caribe, com o objetivo maior de colocar as mulheres 

negras na centralidade do debate das questões raciais da região. Miranda ressalta essa 

dimensão ao afirmar que: 

É justo reconhecermos esse modo de intervenção como sendo anticolonial, 
antirracista e antipatriarcal. As feministas negras buscam fortalecimento 
das suas pautas de reivindicações e, cada vez mais, se organizam em torno 
de um movimento afrodiaspórico. Contudo, vejo que esses são arranjos 
feitos a contrapelo, justamente pela falta de adesão dos governos de 
diferentes sociedades latino-americanas e caribenhas. O histórico de luta 
das mulheres negras é tremendamente incrível. Fizeram e fazem de um 
limão uma limonada. Nesse itinerário de cooperação, a América Latina e 
o Caribe, reconhecem a centralidade do Brasil e dos diferentes coletivos, 
associações e organizações antirracistas que compõem o Movimento 
Negro (MIRANDA, 2019).7  

Complementando suas observações sobre o papel que o Ministério da Cultura da 

Colômbia e a Fundação Palmares tiveram para introduzir essa pauta nas suas respectivas 

instituições no período, ela disse: 

Por outro lado, creio que um movimento que marca a região, sem nenhuma 
dúvida, tem a ver com a aproximação realizada entre os Ministérios da 
Cultura do Brasil e o Ministério da Cultura da Colômbia. A principal 
sinalização foi feita pelo Brasil e tem a ver com vontade política e, 
portanto, deve ser mais bem localizada. É preciso acentuar que essa foi 
uma agenda iniciada no âmbito da Fundação Cultural Palmares, entre os 
anos de 2007 e de 2010 (MIRANDA, 2019). 

No ano de 2005, a FCP manteve suas incursões na América Latina ao participar do projeto 

“Cooperação e Intercâmbio Internacional”, na XIV Feira Internacional do Livro, realizada em 

Havana/Cuba, no período de 3 a 13 de fevereiro de 2005; também deu sequência ao Intercâmbio 

Cultural Brasil/Haiti, recepcionando quatro integrantes da comunidade artístico/cultural 

haitiana (Grupo Je Bateau) no Brasil, por meio da realização de oficinas para trocas culturais 

na cidade do Salvador/BA. Duas outras ações foram desenvolvidas pela Fundação Palmares 

 
7 Entrevista concedida ao autor para a dissertação de mestrado, em 2019. 



127 

junto ao Haiti na América Latina: o projeto “Intercâmbio Cultural Brasil/Porto Príncipe”, 

participando do seminário sobre a contribuição das religiões de matrizes africanas para a 

construção da paz nas Américas, de 20 a 24/8/2005, realizado na cidade de Porto Príncipe, por 

meio da concessão de quatro passagens aéreas para religiosos baianos; e o projeto “Porto 

Príncipe/Haiti”, realizado no período de 11 a 15 de julho de 2006, que contou com a minha 

presença enquanto diretor de Promoção, Estudos, Pesquisas e Divulgação da Cultura Afro- 

-Brasileira, integrando a missão do Ministério das Relações Exteriores, enquanto representante 

do Ministério da Cultura. 

Em 2006, a FCP começa efetivamente a pensar e se articular para uma intervenção mais 

consistente e organizada na região, visto que, entre 2004 e 2006, poderíamos considerar como 

o período de prospecção e diálogos com os possíveis parceiros futuros. Por conta disto, o 

ministro da Cultura Gilberto Gil, que já possuía uma presença constante nas atividades 

culturais nos países latino-americanos, a exemplo da Colômbia, Equador, Argentina, 

Venezuela, Uruguai, Peru, inseriu a Fundação Palmares nessas incursões e as representações 

da FCP passaram a acompanhar a sua comitiva com maior regularidade, tendo como 

responsabilidade mapear e identificar ações referentes à cultura afro-latina, os diálogos que 

poderiam ser estabelecidos e as convergências que poderiam ser estabelecidas com os países 

latino-americanos.  

Em 2007, participamos na cidade de Bogotá do seminário internacional “Diversidad, 

Interculturalidad y Construcción de Ciudad”, no período de 17 a 19 de abril de 2007, promovido 

pela Universidad Pedagógica Nacional, em Bogotá, Colômbia, com a palestra “Ações 

afirmativas para a população negra”. Nesse seminário, a Fundação Palmares já tinha clareza de 

que a Colômbia poderia se transformar numa grande parceira para uma articulação afro-latina, 

por conta das tratativas ocorridas entre o ministro Gil e a ministra Paula Zapata.    

Era perceptível que a experiência acumulada do Movimento Negro Brasileiro e a própria 

trajetória da FCP, única instituição entre os estados latino-americanos voltada exclusivamente 

para tratar das questões culturais com vistas à integração plena dos negros na sociedade 

brasileira, assim como a vontade política demonstrada pelo ministro da Cultura Gilberto Gil ao 

tratar dessa questão, tinham uma singularidade na América Latina que acentuava a assimetria 

entre o estágio de desenvolvimento da luta contra o racismo no Brasil e a posição do governo 

brasileiro e a dos demais países latino-americanos. Identificamos, à época, que o máximo que 

havia nas estruturas administrativas dos respectivos ministérios da Cultura nos países latino- 

-americanos, no tocante às questões culturais afro-latinas, eram departamentos de diversidade 



128 
 

étnico-cultural e/ou assessorias especiais (onde estavam inclusas as manifestações culturais 

afro-latinas e as culturas indígenas), como eram os casos da Colômbia e do Equador.   

É nesse contexto que é criado o Programa Intercâmbio Afro-Latino, que consolidou as 

ações da Fundação Palmares na América Latina: três seminários internacionais, um na 

Colômbia, realizado em Bogotá, e dois no Brasil, realizados nas cidades do Rio de Janeiro e 

Salvador, sempre articulados com instituições de caráter educacional (universidades) e com 

organismos multilaterais do sistema ONU, para que tivessem sua credibilidade devidamente 

reconhecida, deram partida ao conjunto de ações que denominamos política pública de cultura 

para os afro-latinos, o trabalho da Fundação Cultural Palmares. Nesse sentido, num artigo 

publicado à época pela Revista Palmares – Cultura Afro-Brasileira, sob o título “América 

Latina revisitada”, afirmei que:  

Conhecer melhor os nossos vizinhos que passaram por situações semelhantes, 
dialogar com suas experiências, disponibilizar as nossas e fazer avançar a luta 
pela igualdade de direitos, acessos e oportunidades na América Latina deve 
ser um objetivo prioritário. Afinal, os afro-equatorianos, afro-colombianos, 
afro-venezuelanos etc. buscam tanto quanto nós o reconhecimento e o direito 
de serem tratados enquanto cidadãos plenos de direitos nos seus respectivos 
países e não como um erro que precisa ser corrigido. A imaginária América 
Latina, que durante mais de quatro séculos foi dominada, esquadrinhada e 
escravizada por portugueses e espanhóis, e construída e desenvolvida pelo 
trabalho escravo, precisa ser revisitada pelos brasileiros no geral e pelos afro-
-brasileiros no particular (ARAÚJO, 2020, p. 12). 

Ainda em 2007, quando da visita do ministro da Cultura Gilberto Gil à Colômbia, foi 

assinado, entre o ministro Gil e a ministra Paula Marcela Moreno Zapata, contando com a 

interveniência da Fundação Palmares, por parte do Brasil, e da Colômbia, com a Universidad 

Pedagógica Nacional, um protocolo de intenções entre o Ministério da Cultura do Brasil e o 

Ministério da Cultura da Colômbia para a cooperação, intercâmbio e divulgação da cultura afro 

entre os dois países. Esse foi o primeiro documento assinado entre os dois ministérios, que 

tratava explícita e exclusivamente do intercâmbio afro-latino entre os dois países, contando com 

o apoio do Departamento Cultural do Itamaraty, cujo chefe era o embaixador Paulo César Meira 

de Vasconcelos.  

Logo no preâmbulo do protocolo de intenções estavam expressas a visão e os propósitos 

que os dois ministérios da Cultura (Colômbia e Brasil), bem como a Fundação Palmares, 

possuíam sobre os objetivos a serem alcançados:  

Conscientes de que a cooperação, na área da cultura afro, reveste-se de 
especial interesse para as partes; 



129 

Determinados a desenvolver e aprofundar as relações de cooperação no 
âmbito da cultura afro; 

Conscientes da necessidade de exercitar programas, projetos e atividades 
específicas de cooperação que possam dar efetiva contribuição ao 
desenvolvimento da cultura afro de ambos os países (ANEXO I, p. 1). 

Nesse sentido, é importante destacar o reconhecimento explícito que os ministérios da 

cultura da Colômbia e do Brasil fazem sobre a importância e a experiência que a Fundação 

Palmares acumulava, para que o instrumento que estava sendo assinado pudesse alcançar os 

objetivos almejados:  

Tendo em conta a reconhecida experiência do Brasil em matéria de cultura 
afro-brasileira, a partir da criação da Fundação Cultural Palmares, em 1988, 
cuja missão é fomentar e fortalecer os valores políticos, culturais, sociais e 
econômicos da população negra e integrá-la de maneira eficaz no processo de 
desenvolvimento do Brasil, superando todas as formas de discriminação 
(ANEXO I, p. 1). 

Pelo lado colombiano, também foi evidenciada a importância da presença e participação 

da Universidad Pedagógica Nacional, que àquela altura era a principal referência no combate 

ao racismo e na promoção da igualdade racial no país vizinho, promovendo discussões 

importantes como o Seminario Interculturalidad e Construción de Ciudad:  

Considerando que na Colômbia a Universidad Pedagógica Nacional vem 
articulando-se para erradicar discriminação, o racismo, e xenofobia; 
promovendo o reconhecimento da diversidade étnica e cultural; a construção 
de espaços de interação cultural; a formulação de um novo discurso de 
interculturalidade, assim como a fixação de políticas públicas destinadas a 
gerar um país mais equitativo (ANEXO I, p. 1). 

Já no primeiro artigo do protocolo, em sua enunciação, está explícita a intenção da 

execução de políticas públicas entre os dois países, que expressassem algo para além dos 

protocolos formais que surgem nesses encontros, tendo como referência a cultura afro-latina:  

Art. l° - O objetivo do presente protocolo será a promoção, a divulgação, o 
intercâmbio, a construção de um ambiente de interação e discussão favorável 
à formulação de políticas públicas e ações referenciais na área da cultural afro 
(ANEXO I, p. 2). 

No detalhamento sobre o alcance das ações que o protocolo pretendia abarcar, houve um 

cuidado em não circunscrever as ações e experiências no âmbito da cultura afro-latina apenas 

nas suas manifestações artísticas, como era de hábito. Estão inclusas, nesse amplo guarda-chuva 

da diplomacia cultural, ações pertinentes ao campo da educação, da política institucional, da 

economia e até mesmo do aprendizado da língua do outro país. De um lado, o português, e do 

outro, o espanhol. Ou seja, o protocolo de intenções visava criar e dar as condições para que os 



130 
 

dois países, e no caso especial a Fundação Palmares, pudessem desenvolver o intercâmbio afro- 

-latino da maneira mais ampla possível, como podemos ver nos itens abaixo:  

I - Intercâmbio de experiências no âmbito da cultura afro; 

II - Apoio à criação e gestão de órgãos governamentais c não governamentais 
com a finalidade de fomentar e fortalecer os valores políticos, culturais, 
sociais e econômicos da população negra e integrá-la de maneira eficaz no 
processo de desenvolvimento social, superando todas as formas de 
discriminação; 

III - Atividades de planejamento, organização e execução de modelos de 
capacitação para os agentes culturais; 

IV - Apoio ao desenvolvimento de estratégias para reduzir o índice de 
discriminação, preconceito, racismos, xenofobias e intolerâncias em geral; 

V - Intercâmbio de experiências educativas através de estágios e eventos 
culturais que se organizem em ambos os países; 

VI - Fomento à produção de mecanismos de divulgação e difusão da cultura 
negra; 

VII - Fomento a iniciativas que, respeitando as legislações internas, 
promovam e desenvolvam o conhecimento, a difusão e o ensino do idioma 
oficial da outra parte, com ênfase nas comunidades afro-descendentes 
(ANEXO I, p. 2). 

A chamada Declaração de Bogotá, feita pelo ministro Gil e a ministra Paula Moreno 

Zapata, em 29 de outubro de 2007, sobre a firmatura do protocolo de intenções entre o Brasil e 

a Colômbia, após uma semana de discussões, revela o propósito e a importância que foi dada 

ao referido protocolo:  

O ministro da Cultura do Brasil, Gilberto Passos Gil Moreira, e a ministra de 
Cultura da Colômbia, Paula Marcela Moreno Zapata, e outras autoridades 
culturais dos dois países, reuniram-se entre os dias 22 e 29 de outubro em 
Bogotá - Colômbia, para reafirmar seus compromissos de unir esforços para 
cooperação mútua no sentido de fortalecer a cultura e colocá-la como eixo 
central das políticas públicas em ambos os países, no âmbito do Acordo de 
Intercâmbio Cultural entre Brasil e Colômbia, assinado em 20 de abril de 
1963, e do Programa Executivo assinado pelos países em 2004 (ANEXO II). 

Na declaração pública, os dois itens que são destacados pelos ministros são:  

I. Protocolo de intenções para a cooperação, o intercâmbio, a promoção e a 
divulgação da cultura afrodescendente, voltado para a construção de um 
ambiente de interação e discussão favorável para a formulação de políticas 
públicas e ações conjuntas na área da cultura afrodescendente. 

2. Termo de cooperação entre a Cinemateca Brasileira e a Fundación 
Património Fílmico Colombiano, no qual as partes se comprometem a 
cooperar nas seguintes áreas: preservação e difusão de suas respectivas obras 
cinematográficas, formação e intercâmbio de conhecimentos e técnicas de 
preservação e catalogação de imagens em movimento e de seus diferentes 
suportes (ANEXO II). 



131 

A assinatura conjunta entre os dois países desse protocolo de intenções, tendo a 

presidência da Fundação Palmares como interveniente, era na verdade uma demonstração clara 

da importância que o ministro Gil dava na sua gestão às questões culturais afro-latinas, ao 

mesmo tempo que assumia e sinalizava para o restante do Ministério que aquela pauta não era 

apenas da Fundação Palmares, mas do Ministério da Cultura como um todo. O protocolo de 

intenções foi cumprido tanto pela Colômbia como pelo Brasil.   

Em seu discurso de despedida do país, Gil foi mais enfático ainda, ao afirmar o caráter 

especial que aquele protocolo possuía para sua gestão:  

O que gostaria de ressaltar é que nossos países resolveram conjuntamente 
fortalecer as políticas culturais no âmbito das políticas estratégicas de Estado. 
Não me refiro às políticas para as belas artes, para uma minoria de artistas, 
mas para toda a sociedade, especialmente para os grupos mais vulneráveis, 
para as línguas, formas de vida e de ofício que foram marginalizados e que 
são portadoras por nossos países e por todos nós. Refiro-me ao direito cultural 
como direito social – uma questão central que nossos Estados, presidentes de 
uma cultura que precisa ser reconhecida, apoiada e valorizada e governos 
finalmente reconheceram. Este é um momento histórico para a América do 
Sul, para a qualidade de nossas políticas de cultura como direito de cidadania 
(ANEXO III). 

Consciente do papel estratégico que a cultura deveria ter não apenas internamente entre 

as nações, mas também no campo das relações internacionais, Gil ressaltou na sua fala o papel 

importante que a cultura deveria ter: “Porque só teremos uma verdadeira integração sul- 

-americana quando atuarmos além da economia e atuarmos conjuntamente no plano cultural.” 

(ANEXO III). Concluindo:  

O sentido do trabalho que estamos aqui anunciando é que nossas sociedades 
são semelhantes. Somos afros, somos ameríndios, amazônicos, litorâneos, e 
gente do interior, somos formados pelos aportes europeus e de muitas outras 
culturas formadoras. São culturas vivas, devem ser reconhecidas e apoiadas 
pelo novo Estado que as políticas culturais incitam a surgir. Devemos 
aprofundar a admiração entre nossos povos, aprofundar o mútuo 
conhecimento e a cooperação em favor de nossa região, de nosso continente e 
hemisfério. São populações portadoras de muitas culturas, valores e práticas 
que constituem nosso maior patrimônio. Por isso necessitam de políticas 
culturais abrangentes e estratégicas (ANEXO III).  

No mesmo período, outubro de 2007, foi assinado, pelos ministros da Cultura do 

Brasil Gilberto Gil e da Cultura do Equador Antônio Preciado, o Programa Executivo 

Cultural do Acordo de Cooperação Cultural e Educacional entre o governo da República 

Federativa do Brasil e o governo da República do Equador, para o período 2007/2010. 

Esse programa executivo foi fundamental para que a Fundação Palmares estabelecesse de 

imediato tratativas visando ao intercâmbio cultural entre manifestações culturais afro-



132 
 

brasileiras e afro-equatorianas, fato este que veio a ocorrer, já no ano de 2008, por meio 

de várias ações, dentre elas a turnê do bloco afro Ilê Aiyê ao Equador, assim como vieram 

artistas equatorianos ao Brasil.  

E, mais uma vez, a Fundação Palmares esteve presente, não só na viagem do ministro Gil 

ao Equador, com a presença do então presidente da instituição Zulu Araújo, como também em 

todas as tratativas e reuniões realizadas tanto com a Presidência do Equador, cujo presidente 

era Rafael Correa, quanto com os representantes dos ministérios da Cultura e das Relações 

Exteriores dos respectivos países, no caso o ministro da Cultura Antônio Preciado e a ministra 

das Relações Exteriores Maria Fernanda Espinoza Garcez. O programa executivo com o 

Equador foi amplo, abrangendo praticamente todas as ações do Ministério da Cultura. Não 

havendo, no primeiro momento, um documento específico sobre o intercâmbio afro-latino, por 

conta da população afro-equatoriana ser de apenas 5% e estar concentrada na cidade de 

Esmeraldas. Mas, ainda assim, lê-se no programa executivo geral:  

As Partes desenvolverão ações de intercâmbio e divulgação mútua de suas 
respectivas expressões e manifestações culturais nas áreas de artes visuais, 
teatro, circo, música, dança, audiovisual e cinema, literatura e culturas 
populares, levando em conta a sua diversidade cultural, étnica e linguística, 
assim como ações de pesquisa, promoção e proteção de seus patrimônios 
culturais tangíveis e intangíveis, de comum acordo e dentro dos limites de suas 
competências e possibilidades orçamentárias (ANEXO IV, p. 1). 

Entretanto, quando da assinatura do II Protocolo de Intenções, no campo cultural, entre o 

Brasil e o Equador, tendo como ministro da Cultura do Brasil Juca Ferreira e do Equador 

Ramiro Noriega, em abril de 2010, o protocolo contou não só com um item específico sobre a 

cultura negra como ressaltou o compromisso do Equador em contribuir para a realização do II 

Encontro Afro-Latino, que viria a ser realizado na cidade de Salvador.  

Acerca da mudança de postura por parte do Equador, ao inserir explicitamente no novo 

Protocolo de Intenções8 as dimensões culturais afro-latinas, é bastante plausível que a mudança 

tenha sido fruto da presença e participação do país em vários eventos, seminários e encontros 

 
8 5. As Partes comprometem-se a aprofundar a cooperação para o desenvolvimento de ações conjuntas de reconhecimento, 

promoção, intercâmbio e difusão das culturas afrodescendentes de ambos os países. 
   a. As Partes estimularão ações que valorizem as práticas culturais de matriz africana e promovam um maior intercâmbio de 

informações e especialistas sobre o tema. 
   b. As Partes promoverão a construção de um ambiente de interação e discussão favorável à formulação de políticas públicas 

e ações referenciais na área da cultura afro. 
   c.  As Partes buscarão promover o intercâmbio entre os dois países na área dos saberes e fazeres tradicionais, com ênfase 

para    as manifestações religiosas de matriz africana. 
   6. As Partes colaborarão para o êxito do II Encontro Ibero-Americano - Agenda Afrodescendente nas Américas, que será 

realizado em Salvador, Brasil, entre os dias 25 e 26 de maio de 2010 (ANEXO III, p. 2-3). 
 



133 

que promoveram a troca de experiências e revelaram a importância que o intercâmbio afro- 

-latino poderia ter nas relações culturais entre os dois países. E, muito provavelmente, as ações 

conjuntas que foram realizadas entre a Fundação Palmares e o Ministério da Cultura do Equador 

também devem ter contribuído para isso. Em particular, o intercâmbio com o bloco afro Ilê 

Aiyê e a cidade de Esmeraldas, que ajudou em muito para que as manifestações culturais afro- 

-latinas passassem a ter relevância no acordo firmado em 2010.  

Esses são exemplos que confirmam o sentimento existente entre os dirigentes desses 

países sobre a importância de se criar um programa que viabilizasse esses diálogos, esses 

sentimentos e essas convergências entre os países latino-americanos, particularmente entre os 

gestores do campo da cultura afro-latina, em especial entre o Brasil, a Colômbia e o Equador.  

Visando identificar com maior precisão qual teria sido o papel da Fundação Cultural 

Palmares, enquanto órgão do Ministério da Cultura do Brasil, nos diálogos que foram 

estabelecidos com a América Latina no período 2003/2010, com ênfase nas incursões realizadas 

na Colômbia e no Equador, revisitamos algumas entrevistas que havíamos realizado à época, 

quando da elaboração da minha dissertação de mestrado Políticas públicas de cultura para 

afro-latinos: o trabalho da Fundação Cultural Palmares 2003/2010 no Pró-Cult/UFBA e as 

ampliamos com a participação de diplomatas, acadêmicos do Brasil e da Colômbia, assim como 

de dirigentes do MinC à época.  

Indagamos o ex-ministro da Cultura Gilberto Gil, qual o papel que a Fundação Cultural 

Palmares teria desempenhado na sua gestão, e ele respondeu:  

O sentido amplo da política do Ministério da Cultura na nossa gestão visava 
compatibilizar os vários papéis atribuídos à instituição tais como zelar pelo 
patrimônio histórico material e imaterial já reconhecido em sua importância e 
relevância, e ainda incorporar nesse rol, os fragmentos de contribuições 
abundantemente espalhados em nosso solo cultural pelos povos originários 
ameríndios e africanos (conhecimentos tradicionais das florestas, por 
exemplo, na vertente indígena; a valiosa herança africana preservada pelas 
comunidades quilombolas e terreiros de candomblé, por exemplo, na vertente 
negra). Justamente para a salvaguarda e o fortalecimento dessa herança 
africana seria desenhado o trabalho da Fundação Palmares que pautava sua 
atuação ao lado de outras secretarias do Ministério ocupadas com a 
implementação de políticas inspiradas pelas contemporâneas tecnologias da 
informação, ou pelas periferias urbanas com sua ampla atividade cultural 
popular, ou pelos resíduos da vida interiorana com seu instinto natural de 
preservação de uma cultura emanada da vida rural. Tudo isso fazia parte da 
política do Ministério em nossa gestão e a Fundação Palmares era uma linha 
importante nessa nova rede de transmissão cultural (GIL, 2019). 



134 
 

Indagamos também qual teria sido a importância da Fundação Cultural Palmares para a 

valorização e o reconhecimento da diversidade cultural no Brasil, em sua gestão. E Gil, mais 

uma vez, se posicionou: 

A importância da Fundação Palmares reside justamente na atribuição de um 
valor específico à parcela negra e negro-mestiça da nossa cultura e a 
consequente criação de uma rede de proteção a essa parcela e a esse valor 
(GIL, 2019).9 

Essas duas respostas complementaram uma outra que Gil já havia dado anteriormente, 

também em 2019, quando foi indagado sobre a criação da Secretaria Nacional da Identidade e 

Diversidade Cultural, pois havia o receio de que houvesse sombreamento das suas ações com a 

Fundação Cultural Palmares. Gil expressou de forma clara e precisa a sua visão sobre esses dois 

instrumentos político-administrativos da sua gestão: 

A criação de uma Secretaria Nacional de Identidade e de Diversidade Cultural 
nascia no instante em que a Convenção da Diversidade Cultural da Unesco 
avançava em busca de reconhecimento e aprovação internacionais. O Brasil 
precisava estabelecer o seu protagonismo nesse novo campo de luta 
civilizatória (GIL, 2019). 

E continuou:  

A nova Secretaria pode ter sido, por um momento, um fator de inibição da 
atuação de alguns setores como a Fundação Palmares e outros. O problema do 
“sombreamento” levantado aqui. Creio, no entanto, que a criação da SNIDC 
além de fortalecer o nosso vínculo com a iniciativa estratégica da Unesco para 
o fortalecimento do conceito de diversidade cultural no plano internacional 
(conceito que efetivamente facilitaria a nossa inserção no mundo como cultura 
nacional de extraordinária relevância para o planeta) dava além disso, às 
nossas ações locais mais potência e legitimidade. Afinal, o que a Unesco 
buscava naquele instante era uma sinergia mais intensa entre as culturas 
derivadas dos grandes intercâmbios entre Europa, Ásia, Américas e Oceania. 
Por exemplo, a aproximação entre culturas de povos ameríndios e de povos 
aborígenes; ou entre comunidades negras afro-brasileiras e afro-americanas; 
ou entre as culturas de povos asiáticos e as mutações resultantes dos seus 
enclaves nas Américas. A preocupação interna do Ministério com a 
integridade de pautas setoriais, ainda que importante, era menor que o 
benefício geral que a nova Convenção da Diversidade poderia trazer. Daí, não 
entendermos a SNIDC como uma instância a fazer sombreamento sobre a 
Palmares ou outras partes do Ministério, mas, antes, a jogar luz sobre elas, 
possibilitando mais visibilidade de horizontes amplos de atuação (GIL, 2019). 

  Finalizando suas observações sobre o papel da Fundação Palmares nas ações do MinC 

na América Latina, de forma muito precisa, Gil afirmou:  

 
9 Apesar da entrevista com o ex-ministro Gilberto Gil ter sido realizada em 2019, para a dissertação de mestrado, o seu conteúdo 

foi autorizado para uso na tese ora apresentada.  
 



135 

Animados, justamente, por esta nova noção de diversidade e interdependência 
de políticas culturais entre as nações é que cresceu o interesse pela cooperação 
entre as instituições culturais de países latino-americanos e africanos. Várias 
iniciativas de intercâmbio entre ministérios da cultura de Brasil, Colômbia, 
Peru, Equador, México, Paraguai no âmbito sul-americano e suas pautas 
ameríndias. Ou entre Brasil, Angola, Moçambique, África do Sul, Senegal, 
Nigéria, EEUU, Canadá e países centro-americanos, no âmbito de suas pautas 
afro-americanas. Tais iniciativas despertaram os governos e os seus povos 
nacionais para um novo ciclo, um novo eixo de políticas culturais entre si. De 
novo, a avaliação futura desses novos arranjos interculturais vai depender de 
como venham a se configurar as novas hegemonias políticas no mundo. Se 
teremos mais democracias avançadas ou não (GIL, 2019). 

Portanto, foi com essas orientações do ministro Gilberto Gil que a Fundação Palmares 

deu os seus primeiros passos na América Latina, logo no início da gestão em 2004, ao participar 

do VIII Seminário Cultural Afro-Americano de Antropologia Social e Cultural, organizado pela 

Casa da África, instituição cubana, com o trabalho “Religião Afro-Brasileira no Brasil e o 

Combate à Intolerância Religiosa” (FCP, 2004). Também no II Encontro de Parlamentares 

Afrodescendentes das Américas, de 19 a 22 de maio de 2004, em Bogotá/Colômbia, cujo tema 

era “O Papel do Parlamento e dos Parlamentares Afrodescendentes na Formulação das Políticas 

e na Superação do Racismo”, que contou com a participação de representantes de 15 países 

latino-americanos.  

Nesse encontro, a contribuição da Palmares se deu por meio da palestra “Um olhar sobre 

a nossa cultura afrodescendente”, realizada pelo então presidente Ubiratã Castro de Araújo. No 

mesmo período, a Fundação Palmares participou da reunião da Comissão Técnica de Cultura 

do Convênio Andrés Bello, que tratou do marco lógico dos projetos na área cultural, em 

Cartagena das Índias (FCP, 2004). Ainda no ano de 2004, no período de 20 e 21 de dezembro, 

o presidente da FCP Ubiratã Castro acompanhou a delegação brasileira coordenada pelo 

ministro das Relações Exteriores Celso Amorim, para a assinatura de três projetos de 

cooperação técnica entre o Brasil e o Haiti, e participou do segundo evento latino-americano 

em Porto Príncipe/Haiti: Projeto Intercâmbio Cultural Brasil/Haiti. Desse projeto derivou a 

visita de uma delegação de artistas haitianos do Grupo Je Bateau à Bahia e São Paulo, no ano 

seguinte, onde juntamente com artistas afro-brasileiros realizaram várias atividades com trocas 

de experiências mútuas, particularmente no campo da arte religiosa.  

Essas orientações do MinC, por um lado, estimulavam a Fundação Palmares a trabalhar 

internamente em articulação com a Secretaria da Identidade e Diversidade Cultural e a Diretoria 

das Relações Internacionais, bem como com o Departamento Cultural do Itamaraty, e também 

sinalizavam que era importante que as manifestações culturais de origem negra e as políticas 



136 
 

da Fundação Palmares estivessem lado a lado com as demandas de caráter internacional que o 

MinC buscava, fosse no continente africano, na Europa ou na América Latina. Foi essa 

compreensão do papel da Fundação Palmares que permitiu a presença da instituição de forma 

natural nas ações de caráter internacional do MinC, com ênfase na América Latina e no 

continente africano.  

O coordenador de Cooperação Bilateral do Ministério da Cultura no período, Bruno 

Henrique Rodrigues de Melo, especialista em política públicas e gestão governamental, além 

de formado em Relações Internacionais pela UnB, em depoimento para esta pesquisa, referenda 

esse entendimento da importância do trabalho que a Fundação Palmares desempenhou na 

América Latina e dá várias pistas sobre como o MinC via o intercâmbio cultural latino- 

-americano e em especial o afro-latino. Ele afirma que, no primeiro momento, o Ministério da 

Cultura manteve, de algum modo, intercâmbio cultural com praticamente todos os países da 

América do Sul (10 países), assim como com o Caribe e a América Central, a exemplo da 

República Dominicana, Cuba e Haiti. No entanto, Melo afirma também que o trabalho mais 

forte com a Fundação Palmares se deu com a Colômbia, Equador e Uruguai, sendo que os mais 

intensos foram os dois primeiros, principalmente nas tratativas em que o ministro Gil esteve 

presente (MELO, 2024).  

A estratégia do MinC, ainda segundo ele, que era de fortalecimento do trabalho da 

Fundação Palmares internacionalmente, resultou no fato de que muitas vezes a própria 

Fundação representou o Brasil em várias dessas missões diplomáticas e de cooperação, tanto 

na América Latina quanto no continente africano. Citando como exemplo as missões ocorridas 

no Benim, Angola, Senegal, Cabo Verde, além da Colômbia e do Equador, Melo disse: “Foi 

um momento muito intenso de cooperação, onde a gente tinha um foco nos países da América 

Latina e do Caribe, com alguns recortes” (MELO, 2024). Continuando com suas palavras:  

Basicamente a gente focou a estratégia internacional do Ministério, na 
construção de uma aliança com os países da América do Sul, numa fase em 
que vários governos de esquerda estavam atuando, mas não trabalhávamos só 
com os governos de esquerda. Eram governos mais democráticos. E a gente 
teve momentos interessantes, tanto no Equador, no Chile, na Argentina, no 
Uruguai, mas também com o governo colombiano que não era um governo de 
esquerda, mas que tinha fortíssima relação com o Ministério da Cultura 
(MELO, 2024). 

Melo afirmou que a estratégia do Ministério da Cultura era fortalecer os blocos regionais 

nas agendas que o MinC tratava, sendo que a agenda das culturas dos afrodescendentes no 

Brasil e na América Latina, ou seja da diáspora africana, era uma prioridade. Essa agenda estava 



137 

focada no intercâmbio sobre políticas públicas de cultura, no âmbito geral, mas tinha também 

ações muito fortes nessa relação da América Latina com a África.  

[...] Portanto, todas as ações da Fundação Palmares neste período, tiveram um 
lastro na política internacional do Ministério, porque estavam absolutamente 
dentro da prioridade do Ministério que era a conexão com os países da 
América do Sul, América Latina e Caribe [...] (MELO, 2024). 

Para comprovar seu depoimento, Melo colocou à disposição da pesquisa todo seu 

acervo pessoal de documentos que foram firmados pelos MinC à época com os países que 

são objetos desta pesquisa, visto que o MinC e praticamente todas as áreas e instituições da 

cultura do governo federal sofreram um verdadeiro apagamento da sua memória recente, 

por meio da destruição dos arquivos digitais e físicos, por parte das gestões culturais do 

governo anterior (2019/2022), fato este largamente divulgado por órgãos da imprensa 

nacional, a exemplo da Folha de São Paulo: “Fundação Palmares faz cruzada ideológica e 

deve excluir metade do seu acervo”10.  

Nos documentos pesquisados, encontramos que, logo após a chegada da ministra da 

Paula Moreno Zapata ao governo colombiano, ela veio ao Brasil, encontrou-se com o ministro 

Gil e colocou o tema da cultura afro-latina na pauta com muita força. Dessa visita, foram 

gerados encontros de ministros na Colômbia e no Equador. Dessas reuniões bilaterais, o tema 

foi levado para as reuniões multilaterais. O ministro Juca Ferreira, que sucedeu a Gil no MinC, 

continuou essa caminhada com muita força. A Colômbia e o Equador foram os países mais 

ativos nesse processo.  

“A Palmares era um braço muito forte da Cooperação Internacional do Ministério” 

(MELO, 2024). Essa afirmação de Bruno Henrique Melo é importante para compreendermos 

que o ministro Gil e posteriormente o ministro Juca inauguraram de verdade uma nova visão e 

a puseram em prática interna e externamente ao Ministério. Esse foi um período emblemático 

da história da cultura brasileira, dentro e fora do governo. Era na verdade a refundação do MinC, 

segundo Melo:  

A Fundação Palmares, sempre foi importante nesse processo interno do MinC 
e isso era muito importante, pois a ação externa estava totalmente ligada a uma 
política que estava sendo desenvolvida internamente. O MinC tinha na 
Palmares, não só um braço de operação, mas também um braço de reflexão. 
A Fundação como um polo de reflexão sobre os temas da política cultural 
como um todo, e especialmente aqueles afeitos a cultura afrodescendente. A 

 
10 Disponível em: https://www1.folha.uol.com.br/ilustrada/2021/06/fundacao-palmares-faz-cruzada-ideologica-e-deve-

excluir-metade-do-seu-acervo.shtml. Acesso em: 14 jan. 2025. 
 

https://www1.folha.uol.com.br/ilustrada/2021/06/fundacao-palmares-faz-cruzada-ideologica-e-deve-excluir-metade-do-seu-acervo.shtml
https://www1.folha.uol.com.br/ilustrada/2021/06/fundacao-palmares-faz-cruzada-ideologica-e-deve-excluir-metade-do-seu-acervo.shtml


138 
 

Palmares tinha um papel central no Governo nesse período e dentro do 
Ministério da Cultura era uma instituição bastante valorizada (MELO, 2024). 

As observações feitas pelo coordenador de Ações Bilaterais do MinC Bruno Henrique 

Melo demonstram que, de um lado o MinC havia construído sua política de relações 

internacionais em plena sintonia com as diretrizes apontadas pelo presidente Lula ao iniciar 

o seu governo, dentre as quais a América Latina era uma prioridade; e de outro, executava 

essa política de forma articulada com o Ministério das Relações Exteriores, por meio do 

Departamento Cultural, assim como com o próprio gabinete do ministro Celso Amorim. 

Também depreendemos dessas declarações que a Fundação Palmares possuía um papel 

destacado nessa política, notadamente em relação ao continente africano e à América 

Latina, apesar dos poucos recursos orçamentários e financeiros de que dispunha. Isso se 

dava muito por conta, também, da capacidade de execução e de fomentar os intercâmbios 

que a Fundação possuía. 

O coordenador também afirmou que a “tecnologia que o Brasil foi desenvolvendo dentro 

das políticas culturais foi sendo um pouco espelhada nos outros países e a cooperação serviu 

para intensificar essas trocas” (MELO, 2024). Segundo ele, vários programas, especialmente 

na Colômbia, eram próximos dos que havia no Brasil. Isso estava presente em linhas de 

financiamento desses programas e nas narrativas desses países, que acabaram se fortalecendo 

sempre em torno do resgate das memórias dos povos afrodescendentes, mas não só das culturas 

tradicionais, como também com o objetivo de dar visibilidade para a relação da herança africana 

com as culturas atuais e contemporâneas. A narrativa que se firmou foi que a riqueza das nossas 

culturas se dava por conta dessa herança africana. Portanto, o grau de importância que a política 

cultural do MinC possuía nesse processo era expressivo.  

Por fim, ao ser indagado sobre a importância da boa relação entre o MinC e o Itamaraty 

para o desenvolvimento das ações culturais na América Latina, Melo ressaltou que “foi um 

momento muito especial” (MELO, 2024) entre o MinC e o Itamaraty e que isso foi fundamental 

para o sucesso desse intercâmbio. Destacando que a presença de Gilberto Gil e Juca Ferreira no 

MinC, Celso Amorim nas Relações Exteriores, secundado pelo seu secretário executivo Samuel 

Pinheiro Guimarães, tendo o presidente Lula mediando essa relação, favoreceu muito o trabalho 

do Ministério da Cultura na chamada diplomacia cultural brasileira, pois todos eles possuíam 

uma visão arrojada sobre o papel que a cultura deveria ter nas ações brasileiras no exterior. Em 

certa medida, era a concretização do papel da cultura enquanto um elemento estratégico para o 

desenvolvimento humano (MELO, 2024), o que reforça o que esta tese vem discutindo até aqui. 



139 

No primeiro seminário, realizado na cidade de Bogotá, em 2007, no período de 17 a 19 

de julho, intitulado “Diversidad, Interculturalidad y Construción de Ciudad”, coordenado pela 

Universidad Pedagógica Nacional da Colômbia, participei, como presidente da Fundação 

Palmares, proferindo a palestra “Ações Afirmativas para a População Negra”. O tema abria um 

diálogo com a Colômbia, que à época experimentava a situação inédita de ter a primeira mulher 

negra no primeiro escalão do governo, em toda sua história, na condição de ministra da Cultura 

– Paula Marcela Moreno Zapata –, fato este que caracterizava o cumprimento de uma das ações 

constantes no Plano de Durban (2001) e que dizia respeito a todos os afrodescendentes da 

diáspora, em particular os afro-latinos, que era a política de ações afirmativas.  

O seminário contou ainda com a participação da professora Cláudia Miranda 
(Unirio), professora Catherine Walsh, diretora do Doutorado em Estudos 
Culturais da América Latina na Universidade Andina Simón Bolívar, 
professor Wilmer Villa, da Universidade Distrital da Colômbia, professora 
Fanny Milena Quiñones, da Universidad Pedagógica Nacional, professor 
Ramón Grosfoguel, da Universidade de Berkeley, Luiz Eduardo Garzón, 
prefeito de Bogotá, Sr. Marcelo Scaronne, representante da Unesco e o 
professor José Jorge de Carvalho, da Universidade de Brasília, dentre outros 
(SEMINÁRIO..., 2007b).  

A participação da Fundação Palmares nesse seminário representou um passo importante 

para a criação do Programa Intercâmbio Afro-Latino, pois estabeleceu-se uma relação direta 

com organismos multilaterais, a exemplo da Unesco, que desenvolvia ações de política cultural 

e educacional nas comunidades negras da América Latina. Na minha dissertação de mestrado 

(ARAÚJO, 2020), afirmei que aquele foi um momento especial para a apresentação da 

Fundação Palmares como uma instituição que trabalhava para além do senso comum do 

entendimento do que é cultura negra.  

A primeira ação do programa foi a realização do “Seminário Internacional Intercâmbios 

Afro-Latinos”, no período de 31 de julho a 3 de agosto de 2007, na cidade do Rio de Janeiro, e 

de 7 a 10 de agosto do mesmo ano, na cidade do Salvador (SEMINÁRIO..., 2007a). O tema foi 

“Diagnósticos e Perspectivas para a Comunidade Negra na América Latina”.   

Esse seminário, que contou com o apoio da Universidade Federal da Bahia, da 

Universidade Estadual do Rio de Janeiro e do Ministério das Relações Exteriores, buscava 

identificar quais seriam as principais questões a serem tratadas no âmbito da cultura afro-latina 

no programa que havia acabado de ser lançado. Era uma escuta ativa com aqueles/as que se 

debruçavam sobre o tema. Indagado à época (2019) sobre essas iniciativas da Fundação 

Palmares, o professor e hoje reitor da UFBA, Paulo César Miguez de Oliveira, respondeu:  



140 
 

Então, veja o desafio que estava colocado, porque significava romper duas 
barreiras: primeiro, a própria relação do Brasil com a América Latina – que 
num certo sentido a construção do Mercosul começou a fazer isso um pouco 
mais numa perspectiva mais geral. Mas o desafio da Palmares ainda era maior 
porque era ultrapassar essa distância, esse desconhecimento da vida latino- 
-americana, e nesse conjunto mais amplo, recortar para a situação dos afro-
latinos. Eu acho que foi extremamente importante (MIGUEZ, 2019). 

Esse primeiro contato com a realidade afro-latina foi fundamental para que a Fundação 

Palmares pudesse entender as dificuldades de um lado e as possibilidades de outro que um 

intercâmbio cultural afro-latino poderia ter e proporcionar a todos os entes envolvidos. Para 

tanto, a Fundação Palmares buscou, por meio do diálogo com os intelectuais orgânicos, os 

ativistas, a academia e gestores do aparelho do Estado, os conceitos, as reflexões e os caminhos 

que poderiam levar a instituição a elaborar e produzir ações que integrassem as manifestações 

culturais, grupos e artistas afro-latinos num projeto articulado, onde a convergência 

fundamental era fazer com que a cultura negra fosse o eixo central de todas as nossas ações e 

assim contribuir para a valorização, preservação e difusão das manifestações culturais afro- 

-latinas, assim como para o combate ao racismo e a promoção da igualdade racial.  

Os temas abordados nesse seminário diziam respeito a um conjunto de incertezas e 

indagações que a Fundação Palmares possuía para dar partida ao seu Programa Intercâmbio 

Afro-Latino. Dúvidas que estavam presentes na enunciação e perspectiva afro-latina, nas 

práticas diaspóricas, além das alternativas que um programa como esse teria diante do processo 

avassalador da globalização que transforma em mercadorias e produtos a tudo e a todos. Outro 

tema discutido foi a cultura política e as sociedades multiculturais, além da negritude e 

formação para sociedades multiculturais. O que se estava buscando com aquele seminário era 

uma agenda política cultural que nos apresentasse perspectivas para a inclusão plena da 

comunidade negra na América Latina. 

Para essa empreitada, contamos com a participação ativa de inúmeros intelectuais, 

ativistas e acadêmicos vinculados ao movimento negro latino-americano, como: Marcelo 

Paixão (UFRJ), Cláudia Miranda (Unirio), Júlio César Tavares (UFF), José Carlos Félix 

(UFRJ), Elielma Machado (PUC/RJ), Amaury Mendes (UERJ), Samuel Vida (UFBA), Paula 

Barreto (UFBA), Jocélio Telles (UFBA), Florentina Silva (UFBA). Da Colômbia, Fanny 

Millena Quiñones (Universidad Pedagógica Nacional), Wilmer Villa (Universidad Distrital); 

dos Estados Unidos, Mbare Ngon (Morgan State University), além da embaixadora do Brasil 

do Departamento Cultural do Itamaraty Maria Elisa Luna.  



141 

Na próxima seção, analisarei de forma mais acurada o I Encontro Ibero-Americano: Uma 

Agenda Afrodescendente nas Américas, realizado em outubro de 2008, na cidade de Cartagena 

das Índias, na Colômbia, pois este evento foi a um só tempo o coroamento de um conjunto de 

ações que a Fundação Palmares vinha realizando desde o ano de 2004, na América Latina, como 

também o início do Programa Intercâmbio Afro-Latino, que veio a ser apoiado por quase todos 

os países latino-americanos.  

 
4.5.1  I Encontro Ibero-Americano: Uma Agenda Afrodescendente nas Américas 

  

Fonte: Ministerio de Cultura da República de Colombia: Memorias I Encuentro 
Iberoamericano Agenda Afrodescendiente en las Américas. 16 a 18 de outubro de 2008. 

 

El I Encuentro Iberoamericano “Agenda Afrodescendiente en las Américas” 
ofreció uma valiosa oportunidad para fijar una posición colectiva, desde los 
Estados, y particularmente desde los Ministerios de Cultura de la región, 
acerca de la indiscutible contribución afrodescendiente a la construcción de 
sociedades pan-americanas y de su avance. El logro de los Objetivos de 
Desarrollo del Milenio y la erradicación de la pobreza, enfrenta el desafío de 



142 
 

construir sociedades inclusivas y diversas en términos culturales; la plena 
expresión y reconocimiento cultural constituye un importante objetivo del 
desarrollo. Estos compromisos quedaron plasmados en la Declaración de 
Cartagena, Agenda Afrodescendiente en las Américas, suscrita en San Basilio 
de Palenque el 18 de octubre de 2008, por los Ministros de Cultura de 
Colombia, Angola, Bahamas, Barbados, Brasil, Guatemala, Guinea 
Ecuatorial, Jamaica, México, Panamá, Paraguay y República Dominicana, 
con el respaldo de la Organización de los Estados Iberoamericanos – OEI 
(ENCUENTRO..., 2008, p. 3). 

Se a primeira ação do Programa, como vimos na seção anterior, foi o “Seminário 

Internacional Intercâmbios Afro-Latinos”, a segunda ação, por sua vez, foi o “I Encontro Ibero- 

-Americano: Agenda Afrodescendente nas Américas”, realizado pelo Ministério da Cultura da 

Colômbia, na cidade Cartagena, no período de 16 a 18 de outubro de 2008, e que contou com a 

presença de 12 ministérios da Cultura da América Latina, dentre eles Brasil, Colômbia, 

Guatemala, Equador, Jamaica, Bahamas, e de organismos internacionais como Unesco, OIM 

(Organização Internacional das Migrações), Segib (Secretaria-Geral Ibero-Americana).  

Na elaboração desse encontro e na montagem da sua pauta, bem como na abrangência 

que se buscava por meio dos temas abordados, integrando a um só tempo os movimentos 

culturais de origem negra, os intelectuais, os ministérios da cultura, das relações exteriores e as 

organizações internacionais multilaterais, estavam presentes todas as digitais e intenções dos 

compromissos assumidos pelo Ministério da Cultura, à época comandado por Gilberto Gil, um 

ano antes (2007), quando do seu encontro com a ministra Paula Moreno Zapata no Brasil, bem 

como os da sua viagem à Colômbia para a assinatura do Protocolo de Intenções para a 

Cooperação, Intercâmbio e Divulgação da Cultura Afro entre os dois países, ocorrida em 2007.  

A iniciativa da realização do encontro partiu do Ministério da Cultura da Colômbia, 

cuja ministra Paula Zapata estava entusiasmada com o acolhimento que o ministro Gilberto 

Gil havia dado à agenda por ela proposta, que abrangia ações no campo da cultura afro-latina, 

mas também nas políticas culturais gerais, a exemplo das áreas de literatura, cinema e 

audiovisual. Ao propor o encontro, Zapata convidou a Fundação Palmares para constituir-se 

enquanto parceira do empreendimento. O encontro tinha por objetivo maior identificar, 

incorporar e articular as inúmeras iniciativas que estavam ocorrendo na América Latina, no 

tocante às manifestações culturais de origem negra, numa agenda institucional que fosse 

assumida pelos países latino-americanos através dos seus ministérios da cultura, contando 

com o apoio de instituições multilaterais do sistema ONU. Na verdade, tratava-se da primeira 

grande iniciativa no âmbito da América Latina tendo como eixo central a cultura, desde a 

Conferência de Durban. A proposta representava uma demonstração clara da seriedade com 



143 

que o Ministério da Cultura da Colômbia estava encarando o desafio de fazer com que a 

cultura afro-latina fosse tratada com a seriedade e a dignidade que merecia, conforme foi 

estabelecido em sua metodologia de trabalho:   

El Primer Encuentro Iberoamericano Agenda Afrodescendiente en las 
Américas, estableció espacios de reflexión e intercambio de experiencias 
entre los diferentespaíses, con el fin de propiciar la formulación de 
recomendaciones para el desarrollo de una agenda de cooperación tendiente 
al reconocimiento de la diversidad cultural, en el marco de la búsqueda de 
alternativas para el mejoramiento de la condición de vida dela población 
afrodescendiente (ENCUENTRO..., 2008, p. 8). 

O aceite foi de pronto, visto que o projeto do encontro além de grandioso atendia 

perfeitamente aos objetivos da Fundação Palmares, no sentido da criação de um intercâmbio 

afro-latino, para além dos encontros esparsos e bilaterais, onde todos os países que tivessem 

manifestações culturais de origem africana pudessem contribuir de alguma forma para o 

combate ao racismo e à discriminação racial, por meio da cultura, de forma institucional e 

articulada. Portanto, a proposta do encontro e o diálogo estabelecido com a Colômbia a partir 

daí inferiam que era possível e factível a realização de um trabalho conjunto. Essa compreensão 

convergiu para a realização do “I Encontro Ibero-Americano: Uma Agenda Afrodescendente 

nas Américas”, no qual consolidou-se de uma vez por todas o Programa Intercâmbio Afro- 

-Latino, que era uma proposta da Fundação Palmares. 

Na abertura do encontro, a ministra da Cultura da Colômbia fez um pronunciamento que 

representava o balizamento para as ações do futuro Programa Intercâmbio Afro-Latino e que 

se encaixava perfeitamente com a visão que o Ministério da Cultura do Brasil possuía sobre o 

papel que a cultura deveria desempenhar no desenvolvimento das nações:  

La cultura ha sido la base del encuentro de la diáspora hoy, precisamente 
porque a pesar de los grandes sufrimientos de nuestros antepassados 
esclavizados, su cultura permaneció. ¿Cuál es la fuerza de una cultura que 
permanecey se recrea a pesar de la negación de su esencia humana? Esa es 
la fuerza histórica delos descendientes africanos, que hoy recuerdan para 
dialogar y construir futuro, paragenerar conciencia, pero también para 
reconocer que el presente trae consigo desafíosdiversos cuya reflexión 
profunda implica una prioridad para regiones y continentes enel mundo 
(ZAPATA, 2008). 

Embora o encontro tenha sido de ministros da Cultura, a Fundação Cultural Palmares teve 

assento na mesa de abertura, através do seu presidente Zulu Araújo, por conta da sua 

contribuição para a organização do evento, que realizou o pronunciamento que segue abaixo, 

ao lado da anfitriã, a própria ministra da Cultura da Colômbia Paula Marcela Moreno Zapata:   



144 
 

La Fundación Cultural Palmares, organización del Ministerio de Cultura de 
Brasil, fue creada en el centenario de la abolición de la esclavitud. Trabaja 
por la promoción y el intercambio cultural, el etnodesarrollo, la protección 
de bienes culturales afrobrasileños y el intercambio cultural con países 
africanos. Se ha realizado un trabajo intenso con la Unidad Africana desde 
el 2006, segunda conferencia de intelectuales de África y la diáspora. 

Es necesario destacar la presencia negra en Brasil, que corresponde a un 
50% e identificar las razones por las cuales la contribución no ha sido 
reconocida, no sería absurdo afirmar que existe una historia de los negros en 
Brasil. 

Hay que establecer con claridad las consecuencias de la esclavización. Es 
preciso esclarecer con mayor precisión el papel de la folclorización de la 
cultura afro, que es una manera de relegar nuestros valores, e incluso lo 
negro y lo indio son considerados solo como parte del pasado. 

Nunca vi en los libros, algo que haga alusión al aporte y contribución de los 
negros brasileros. Es necesario reconocer que nuestra contribución también 
es fruto de un diálogo y encuentro con otras culturas y no solo la africana. 

La samba, por ejemplo, dialoga con un conjunto de ritmos que no son solo 
africanos, también del Caribe, estos contactos deben ser precisados para ser 
apropiados. 

No basta con reconocer e identificar las contribuciones afrodescendientes que 
aportamos a las diferentes naciones, sin embargo es importante que se 
adopten políticas públicas que permitan el reconocimiento de las 
manifestaciones y su proyección de manera que logren la inclusión plena de 
los afrodescendientes en cada uno de los países. Y así, construir un 
empoderamiento, una superación de la discriminación racial y de la 
segregación, que permita alcanzar la ciudadanía plena. 

Existe una distancia espiritual entre Brasil y América Latina. Somos el único 
país de habla portuguesa en América Latina, que aloja casi el 60% de la 
población afro de la región. 

Son pertinentes las nuevas propuestas para la ampliación del intercambio 
afrolatino. En ese contexto se inscribe el nuevo proyecto Laboratorio 
Afrolatino. Día nacional dela conciencia negra (ARAÚJO, 2008). 

Logo após a abertura do encontro, foram definidos em plenário, contando com a 

unanimidade dos presentes, os objetivos do encontro, assim sintetizados:  

1. Generar un espacio de reflexión en torno a la importancia de la cultura 
afrodescendiente en los países de América Latina y el Caribe, que arroje 
insumos para la construcción de políticas públicas tendientes al 
reconocimiento de la diversidad cultural.    

2. Compartir experiencias vitales desde la Cultura, la Política, la Economía 
y la Historia de los pueblos de América, el Gran Caribe y de África, 
desarrollando estrategias y acciones para el reconocimiento mutuo de 
identidades, dignidad y sentidos de vida conjuntos.   

3. Estimular el desarrollo de una agenda de cooperación cultural en el 
marco de la búsqueda de alternativas para el mejoramiento de la 



145 

condición de vida de la población afrodescendiente (ENCUENTRO..., 
2008). 

Do mesmo modo, foi aprovada por unamidade a metodologia a ser utilizada:  

El Primer Encuentro Iberoamericano Agenda Afrodescendiente en las 
Américas, estableció espacios de reflexión e intercambio de experiencias 
entre los diferentes países, con el fin de propiciar la formulación de 
recomendaciones para el desarrollo de una agenda de cooperación tendiente 
al reconocimiento de la diversidad cultural, en el marco de la búsqueda de 
alternativas para el mejoramiento de la condición de vida de la población 
afrodescendiente.  

Se desarrolló a través de una metodología participativa, propiciando un 
debate colectivo abierto a los diferentes participantes.  

Durante el Encuentro, se llevaron a cabo Foros y se organizaron diferentes 
mesas de trabajo, permitiendo a los asistentes exponer y expresar sus 
inquietudes, críticas y propuestas (ENCUENTRO..., 2008). 

As mesas de trabalho foram constituídas a partir de seis temas e suas conclusões foram 

inclusas na declaração final do evento, como recomendações para os ministros da Cultura 

presentes.  

Mesa 1: La contribución de los afrodescendientes a la construcción de las 
Américas: re-escribir la historia; 

Mesa 2: Intercambio de experiencias juventud y niñez; 

Mesa 3: Migración y diversidad étnica y cultural; 

Mesa 4: Emprendimiento cultural afrodescendente; 

Mesa 5: Representatividad política; 

Mesa 6: El poder de los medios y el posicionamiento de la diversidade. 

Para orientar as discussões nas mesas de trabalhos e possibilitar que as intervenções dos 

participantes do evento se dessem de forma qualificada, foram constituídos três eixos temáticos 

que contaram com a participação de palestrantes de universidades e instituições acadêmicas 

colombianas e latino-americanas:  

1. La contribución de los afrodescendientes a la construcción de las 
Américas: re-escribir la historia, teve como palestrantes, Howard Dodson, 
diretor do Schomburg Center, Alfonso Múnera, historiador e Maguemati 
Wabgou, GEACES, Universidad Nacional de Colombia.  

2. Intercambio de experiencias juventud y niñez: teve como palestrantes, 
Axel Rojas, professor da Universidad del Cauca, Colômbia e Miguel 
Pereira. Fundación Every Child, Peru. 

3. Migración y diversidad étnica y cultural: este eixo não contou com 
palestrantes, sendo aberto à participação dos presentes.  

O encontro também promoveu um conjunto de conferências com autoridades e 

especialistas do continente africano e da América Latina em torno de temas importantes 



146 
 

como: “Tendencias globales:  diáspora africana y necesidad de inclusión”, cuja primeira 

conferência foi realizada por Ndioro Ndiaye, diretora adjunta de la OIM (Organização 

Internacional de Migrações), sobre o “Movimiento mundial de la diáspora africana: poder, 

solidaridad y encuentro”. O segundo conferencista foi Agustín Lao Montes, professor da 

Universidad de Massachusetts, com o tema “Apoderamiento, descolonización, y democracia 

substantiva: afinando princípios ético-políticos para las diásporas afroamericanas de cara a 

los desafios del milênio”.    

A cultura foi um eixo com tratamento destacado no encontro, “La cultura como la base 

del reencuentro y recreación de la agenda global étnica”, cuja palestra intitulada “Diversidad 

cultural y la diáspora africana em las Américas” foi proferida por Doudou Diene, Relator 

Especial sobre las formas contemporáneas de racismo, discriminación racial, xenofobia y 

formas conexas de intolerância, da Unesco. Em seu pronunciamento, ele afirmou:  

[...] Uno de los primeros países que investigué fue Colombia. Hace seis años 
visité el país. En ese momento no había afrodescendientes en el gobierno. De 
manera que es un placer verla a Usted señora Ministra, ocupando esta 
posición. Después de muchos años caminando en la región, no sólo en la Ruta 
del Esclavo, sino también como Reportero de Naciones Unidas y trabajando 
en asuntos del Diálogo Intercultural, creo que la cultura es un elemento clave 
en este hemisfério (...) (...) Estoy convencido que una de las armas más 
poderosas utilizadas por los esclavos ha sido la cultura. ¿Por qué? Porque el 
pilar ideológico del esclavismo ha sido el racismo, esa teorización de la 
inferioridad cultural y humana (ENCUENTRO..., 2008). 

Edouard Firmin Matoko, Director de la Oficina de la Unesco en Quito y Representación 

para Bolivia, Colombia, Ecuador y Venezuela, também se pronunciou sobre essa temática com 

a palestra:  “La Unesco y el desarrollo cultural de las comunidades afrodescendentientes em 

América Latina y Caribe”, ressaltando a importância da salvaguarda das manifestações 

culturais intangíveis dos afro-latinos. 

Tivemos, também, Alberto Abello, Director Maestría en Desarrollo y Cultura da 

Universidad Tecnológica de Bolívar, apresentando o tema “Fragmentos de la diáspora africana 

em Colombia frente a la reconstrución del desarrollo”, momento em que ele destacou a 

importância de espaços de memória importantes da Colômbia, como o arquipélago de San 

Andrés, Providencia y Santa Catalina, localizado a 800 km de Cartagena, que é habitado por 

descendentes de escravizados das ilhas caribenhas e que dão importantes contribuições culturais 

para a Colômbia, bem como o El departamento del Chocó, onde 87% da população é de origem 



147 

afro-colombiana, e San Basílio de Palenque11 (uma espécie de quilombo), com 4.000 

habitantes, declarado pela Unesco como Patrimônio Cultural da Humanidade.  

Concluindo a temática cultural com o eixo “La fuerza de la expresión afrodescendiente: 

artes, literatura, música, cinematografía… Tendencias globales”, tivemos Rafael Palacios, 

bailarino, coreógrafo e diretor de dança, que desenvolveu sua fala sobre “La danza como 

herramienta para el desarrollo de los derechos culturales del Pueblo afrocolombiano”. 

O encontro produziu um documento importante intitulado “Declaração de Cartagena 

das Índias” (ANEXO V), assinado por 12 ministros de Estado da Cultura, além de 

representantes da OIM, OEI, Unesco: Charles Maynard, das Bahamas; Charles Blackett, de 

Barbados; Juca Ferreira, do Brasil; Paula Marcela Moreno Zapata, da Colômbia; Jerónimo 

Lancerio Chingo, da Guatemala; Jerónimo Osá Ekoro, da Guinea Ecuatorial; Sidney Bartley, 

da Jamaica; Mirna Vallejos de Crespo, vice-ministra de Educación de Panamá; Silvia Olvera, 

delegada do Consejo Nacional para la Cultura y las Artes (Conaculta) do México; Julio 

Saldaña, delegado do Ministerio de Cultura do Paraguai; Mateo Morrinson, subsecretario de 

Estado de Desarrollo Institucional da República Dominicana; Fernando Vicario, coordenador 

de Cultura da Organización de Estados Iberoamericanos; Ndioro Ndiaye, diretora adjunta da 

Organización Internacional para las Migraciones; Edouard Matoko, director da Oficina 

Regional da Unesco em Quito; Larry Palmer, diretor da Fundación Interamericana; e David 

Soto, diretor da Alianza ACUA.  

Destacamos nesse documento, em primeiro lugar, a preocupação que todos os 

representantes expressaram com o processo de globalização em curso (ANEXO V, item 3, p. 

133), no qual as manifestações culturais de origem africana na América Latina poderiam estar 

sob grandes riscos e ameaças por conta da homogeneização provocada pelo viés globalizante:  

3. La globalización económica y cultural, así como puede traer oportunidades 
para los países en el plano económico y en el acceso y circulación de los 
bienes de la cultura, puede también generar riesgos, amenazas y cambios no 
deseados que se pueden traducir en pérdidas culturales irreparables y en 
procesos de homogenización cultural. Es un deber de los gobiernos prevenir 
estos riesgos y valorar, apoyar y hacer visibles las manifestaciones culturales 
de los afrodescendientes como una fuerza vital en los procesos de desarrollo 
y el bienestar de nuestras naciones (ANEXO V).  

 
11 O Departamento Administrativo Nacional de Estadística – DANE (2016), da Colômbia, estima que a população do Palenque 

San Basílio é de aproximadamente 3.763 habitantes adultos (faixas etárias dos 18 a 65 anos de idade). Dessa população, 987 
pessoas estavam entre os 18 e 34 anos; sendo 1.166 pessoas entre as idades de 35 e 64; e 299 pessoas com mais de 65 anos. 
As atividades predominantes laborais: a agricultura com 20,36%, a comercialização de bens e serviços 9,88% e atividades 
profissionais independentes 4,49%. Sendo 18,86% da população composta por estudantes.  

 



148 
 

Outro aspecto importante do documento foi o item 5, referente às questões migratórias 

vinculadas à população afro-latina, que mereceu uma atenção especial:  

5. El fenómeno migratorio en las Américas representa importantes cambios 
sociales, económicos, demográficos y culturales y que los afrodescendientes 
han desarrollado flujos culturales de doble vía, propiciando el diálogo 
intercultural y la multiculturalidad, así como han establecido lazos de 
solidaridad y cohesión social con otros pueblos del mundo (ANEXO V). 

Por fim, cabe ainda destacar o estímulo à cooperação internacional por meio da cultura 

afro-latina, com o objetivo de promover o desenvolvimento e a inclusão plena dos afro-latinos 

em suas respectivas sociedades:  

10. La cooperación cultural entre los países de las Américas y los de África 
debe contribuir a la consolidación de lazos permanentes y sostenibles de 
unidad, integración y solidaridad (ANEXO V). 

Em verdade, para a Fundação Palmares, a declaração de Cartagena das Índias funcionou 

como um atestado público de confirmação que o Programa Intercâmbio Afro-Latino, bem como 

suas ideias e propostas, estavam ancoradas numa realidade que exigia capacidade de diálogo, 

articulação e ousadia. Além disso, podemos inferir que a Fundação Palmares se consolidou 

como uma interlocutora importante na área das políticas públicas de cultura para os afro-latinos, 

exatamente por ter participado ativamente não apenas da organização do encontro, como 

também da elaboração da sua agenda, da indicação dos convidados, assim como da elaboração 

das propostas aprovadas. Para tanto, foram fundamentais a presença e a articulação dos variados 

órgãos do MinC, a exemplo da Diretoria de Relações Internacionais e do Gabinete do Ministro, 

bem como do Departamento Cultural do Ministério das Relações Exteriores. A aprovação, por 

unanimidade, por parte das instituições presentes, da proposta apresentada pelo Ministério da 

Cultura do Brasil/Fundação Palmares no I Encontro para a criação do Observatório Afro- 

-Latino, que foi hospedado posteriormente na Fundação Palmares e funcionou durante três anos 

(2009/2011), era um indicativo de que a Fundação estava correta ao fazer do Programa 

Intercâmbio Afro-Latino uma prioridade.  

  



149 

Imagem 1 – Edouard Matoko (Congo), Paula Marcela Moreno Zapata (Colômbia), 
Dudou Diene (Senegal) e Juca Ferreira (Brasil) 

 
                   Fonte: Ministério da Cultura/Colômbia, 2008. 
 

Durante as comemorações dos seus 21 anos, em 2009, a FCP deu prosseguimento ao seu 

Programa Intercâmbio Afro-Latino e apoiou o Programa Regional de Apoio às Populações 

Rurais de Ascendência Africana na América Latina (ACUA), coordenado pelo Fundo 

Internacional de Desenvolvimento Agrícola (FIDA) e pelo Convênio Andrés Bello (CAB). 

Além disso, a FCP cofinanciou a apresentação de grupos apoiados pelo Programa ACUA, da 

Fundación Activos Culturales Afros, que é uma instituição, criada em 2007, como um Programa 

da FIDA e tem como principal objetivo a promoção do empoderamento sustentável dos ativos 

culturais das comunidades afrodescendentes da Colômbia. Concretizamos esse intercâmbio por 

meio da presença do grupo Benkos Kusuto, da comunidade do Palenque San Basilio (território 

fundado por escravos fugidos principalmente de Cartagena das Índias no século XV e liderados 

por Benkos Biohó, um líder negro colombiano, à época, com perfil semelhante ao de Zumbi 

dos Palmares no Brasil), com população aproximada de 4.000 habitantes, e registrado pela 

Unesco como “Patrimônio Intangível da Humanidade”, sendo considerado o primeiro povo 

livre da América. E o grupo “Entre dos mares: ensamble musical de Colombia, Ecuador y 

Panamá”, formado por artistas desses três países e que se apresentaram no Distrito Federal e 

na cidade do Salvador. Sendo que em ambas as cidades, o grupo, além de apresentar seu 

espetáculo, participou de oficinas de percussão com instituições como o Grupo Cultural 

Olodum e o bloco afro Ilê Aiyê (FCP, 2009). 



150 
 

Por fim, no ano de 2009, dando cumprimento a uma política de governo brasileiro e ao 

que havia sido decidido no I Encontro Ibero-Americano: Uma Agenda Afrodescendente nas 

Américas, que tratava da aproximação do Brasil com os países da América Latina, foi lançado 

oficialmente o site do Observatório Afro-Latino. 

 
4.5.2  Observatório Afro-Latino 
 

 

 

O Observatório Afro-Latino merece uma análise especial não só por ser uma proposta 

inicialmente apresentada pela Fundação Palmares em 2008, como também por ter sua 

implementação ficado sob a responsabilidade da instituição, além de ter sido o instrumento mais 

viável para manter a articulação gerada pela Agenda Afrodescendente nas Américas naquele 

momento. A proposta visava à criação de um espaço virtual que fosse referência para 

intelectuais, pesquisadores, ativistas, artistas, grupos culturais e gestores culturais afro-latinos, 

e os contemplasse no sentido de mantê-los informados, articulados, fazendo uso do espaço para 

troca de informações e experiências relativas às manifestações culturais de origem negra na 

América Latina, gerando assim intercâmbios e articulações institucionais e comunitárias. 

Em verdade, o Observatório Afro-Latino buscava ocupar um vazio provocado pelas 

enormes dificuldades encontradas do ponto de vista geográfico, político e financeiro para que 

as informações, os eventos artísticos e científicos e as produções culturais pudessem ser 

acessadas com a velocidade que a realidade contemporânea exigia. Essa necessidade foi 

identificada pela Fundação Palmares nos diálogos que foram estabelecidos a partir da 

participação em eventos como o seminário “Interculturalidad, Diversidad e Construción de 

Ciudad”, na Colômbia (2007); o seminário “Populações Afrodescendentes na América 

Latina”, no Panamá (2008); ou a turnê do Ilê Aiyê no Equador (2008), onde quase sempre o 

Brasil era visto como um ente estranho àquele ambiente, fosse pela língua, afinal somos o 



151 

único país da América Latina a falar português, fosse pela excessiva dose de autoconfiança 

que o Movimento Negro Brasileiro possui diante dos nossos vizinhos, pela gigantesca 

população afrodescendente que possuímos, 56,7% da população brasileira, equivalente a mais 

de 112 milhões de habitantes.12 

Todos esses indicativos, agregados à assinatura de dois protocolos de intenções 

firmados com a Colômbia e o Equador, assim como a realização do I Encontro Ibero-

Americano: Uma Agenda Afrodescendente nas Américas, com a maioria dos ministros da 

cultura da América Latina, fez com que a Fundação Palmares compreendesse que precisava 

de um instrumento de diálogo permanente e ágil que aproximasse o Brasil das articulações 

que os movimentos culturais afro-latinos produziam na região. O Observatório Afro-Latino 

era o mecanismo adequado para que tivéssemos a aproximação com os nossos vizinhos latino-

americanos transformada em realidade, para além da matriz cultural africana, que era e é 

nossa herança comum. 

No período em que esteve em funcionamento, o Observatório Afro-Latino esteve sob a 

coordenação do Centro Nacional de Informação e Referência Negra, dentro da Fundação 

Palmares, visto que o órgão possuía todas as características e competência para abrigar o 

Observatório, conforme o seu artigo 16.    

Art. 16 - Ao Centro Nacional de Informação e Referência da Cultura Negra 
compete: 

I - Coordenar, orientar, fomentar e executar atividades de estudo, pesquisa e 
referência da cultura afro-brasileira;  

II - Mapear, sistematizar, disponibilizar e atualizar informações, registros, 
cadastros nacionais e conhecimentos sobre a cosmologia afro-brasileira; 

III - Apoiar a produção e disseminação de informações e conteúdos sobre a 
cultura afro-brasileira; 

IV - Propor diretrizes, critérios e padrões técnicos para preservação do acervo 
bibliográfico, documental e arquivístico da FCP; 

V - Propor, assistir e acompanhar processos de registro de bens culturais das 
comunidades tradicionais de matriz africana; e 

VI - Proceder ao mapeamento das manifestações culturais das comunidades 
identificadas como remanescentes dos antigos quilombos, bem como dos bens 
culturais de natureza material e imaterial das comunidades tradicionais de 
matriz africana (FCP, 2009). 

Nesse período, o Observatório Afro-Latino cumpriu a contento todas as funções que lhes 

eram inerentes. Segundo os dados levantados à época, o uso do portal era crescente e 

 
12 Disponível em: https://censo2022.ibge.gov.br/. Acesso em: 16 jan. 2025. 

https://censo2022.ibge.gov.br/


152 
 

qualificado, sendo uma referência para a produção cultural afro-latina. “Mas, lamentavelmente, 

sem que houvesse qualquer explicação, o Observatório Afro-Latino foi desativado na gestão 

seguinte, que tinha como ministra da Cultura do Brasil Ana de Holanda e como presidente da 

FCP Elói Araújo” (ARAÚJO, 2020, p. 105). Prova disto são os dados estatísticos e as matérias 

da imprensa à época:   

Aumenta procura ao site do Observatório Afro-Latino. O acesso de internautas 
ao Observatório Afro-Latino e Caribenho, da Fundação Cultural Palmares, 
vinculada ao Ministério da Cultura, aumentou cerca de 50% no mês de maio. 
De acordo com informações do CNIRC (Centro Nacional de Informação e 
Referência da Cultura Negra), gerenciadora do programa virtual, a busca por 
informações do Observatório se intensificou após a reformulação da página, 
ocorrida em março, e a realização do II Encontro Afro-Latino, promovido pela 
Palmares, na cidade de Salvador, em maio deste ano (FCP 2010). 

As informações coletadas junto à Fundação Palmares indicavam que o Observatório 

estava num processo crescente de interação com a comunidade afro-latina e que o mesmo estava 

cumprindo rigorosamente com seus objetivos, conforme as tabelas e gráficos que seguem: 

Segundo dados coletados pelo CNIRC, a maioria das pessoas (68%) que busca 
o Observatório é do estado da Bahia e 55% são do sexo feminino. Do total de 
usuários, 30% possuem o curso superior completo, 50% têm entre 25 e 35 
anos e os que trabalham com produção cultural somam 30%. Fatores como o 
cadastramento dos visitantes e a consolidação da prática diária de responder 
os e-mails encaminhados para o Centro são também considerados importantes 
para o aumento dos acessos ao site (FCP, 2010). 

A então coordenadora do CNIRC à época, Mércia Queiroz, assim se manifestou quando 

indagada sobre a pertinência do Observatório Afro-Latino:  

Conhecer, reunir, socializar e divulgar informações sobre as diferentes 
culturas de raízes negras latino-americanas e caribenhas, bem como 
identificar, mapear e formar uma base de dados e informações de modo a 
ampliar o diálogo e a troca de experiências culturais e sociais e, ainda, 
contribuir para a promoção de uma reflexão crítica sobre a realidade das 
comunidades afro-latinas e caribenhas, que busque a erradicação do racismo 
e a garantia dos direitos dos afrodescendentes do ponto de vista da cultura, é 
a nossa meta (FCP, 2010). 

Portanto, a extinção do Observatório Afro-Latino, ocorrida de forma abrupta e sem que 

houvesse qualquer informação sobre as razões que levaram a sua extinção, revela a fragilidade 

da qual se revestem as políticas públicas de cultura, em particular para os afro-latinos, assim 

como o grau de incompreensão e autoritarismo do qual ainda se revestem as gestões culturais 

na América Latina. Além de também explicitar o baixo índice de republicanismo existente 

mesmo em gestões governamentais aparentemente progressistas e de continuidade, como era o 

caso do governo que sucedeu ao do presidente Lula.  



153 

Imagem 2 – Gráficos referentes aos usuários do Observatório Afro-Latino  

 

 

 
Fonte: Fundação Cultural Palmares, 2010. 

 

Prova disto é que, apesar dos dados positivos no cumprimento da sua missão e dos 

baixíssimos custos que sua manutenção representava para o orçamento da Fundação Palmares, 

ainda assim o Observatório Afro-Latino foi abruptamente encerrado. A decisão adotada pela 

direção da Fundação Palmares (2011) em extinguir o Observatório Afro-Latino é reveladora da 

incompreensão que está presente em parcela dos gestores culturais brasileiros, em particular 

quando se trata da temática da cultura negra, em não reconhecer as decisões que foram adotadas 

por gestores anteriores. O personalismo autoritário ainda é a marca, mesmo em governos da 

esquerda, quando se trata da administração da coisa pública. Nesse sentido, é importante 

lembrar que a aprovação para a criação do Observatório Afro-Latino foi uma decisão adotada 

por mais de uma dezena de ministros da cultura da América Latina, de organismos 

internacionais e de representantes da sociedade civil, decisão esta que foi reiterada no II 

Encontro Afro-Latino, realizado na cidade Salvador em 2010.  



154 
 

4.6  Esmeraldas – a Pérola Negra do Equador 
 

Em 2008, o bloco afro Ilê Aiyê, da cidade de Salvador/Bahia, considerado o primeiro 

bloco afro do Brasil e que tem uma forte presença na luta de combate ao racismo por meio da 

cultura, na Bahia e no Brasil, foi a primeira instituição a realizar uma turnê por várias cidades 

do Equador (Quito, Ambato e Esmeraldas), como parte das ações do Programa Intercâmbio 

Afro-Latino. Como resultado dessa turnê, no ano seguinte, 2009, o Ilê Aiyê escolheu como 

tema para o seu desfile carnavalesco, na cidade de Salvador, a história da cidade de Esmeraldas, 

cujo título era: “Esmeraldas – a Pérola Negra do Equador”. Esmeraldas é uma cidade portuária, 

localizada na região noroeste do Equador, com um porto internacional, importante para as 

exportações do país na região do oceano Pacífico, e com uma população aproximada de 400 

mil habitantes. A cidade possui uma história singular, que dialoga com as diretrizes da entidade 

negra baiana no que diz respeito à valorização da negritude e suas experiências exitosas. Para 

a Fundação Palmares, essa experiência se enquadrava em grande medida aos objetivos que o 

Programa Intercâmbio Afro-Latino buscava alcançar, isto é, proporcionar a troca de 

experiências entre grupos culturais afro-latinos.   

A história da província de Esmeraldas é bastante singular e traumática na América Latina. 

Segundo inúmeros historiadores e pesquisadores equatorianos, dentre eles padre Rafael Savoia 

(1987, 1988, 1990, 1992), Fernando Jurado Novoa (1990, 1992) Julio Estupiñan Tello (1977), 

José Alcina Franch (1974), Luisa Raquel Báez (1983), Juan Pablo Pezzy (1996) y Jean Kapenda 

(2001), a província foi criada após o naufrágio de um barco oriundo do Panamá (20 de 

novembro de 1847), que seguia para o Peru, com uma carga de aproximadamente 200 

escravizados e homens livres. Para o pesquisador John Antón Sánchez, assessor metodológico 

do BID (Banco Interamericano de Desenvolvimento), no artigo intitulado “Diagnóstico de la 

problemática afroecuatoriana y Propuestas de Acciones Prioritarias” (SÁNCHEZ, 2003), há 

algo de muito interessante nesse fato, visto que, apesar da tragédia, uma semente de liberdade 

foi plantada, conforme ele afirma:  
 

La característica más importante de este momento tiene que ver con la semilla 
de la libertad que los esclavizados y cimarrones siembran en territorios de 
libertad y autonomía que en toda América se conoció como Palenques o 
Kilombos, siendo uno de ellos la República de los Sambos en Esmeraldas 
(SÁNCHEZ, 2003, p. 5). 

Para o pesquisador Sánchez, a história do Equador começa, em verdade, com a história 

da província de Esmeraldas, momento em que os primeiros escravizados puseram os pés nas 



155 

terras equatorianas, pelos idos de 1535. Desde o primeiro momento, a luta, a resistência e o 

enfrentamento com os indígenas locais forjaram a marca da presença dos descendentes de 

africanos no país. Daí o autor afirmar que: 

Entre estos hijos de la diáspora se encontraba el Cimarrón Antón, quien guió 
el grupo de libres hacia la construcción de un reino. Según el cronista Miguel 
Cabello de Balboa, Antón se enfrenta violentamente contra los indios Pidi, 
quienes viendo la superioridad y la bravura de los africanos, deciden 
establecer alianzas y acuerdos para dominar juntos un território amenazado 
ya por los españoles. Mas tarde Antón es traicionado y muerto por los 
aborígenes, quienes optan por terminar la alianza y separarse. Los libertos, 
por su parte com la muerte de Antón, entran en pugnas por el poder y se 
debilitan militarmente ante la discordia por encontrar un nuevo líder. Luego 
de superar las rivalidades internas, el liberto Alonso de Illescas es reconocido 
como el nuevo jefe, quien luego se gana la amistad de los indígenas y pacta 
con ellos estratégicas alianzas con el propósito de conservar la autonomia y 
la libertad del territorio de Esmeraldas de manos de la Corona Española. Se 
funda así um territorio ligare con gobierno propio llamado "República de 
Sambos" (SÁNCHEZ, 2003. p. 6). 

Pois foi exatamente nessa província que o bloco afro Ilê Aiyê, herdeiro das tradições 

africanas na cidade do Salvador/Bahia, se fez presente em 2008, no âmbito das ações do 

Programa Intercâmbio Afro-Latino. O impacto desse encontro foi enorme e proveitoso, tanto 

para a Fundação Palmares, que assim cumpria com sua missão de promover o intercâmbio e a 

troca de experiências com as manifestações culturais da diáspora africana na América Latina, 

quanto para o Ilê Aiyê, que agregou valor ao seu processo de pesquisa sobre a presença da 

cultura negra nas Américas e as difundiu pelas ruas de Salvador no carnaval seguinte. Tanto 

isso é verdade que, no ano de 2009, o tema de carnaval da entidade foi exatamente a província 

de Esmeraldas, conforme relata Wesley da Ressurreição Conceição, na sua dissertação de 

mestrado, pela UFBA, intitulada: Música, memória e negritude: a estética do pensamento 

radical negro dos blocos afros de Salvador/BA (CONCEIÇÃO, 2023). Em suas palavras:  

Esse tema me chamou atenção porque, embora saibamos que todos os países 
americanos receberam escravizados africanos, além do Brasil, pouco se fala 
da presença negra nos demais países da América Latina. Gosto do verso “o Ilê 
Aiyê nos informa formatando a história para reflexão” porque ele põe em 
evidência um dos aspectos mais importantes dos blocos afros: questionar os 
discursos hegemônicos, produzir contradiscursos, difundir conhecimento, 
informar e formar cidadãos cidadãs conscientes de sua negritude 
(CONCEIÇÃO, 2023, p. 61). 

O intercâmbio com o Equador foi o tema do Projeto de Extensão Pedagógica Cadernos 

de Educação do Ilê Aiyê, v. XVII, de setembro de 2009, com o título “Esmeraldas - Pérola 

Negra do Equador”, onde a entidade, de forma didática, discorre sobre as origens dessa cidade, 

sua história de resistência contra a escravidão e a sua luta no presente contra as discriminações, 



156 
 

assim como as semelhanças que a mesma possui, tanto do ponto de vista racial quanto cultural, 

com a história dos afrodescendentes brasileiros, em particular dos baianos. Esse caderno foi o 

instrumento educacional que orientou os compositores do bloco afro a criarem suas canções e 

disputarem no festival do Ilê Aiyê, intitulado “Noite da Beleza Negra”, no ano de 2009. A 

música vencedora, “Formatando a história”, de autoria dos músicos Valmir Brito, Luz Lene e 

Jó Nascimento, é um exemplo de como a troca de experiência e o intercâmbio afro-latino podem 

contribuir para a luta de combate às discriminações e pela valorização das manifestações 

culturais de origem negra na América Latina:  

Esmeraldas/Pérola Negra do Equador/Nasceu em alto mar/No naufrágio a 
liberdade que virá/Esmeralda a retomada do poder/A luta para não escravizar 
o ser/A história envolve o povo do Ilê/Marimbas e tambores/Que se 
preservou/Na cultura afro-equatoriana [...] Ilê Aiyê, nos informa/Formando a 
história para a reflexão/De lá/No mar da África/No mar de Esmeraldas/No 
mar da Bahia/Tem negro remando noite e dia (ILÊ AIYÊ, p. 55, 2009). 

O depoimento dado em entrevista para esta pesquisa pelo diretor do Ilê Aiyê da área de 

Gestão de Projetos e Captação de Recursos Edmilson Lopes das Neves, que chefiou a delegação 

da entidade na turnê realizada em 2008 até a cidade de Esmeraldas no Equador, é marcante 

nesse sentido:  

Tivemos a oportunidade feliz de conhecer uma população majoritariamente 
negra, latino-americana, com uma história a ser contada. Eu não tinha a 
dimensão do que eu encontraria em Esmeraldas. A recepção da cidade foi 
extraordinária. Era e é uma gratificação você se identificar com aquela 
história. Nós trouxemos essa história, a Fundação nos oportunizou a trazer 
esse conteúdo para cá, a real história do que aconteceu com aquele povo que 
fez Esmeraldas (NEVES, 2024). 

E continuou, ao ser indagado sobre a importância que essa viagem teve para o Ilê Aiyê, a 

relatar o impacto que essa viagem produziu no grupo: 

É muita linda a cidade. Para mim foi mais mágico ainda o contato, por ser 
pesquisador nessa história, queria trazer essa história e vi o tamanho do 
conteúdo que tinha naquele processo [...] A importância dessa viagem está 
impressa no Caderno de Extensão Pedagógica do Ilê Aiyê, 2009, onde está o 
trabalho de pesquisa feito pelo Ilê Aiyê, nesta viagem. Pesquisamos a parte 
histórica, social e cultural de Esmeraldas (NEVES, 2024).13 

 

 

 

 
13 Entrevista concedida ao autor em dezembro de 2024, na cidade de Salvador/Ba. 



157 

Imagem 3 – Capa do Caderno de Educação do Ilê Aiyê 

 
  

 
 

Esse intercâmbio produziu efeitos positivos tanto do ponto de vista individual quanto 

coletivo em toda a delegação do Ilê. Segundo Neves:  

A gente caiu dentro de um bolsão de história, da nossa história. Ali a gente se 
lambuzou, se espalhou, porque a gente se identificou, a gente se encontrou. 
Foi diferente. Foi como beber água numa fonte que a gente conhece, mas uma 
água diferente. Matou uma sede (NEVES, 2024). 

Esse relato, feito pelo dirigente do Ilê Aiyê, além de nos apresentar o impacto que esse 

intercâmbio teve para a entidade, evidencia efeitos conexos importantes como a produção de 

novos conhecimentos para a comunidade negra na cidade de Salvador. Além disso, o 

intercâmbio ensejou a produção de material didático para as crianças da Escola Mãe Hilda, 

além de ter gerado emprego e renda para os artistas e trabalhadores do bloco afro que criaram 

e confeccionaram as fantasias do bloco. Ademais, houve o intercâmbio e troca de experiências 

com gestores e artistas da cidade de Esmeraldas, que não somente contribuíram para a pesquisa 

levada a cabo pelo Ilê como também estiveram presentes no carnaval do Ilê, em 2009, 

Fonte: ILÊ AIYÊ, 2008. 



158 
 

desfilando no bloco. Ou seja, era a concretização daquilo que havíamos intuído nos primeiros 

passos que demos em direção à formulação do Programa Intercâmbio Afro-Latino. 

 
4.6.1 II ENCONTRO AFRO-LATINO E CARIBENHO   

 
                               Fonte: Fundação Palmares, 2010. 

 
O II Encontro Ibero-Americano de Ministros da Cultura para a Agenda Afrodescendente 

das Américas, ou II Encontro Afro-Latino e Caribenho, realizado em Salvador, no período de 

25 a 28 de maio de 2010, foi uma espécie de coroação dos esforços empreendidos pela Fundação 

Palmares, com o apoio do MinC e do Itamaraty, para a execução do Programa Intercâmbio 

Afro-Latino. O tema escolhido foi “A força da diáspora africana”. A escolha do tema teve por 

objetivo dar visibilidade aos avanços que ocorreram no programa, a partir do ano de 2008, 

quando da realização do I Encontro na cidade de Cartagena das Índias. Além de buscar 

estimular os países latino-americanos a incorporarem em suas agendas as manifestações 

culturais afro-latinas, a partir dos exemplos que Brasil, Colômbia, Equador, Cuba, Haiti, 

Uruguai, Jamaica e Peru estavam dando.   



159 

A realização do II Encontro, na cidade do Salvador, era um compromisso assumido pela 

Fundação Palmares e o Ministério da Cultura ainda em 2008, quando da realização do I 

Encontro em Cartagena das Índias, na Colômbia, discutido acima. O Ministério da Cultura, bem 

como o das Relações Exteriores envidaram todos os esforços no sentido de sua concretização. 

A participação quase que dobrou no tocante às representações, tanto da sociedade civil quanto 

das instituições governamentais dos países latino-americanos. Tivemos a participação de 

representações oficiais de 18 países latino-americanos e de movimentos sociais e culturais, bem 

como da academia brasileira, tais como: a Universidade Federal da Bahia (UFBA), 

Universidade de Brasília (UnB), Universidade Estadual do Rio de Janeiro (UERJ), Associação 

Brasileira de Pesquisadores Negros (ABPN), o Grupo Cultural Olodum e o Instituto Steve Biko, 

dentre outros.  

No âmbito das manifestações culturais, tivemos a presença de artistas como Papá Roncón 

(Equador), Bahia Trio (Colômbia), Dúo Así Son (Cuba) e Carlinhos Brown (Brasil), que 

realizaram apresentações públicas bem como oficinas para os interessados. A troca de 

experiências e o intercâmbio entre as distintas sonoridades musicais e as danças afro-latinas 

funcionaram como elementos de consolidação do diálogo cultural que se realizava nas mesas 

de debates e nas conferências.  

Barbados, Brasil, Colômbia, Cuba, Equador, Jamaica, México, Nicarágua, Panamá, 

Uruguai e Venezuela e os representantes da Unesco (Organização das Nações Unidas para a 

Educação, a Ciência e a Cultura), da Segib (Secretaria-Geral Ibero-Americana), da Aecid 

(Agência Espanhola de Cooperação Internacional para o Desenvolvimento) e o ACUA-FIDA 

(Programa de Apoio aos Povos Afrodescendentes Plurais da América Latina e do Fundo 

Internacional de Desenvolvimento Agrícola) participaram ativamente da construção da Carta 

de Salvador, declaração aprovada e assinada por unanimidade por todas as representações 

oficiais presentes, assim como pelos organismos internacionais.  

O reconhecimento do trabalho que a Fundação Palmares estava realizando, por meio do 

Programa Intercâmbio Afro-Latino, materializou-se em todas as etapas de desenvolvimento do 

II Encontro. A coordenação executiva do evento ficou sob a responsabilidade da Fundação 

Palmares, por indicação do Ministério da Cultura do Brasil e concordância dos demais 

participantes. Esse reconhecimento ficou ainda mais explícito em dois pontos importantes do 

conteúdo da Carta de Salvador, nos itens 2 e 3:  



160 
 

2. Criar a Secretaria Pro Tempore da Agenda Afrodescendente nas Américas, 
designando a Fundação Cultural Palmares, do Brasil, para exercer esta função 
até o terceiro encontro;  

3. Fortalecer o Observatório Afro-Latino e do Caribe com esquemas de 
cooperação nacional que permitam a circulação de conteúdos, com uma 
plataforma interativa que maximize a difusão e o acesso à informação, bem como 
o seu uso para a elaboração e execução de políticas públicas (ANEXO VI). 

Essas duas manifestações, aprovadas por unanimidade durante o II Encontro Afro-Latino, 

consolidavam definitivamente o acerto da Fundação Palmares ao ter instituído o Programa 

Intercâmbio Afro-Latino enquanto mecanismo de articulação, elaboração e execução de 

políticas públicas de cultura para os afro-latinos. A partir disso, a Fundação Palmares assumia 

o protagonismo na América Latina no campo cultural afro-latino, com a responsabilidade de 

secretariar a Agenda Afrodescendente nas Américas, por meio da Secretaria Pro Tempore, 

assim como de aprimorar o Observatório Afro-Latino, que já se encontrava hospedado na 

página virtual da instituição, transformando-o definitivamente na grande plataforma interativa 

das informações afro-latinas.  

Por fim, o II Encontro assumia como tarefa fundamental para a elaboração de políticas 

públicas de cultura para os afro-latinos a cooperação, conforme afirma o item 11 da carta já 

citada acima:  

11. Promover a aproximação, a troca de experiências e iniciativas de 
cooperação entre as instituições dos países da América Latina e Caribe 
dedicadas à promoção da igualdade de direitos e oportunidades e valorização 
da cultura de matriz africana (ANEXO VI). 

 

Conclusão 

 

Dentre todas as ações realizadas pela FCP no campo afro-latino, no período de 2003 a 

2010, é plausível afirmar que os dois encontros afro-latinos, realizados em Cartagena das Índias, 

na Colômbia, e em Salvador, no Brasil, a turnê do Ilê Aiyê ao Equador e a criação do 

Observatório Afro-Latino foram as ações mais importantes, tanto do ponto de vista 

institucional, por reunir por duas vezes consecutivas organismos internacionais como a Unesco 

(Organização das Nações Unidas para a Educação, a Ciência e a Cultura), a OIM (Organização 

Internacional das Migrações), a OEI (Organização dos Estados Ibero-Americanos), a Segib 

(Secretaria-Geral Ibero-Americana), a Aecid (Agência Espanhola de Cooperação Internacional 

para o Desenvolvimento), além de mais de uma dezena de ministros da Cultura dos países 

latino-americanos, a exemplo de Brasil, Colômbia, Equador, Peru, México, Venezuela, Cuba, 



161 

Jamaica, Nicarágua, Panamá, Paraguai, Uruguai, como do ponto de vista dos seus resultados e 

compromissos gerados, pois produziu intercâmbios e troca de experiências não apenas para os 

gestores, mas para a comunidade afro-latina mais amplamente.  

Imagem 4 – Encerramento do II Encontro Afro-Latino em Salvador, 2010 

 
              Fonte: Fundação Cultural Palmares, 2010.  
 

As duas declarações geradas a partir desses encontros são referências positivas de que 

apesar das dificuldades e entraves interpostos para a implementação de políticas culturais para 

os afro-latinos na região, a Palmares conseguiu indicar caminhos que poderiam ser percorridos 

para sua superação.  

Essas ações desenvolvidas pela FPC instaram tanto organismos internacionais vinculados 

ao Sistema ONU quanto órgãos dos ministérios da Cultura de vários países latino-americanos, 

a exemplo do Brasil, Colômbia, Equador, Cuba, México, Peru, Argentina, Uruguai e Paraguai, 

a adotarem ações e assumirem compromissos no sentido do combate às distintas formas de 

discriminações que as manifestações culturais de origem negra encontram na região, assim 

como a estimular a troca de experiências e o intercâmbio cultural desses grupos e instituições.  

Também observamos neste capítulo que, a partir da inserção brasileira na Cooperação 

Internacional para o Desenvolvimento via Cooperação Sul/Sul, podemos inferir que o Brasil ainda 

está dando os primeiros passos nessa modalidade de cooperação, reconhecendo os valorosos 

esforços despendidos no período das duas gestões do presidente Luiz Inácio Lula da Silva, que 

buscou inserir o país como protagonista nesse espaço. Outro aspecto importante que foi detectado 

nesta análise é a pouca ou quase inexistente presença da cultura no território da cooperação 



162 
 

internacional brasileira, apesar da grande importância que a temática cultural possui para os 

brasileiros e do próprio destaque que o governo de então deu para a cultura internamente.  

Ademais, identificamos a dimensão da diplomacia cultural enquanto elemento integrante 

desse novo olhar sobre o papel estratégico que a cultura passa a ter nas relações internacionais, 

particularmente na diplomacia cultural brasileira, que teve, nos ministros da Cultura Gilberto 

Gil e Juca Ferreira e das Relações Exteriores Celso Amorim, dois ativos interlocutores e 

defensores desse novo papel que a cultura brasileira pode desempenhar, contribuindo para o 

desenvolvimento humano tanto interna quanto externamente.  

Por fim, percebemos a enorme dificuldade que o país ainda possui em fazer uso de um 

dos ativos culturais mais importantes que possui, que são as manifestações culturais de origem 

negra, originária de quase 60% de sua população e referência hegemônica em várias regiões do 

país, além de ser uma referência internacional reconhecida por diversos órgãos multilaterais 

como a Unesco. Ainda assim, podemos afirmar que nas gestões dos ministros da Cultura 

Gilberto Gil e Juca Ferreira foram empreendidos esforços importantes no sentido de que a 

Fundação Cultural Palmares, instituição responsável pela elaboração de políticas públicas que 

levassem à promoção, valorização e divulgação da cultura negra no país, pudesse preencher 

minimamente essa lacuna, na área da cooperação sul/sul. Para tanto, um conjunto de ações 

foram desenvolvidas com relativo êxito, enfeixadas no Programa Intercâmbio Afro-Latino.  

Portanto, mesmo diante do quadro incipiente no qual a cultura ainda se encontra no campo 

da cooperação internacional brasileira, é possível afirmar que a sua inclusão, e especialmente 

da cultura afro-latina, na agenda de cooperação internacional é factível, desejável e importante, 

visto que a cultura aborda temas importantes que estão na ordem do dia das agendas de relações 

internacionais contemporâneas, tais como: diversidade, discriminação racial, racismo, 

violência, gênero, feminismo negro, empoderamento e direitos humanos, no sentido mais amplo 

que esses temas possam ter. Afinal, a cultura e o intercâmbio cultural continuam sendo o melhor 

caminho para a aproximação entre os povos.  

  



163 

5. CONSIDERAÇÕES FINAIS 
 
Nos quatro capítulos desta tese, pudemos observar o quanto as questões de raça e racismo, 

assim como as culturais, sempre estiveram presentes na prática das relações internacionais e no 

campo acadêmico das relações internacionais, apesar do apagamento histórico e das exclusões 

que essas duas dimensões têm sofrido ao longo do tempo nas discussões e debates sobre os 

temas. No caso específico das relações raciais, o apagamento se dá inclusive nas correntes 

teóricas predominantes na disciplina, em particular no realismo, no liberalismo e no 

construtivismo, revelando uma prática norteadora que compõe concepções hegemônicas desse 

campo que tem sido a de evitar essa temática, por conta do grau de tensão que a mesma provoca 

e das iniquidades que foram exercitadas em nome dos interesses políticos, econômicos e 

militares dos mundos europeu e estadunidense. Afinal, o sucesso do empreendimento colonial 

realizado nas Américas se deveu em grande parte ao escravismo e, por meio dele, do uso da 

violência extrema contra as populações indígenas e afrodescendentes.  

Portanto, ao aceitar o desafio de analisar o trabalho desenvolvido pela Fundação Palmares 

na América Latina, sob a luz e o olhar das relações internacionais, em particular no campo da 

Cooperação Internacional para o Desenvolvimento, tendo como referência as políticas públicas 

de cultura para os afro-latinos formuladas e executadas no período de 2003/2010, eu não 

imaginava o quão importantes e inovadores haviam sido os desafios enfrentados pelo Ministério 

da Cultura nas gestões dos ministros Gilberto Gil e Juca Ferreira, nem muito menos o legado 

que essas gestões haviam deixado no trato das políticas culturais no Brasil. Legado este que 

possibilitou a presença do Brasil no cenário cultural mundial de forma digna, respeitosa e 

criativa. Exemplo maior nesse sentido foi o Programa Cultura Viva, popularmente conhecido 

como “Pontos de Cultura”, que além de ter sido uma experiência inovadora e exitosa no país, 

teve seu modelo exportado para outros países do mundo, como reconhecimento de uma prática 

democrática com os segmentos populares e suas manifestações culturais, tendo inclusive se 

transformado posteriormente em lei, pelo Congresso Nacional brasileiro, tal impacto e grau de 

acolhimento que teve esse programa na sociedade brasileira. 

Essas políticas públicas, bem como o modo de operá-las, com diálogo e participação 

popular, impactaram de forma positiva as ações da Fundação Palmares, assim como sua 

presença interna no sistema MinC, bem como a presença externa na cooperação internacional. 

As entrevistas, os textos e os documentos produzidos a partir dessas gestões, no período de 

2003 a 2010, analisados nesta tese, assim como em artigos, ensaios, dissertações e teses aqui 



164 
 

discutidos, são retratos fidedignos da importância do trabalho realizado e da largueza de visão 

que essas gestões tiveram sobre o papel que a cultura deveria desempenhar na sociedade 

brasileira. Papel este orientado pela dimensão econômica, simbólica e cidadã com a qual a 

cultura sempre deve ser tratada, para poder ser compreendida enquanto elemento estratégico 

tanto do desenvolvimento de uma nação quanto de sua relação com outras nações. 

No entanto, também foi importante identificar que, apesar de todos os avanços alcançados 

ao longo do período pós-abolicionista na América Latina e no Brasil por parte dos 

afrodescendentes, raça e racismo continuam sendo referenciais negativos nas abordagens e 

análises em quaisquer campos que se busque pesquisar sobre a presença negra nas políticas 

públicas no continente. Decorrente dessa visão racializada do mundo ocidental sobre as 

populações não brancas, a partir da qual essas populações são vistas como inferiores ou 

subalternas, têm sido elaboradas e executadas políticas públicas, em particular no campo da 

cultura, que tentam desqualificar, subalternizar ou excluir as manifestações culturais das 

populações afrodescendentes nas Américas, relegando-as à condição de subproduto do 

colonialismo. No caso da América Latina, essa ação possui uma enorme gravidade, visto que 

atinge em torno de 30% da população da região, ou seja, mais de 150 milhões de seres humanos, 

dos quais 108,8 milhões são afro-brasileiros. Isso revela o quanto ainda teremos que avançar na 

luta pela promoção da igualdade racial para que o processo de colonização escravista que 

permeia a sociedade latino-americana seja superado e a população afrodescendente da região 

seja tratada com a dignidade e o respeito que lhe é devido. Esta tese também busca ser uma 

contribuição nesse sentido.   

No campo das relações internacionais, o desafio está mais do que posto e tem sido parte 

integrante do fazer laboral e intelectual de inúmeros pesquisadores e estudiosos que, com 

coragem e determinação, têm aportado e apontado contribuições importantes para o 

aprofundamento dos estudos sobre a modelagem que o Ocidente tenta impingir ao resto o 

mundo, a partir da sua visão eurocêntrica, seja nos planos sociais, econômicos, políticos, 

religiosos e/ou culturais. A rigor, o diálogo feito nesta tese com os trabalhos de Stuart Hall, 

Édouard Glissant, Renato da Silveira, Immanuel Wallerstein, Michel-Rolph Trouillot, Robert 

Vitalis, Onofre Santos Filho, Achille Mbembe, dentre outros, comprova a forma discriminatória 

com que as questões de raça e racismo têm sido ocultadas não somente nas relações 

internacionais, como também em outros campos de conhecimento. Ao mesmo tempo, esse 

diálogo buscou evidenciar as provas incontestes que fazem da presença negra nas Américas um 

problema a ser enfrentado e superado, no que diz respeito à exclusão desses segmentos das 



165 

riquezas produzidas a partir das suas contribuições. Do mesmo modo, a ascensão vertiginosa 

que as forças conservadoras e da extrema direita têm alcançado no mundo, em particular na 

América Latina, onde racistas, homofóbicos, intolerantes religiosos e fascistas cada vez mais 

vêm ampliando seus espaços de atuação, nos indica o quão importante é o trabalho no campo 

da cultura, mais ainda quando esse trabalho proporciona a quebra de paradigmas 

discriminatórios e excludentes que pairam em sociedades como a nossa como se fossem 

verdades absolutas e imutáveis.  

O apagamento histórico promovido pelas elites ocidentais sobre raça e racismo é tão 

evidente quanto o recente apagamento realizado nos arquivos do Ministério da Cultura e da 

Fundação Palmares, em passado recente (2016/2022), nos governos de Michel Temer e Jair 

Bolsonaro, fato este que dificultou sobremaneira uma análise mais profunda das políticas que 

foram executadas por essas instituições no Brasil e na América Latina, dada a escassez das 

fontes oficiais, criminosamente excluídas e/ou destruídas dos arquivos oficiais. Não fosse a 

abnegação de alguns servidores que guardaram em seus acervos pessoais documentos 

importantes desse período, o desastre teria sido maior ainda. Aliás, essa onda conservadora que 

tem se avolumado em praticamente todas as relações humanas também tem se feito presente e 

com bastante força no âmbito da cultura, e mais particularmente ainda quando os temas são 

relativos à cultura negra. Nesse cenário, monstros e monstruosidades que se encontravam 

adormecidas ou represadas na hipocrisia da alma brasileira, a exemplo do racismo e do 

feminicídio, têm se manifestado com toda força, violência e letalidade que possuem.  

Do ponto de vista racional, não encontramos motivos para que as informações sejam tão 

escassas na América Latina, até porque a temática afrodescendente, seja no plano econômico, 

social ou até mesmo de mercado, teria um impacto positivo tanto para aqueles que negociam e 

empreendem quanto para aqueles que dialogam com a temática do desenvolvimento das 

populações afro-latinas. No entanto, o que ocorre até os dias atuais é que o racismo e a 

discriminação persistem no Brasil e na América Latina. Essas manifestações têm ocorrido, ora 

pela pura e simples exclusão, ora por uma visão folclórica, ora pela desqualificação sobre a 

importância da cultura, em particular da cultura negra como elemento estratégico da 

diplomacia, da cooperação e do desenvolvimento nos países latino-americanos, apesar de sua 

contribuição decisiva para a formação sócio/histórica/econômica e cultural da região.  

Esta tese representa também um esforço para se juntar a outros trabalhos e publicações 

existentes, produzidos por pesquisadores e estudiosos, em sua grande maioria aliados ou 

vinculados ao movimento negro latino-americano, sobre a cultura afro-latina e sua 



166 
 

importância para a região, embora saibamos que ainda falta muito para o preenchimento desse 

espaço vazio existente quando estudamos essa temática. No caso brasileiro, esse esforço 

necessitará ser mais intenso, por conta das dificuldades que nós temos (intelectuais, 

movimento negro e sociedade) em nos percebermos enquanto latino-americanos. Esse 

fenômeno tem provocado a exclusão do Brasil de muitas experiências interessantes que 

apontam para a superação do legado colonial escravista latino-americano e tem nos colocado 

em situação complicada diante dos nossos vizinhos. A percepção, ainda hoje, entre os países 

latino-americanos é que o Brasil está mais identificado com o bloco de poder do mundo 

ocidental do que com as agruras, angústias e perspectivas da América Latina na luta por mais 

autonomia, seja ela econômica, política ou cultural.  

Para driblar as dificuldades encontradas para acessar a documentação oficial, por conta 

do apagamento citado anteriormente, fiz uso de entrevistas com gestores, ativistas e 

intelectuais que participaram das ações do Programa Intercâmbio Afro-Latino, assim como 

de documentos oficiais disponíveis, publicações, catálogos e matérias jornalísticas produzidas 

por entidades e órgãos de imprensa. Enfim, busquei todas as fontes disponíveis para suprir as 

dificuldades de acesso aos documentos oficiais. No caso da Fundação Palmares, o acesso à 

documentação oficial foi mais complicado ainda, pois boa parte do seu acervo documental, 

principalmente o que se encontrava na biblioteca, foi propositalmente excluído ou destruído 

quando da última gestão (2016/2022), como parte do processo ideológico de apagamento que 

o governo de então promoveu, ao classificar o referido acervo de “oriundo e instrumento do 

chamado ‘marxismo cultural’”.  

É importante destacar que as dificuldades de acesso a documentos oficiais desse período 

analisado não ocorreu apenas no Brasil. O mesmo se deu com o Equador e a Colômbia, onde 

tivemos as mesmas dificuldades de localizar até mesmo a estrutura organizacional que os seus 

respectivos ministérios possuíam à época. Isso porque, também nesses países, ocorreram 

momentos conturbados de mudanças políticas governamentais que ocasionaram atitudes 

semelhantes às ocorridas no Brasil, no que diz respeito ao apagamento das documentações 

oficiais. Aliás, isso parece ser uma prática corrente na América Latina, ainda mais quando se 

trata de cultura negra.  

Contudo, isso não foi inibidor para que o trabalho alcançasse seus objetivos; foi, em 

verdade, desafiador. Daí que o ineditismo e a positividade em abordar a um só tempo as 

dimensões culturais e raciais no campo das relações internacionais, por meio das políticas 

culturais para os afro-latinos, está principalmente no registro e na análise daquilo que foi 



167 

produzido e não numa abordagem teórica pioneira. Até porque, por meio dessas informações 

que foram coletadas e aqui disponibilizadas, podemos afirmar que a Fundação Palmares não só 

desempenhou um papel importante para a cooperação e o desenvolvimento das relações 

culturais do Brasil na América Latina, por meio da cultura afro-latina, como também foi 

importante para o intercâmbio e a troca de experiências entre grupos negros do Brasil com as 

comunidades negras latino-americanas, abrindo novas possibilidades de trocas de experiências 

culturais entre os afro-latinos brasileiros e afro-latinos dos demais países. É importante ressaltar 

que a Fundação não fez isso sozinha, tendo contado com diversos apoios e parceirias, e com 

um cenário político regional favorável, além da compreensão política dos ministros da Cultura 

Gilberto Gil e Juca Ferreira, baianos que tinham a dimensão da luta antirracista incorporada no 

seu cotidiano, e do ministro das Relações Exteriores Celso Amorim, que também tinha 

sensibilidade para o tema.  

Por outro lado, o diálogo interno e externo que ocorria dentro do Ministério da Cultura e 

suas instituições vinculadas (Iphan, Funarte, Fundação Casa de Ruy Barbosa, Ibram e Fundação 

Palmares) e o sentimento/entendimento de que aquele momento político permitia ações mais 

ousadas, fizeram com que o Programa Intercâmbio Afro-Latino fosse elaborado, ganhasse 

corpo e fosse executado com êxito, contando com o apoio do Ministério das Relações 

Exteriores, sensibilizando organismos internacionais vinculados ao sistema ONU, a exemplo 

da OEI, Segib, Unesco e OIM, a participarem da empreitada. Do mesmo modo ocorreu com 

ministérios da Cultura de países como Colômbia, Equador, Cuba, México, Peru, Argentina, 

Uruguai e Paraguai, que se integraram ao programa por meio da firmatura de compromissos e 

de ações no campo da cultura que fortaleceram de um lado as manifestações culturais de origem 

negra na região e de outro o combate ao racismo e a todas as formas de discriminação que essas 

culturas sofriam, além de estimular o intercâmbio cultural e a troca de experiências. Exposições 

conjuntas, turnês de grupos culturais, debates, seminários, encontros e publicações 

materializaram esses compromissos.  

Nesse sentido, podemos afirmar que as referências bibliográficas, as entrevistas e os 

documentos institucionais que foram analisados e cotejados ao longo desta pesquisa revelam 

que o ambiente democrático que estava presente na maioria dos países latino-americanos foi 

fundamental e estratégico para que a Fundação Palmares cumprisse com seu papel de 

articuladora no campo das políticas culturais para afro-latinos, apesar das dificuldades 

históricas existentes, tanto no Brasil quanto na região. Essas políticas, como visto ao longo da 

tese, serviram para o fortalecimento das manifestações culturais de origem negra no Brasil, 



168 
 

além de terem influenciado os países vizinhos a acolherem e adotarem ações semelhantes nos 

seus respectivos países.  

Enfim, espero que esta pesquisa, além de contribuir para o entendimento da importância 

da elaboração de políticas públicas de cultura para os afro-latinos, da necessidade de sua 

valorização, preservação e difusão, também sirva para estimular novas pesquisas e estudos tanto 

no campo da cultura propriamente dito, como também nos campos de raça e cultura, em 

particular da cultura negra e de como está se dando a presença dessas duas dimensões na prática 

das relações internacionais e no campo de conhecimento das relações internacionais.   

  



169 

6. REFERÊNCIAS BIBLIOGRÁFICAS 

 

ALMEIDA, Elga Lessa de; KRAYCHETE, Elsa Sousa. O discurso brasileiro para a 
cooperação em Moçambique: existe ajuda desinteressada? Salvador: Repositório Institucional 
da UFBA, 2013. Disponível em:  https://repositorio.ufba.br/handle/ri/25549. Acesso em: 17 
jan. 2025. 
ANDREWS, George iêêiê; DE LA FUENTE, Alejandro. Estudos afro-latino-americanos: uma 
introdução. Buenos Aires: Clacso, 2018, 
ANIEVAS, Alexander; MANCHANDA, Nivi; SHILLIAM, Robbie. Raça e racismo nas 
relações internacionais: confrontando a linha global de cores. Londres: Routledge, 2015.  
APPIAH, Kwame Anthony. Na casa de meu pai. A África na filosofia da cultura. Rio de 
Janeiro: Contraponto, 2007. 
ARAÚJO, Zulu. América Latina revisitada. Revista Palmares – Cultura Afro-Brasileira, 
Brasília, ano IV, n. 4. 2008. Disponível em: http://www.palmares.gov.br/?page_=7659. Acesso 
em: 7 jan. 2020. 
______. Políticas públicas de cultura para afro-latinos – o trabalho da Fundação Cultural 
Palmares: 2003-2010. 2020. Dissertação (Mestrado) – Universidade Federal da Bahia (UFBA), 
Salvador, 2020. 
ARENDT, Hannah. As origens do totalitarismo. Antissemitismo, imperialismo, totalitarismo. 
Tradução Roberto Raposo. São Paulo: Companhia das Letras, 1989. 
AYLLÓN, Bruno Pino. Evolução histórica da Cooperação Sul-Sul (CSS). Repensando a 
cooperação internacional para o desenvolvimento, p. 57-85. André de Mello e Souza (org.). 
Brasília: Ipea, 2014.  
BANCO MUNDIAL. Afrodescendentes na América Latina: Rumo a um Marco de Inclusão. 
Washington: World Bank, 2018. 
BHABHA, Homi K. O local da cultura. Belo Horizonte: Ed. UFMG, 2005.  
______. Pós-modernismo e pós-colonialismo. In: O bazar global e o clube dos cavalheiros 
ingleses. Rio de Janeiro: Rocco, 2011.  
BIJOS, Leila; ARRUDA, Verônica. A diplomacia cultural como instrumento de política 
externa brasileira. Revista Diálogos, Cuiabá, v. 13, n. 1, ago. 2010. 
BOTELHO, Isaura. Dimensões da cultura e políticas públicas. São Paulo em Perspectiva, São 
Paulo, v. 15, n. 2, p. 73-83, abr.-jun. 2001.  
BRASIL. Ministério da Transparência e Controladoria Geral da União – CGU. Portaria nº 
1.089/2018 - Programas de Integridade. Diário Oficial da União, Brasília, 2018. 
______. Biblioteca da Presidência da República. Disponível em: 
http://www.biblioteca.presidencia.gov.br/presidencia/ex-presidentes/jose-sarney/discursos/ 
1988/23.pdf/ @@download/file/23.pdf. Acesso em: 18 fev. 2020. 
BROWN, Wendy. O Frankenstein do neoliberalismo: liberdade autoritária nas “democracias” 
do século XXI. In: ALBINO, Chiara; OLIVEIRA, Jainara; MELO, Mariana (org.). 
Neoliberalismo, neoconservadorismo e crise em tempos sombrios. Recife: Seriguela, 2021. 
CANCLINI, Néstor García. Culturas híbridas. Estratégias para entrar y salir de la modernidade. 
Buenos Aires: Editorial Sudamericana, 1995. 

https://repositorio.ufba.br/handle/ri/25549
http://www.biblioteca.presidencia.gov.br/presidencia/ex-presidentes/jose-sarney/discursos/


170 
 

CANDIOTTO, César. Neoliberalismo e democracia. Princípios, Natal, v. 19, n. 32, p. 153-179, 
jul./dez. 2012. 
CHEHAB, Gustavo Carvalho. Tribunal Regional do Trabalho da 10a Região, 21ª Vara do 
Trabalho de Brasília – DF. ACPCiv 0000673-91.2021.5.10.0021. 2021. 
CIAD: diáspora e o renascimento africano. Relatório final. Brasília: Fundação Alexandre de 
Gusmão, 2009. 604 p. 
COLLINS, Patrícia Hill. Intersectionality ́s Definitional Dilemmas. The Annual Review of 
Sociology, n. 41, 2015. 
CONCEIÇÃO, Wesley da Ressurreição. Música, memória e negritude: a estética do 
pensamento radical negro dos blocos afros de Salvador-BA. 2023. Dissertação (Mestrado) – 
Universidade Federal da Bahia, Instituto de Letras, Salvador, 2023. 133 f.: il. 
CONFERÊNCIA DE INTELECTUAIS DA ÁFRICA E DA DIÁSPORA, 2, 2006, Salvador. II  
CONFERÊNCIA MUNDIAL DE COMBATE AO RACISMO, DISCRIMINAÇÃO RACIAL, 
XENOFOBIA E INTOLERÂNCIAS CORRELATAS, 3, 2001, Durban. Declaração de 
Durban. Brasília: Ministério da Cultura, Secretaria de Políticas de Promoção da Igualdade 
Racial, 2001. 
COSTA LEITE, Iara. Cooperação Sul-Sul: conceito, história e marcos interpretativos. Instituto 
de Estudos Sociais e Políticos. Universidade do Estado do Rio de Janeiro IESP/UERJ. 
Observatório Político Sul-Americano, v. 7, n. 3, mar. 2012. 
CRENSHAW, Kimberlé. A interseccionalidade na discriminação de raça e gênero. 
Cruzamento: raça e gênero. Brasília: Unifem, 2004. v. 1, n. 1, p. 7-16. 
DAMATTA, Roberto. O que faz o Brasil, o Brasil? Rio de Janeiro: Rocco, 1989. 125 p. 
ENCONTRO IBERO-AMERICANO DE MINISTROS DA CULTURA PARA UMA 
AGENDA AFRODESCENDENTE NAS AMÉRICAS, 1, 2008, Cartagena das Índias. Anais 
[...]. Cartagena: Fundação Cultural Palmares, 2008.  
ENCONTRO IBERO-AMERICANO DE MINISTROS DA CULTURA PARA UMA 
AGENDA AFRODESCENDENTE NAS AMÉRICAS, 2, 2010, Salvador. Anais [...]. Salvador: 
Fundação Cultural Palmares, 2010.  
ENCUENTRO IBERO-AMERICANO DE MINISTROS DA CULTURA PARA UMA 
AGENDA AFRODESCENDIENTE EN LAS AMÉRICAS – MEMÓRIAS, Cartagena das 
Indias, 16-18 de Octubre, 2008. Ministério de Cultura, República de Colômbia, 2008.  
ESTUPIÑAN, Juan Pablo. Negro ou Afro-colombiano? Disputas pelas Classificações 
Raciais/Étnicas nos Censos Colombianos, 2021. Mediações, Londrina, v. 26, n. 2, p. 272-291, 
maio-ago. 2021. 
FCP - FUNDAÇÃO CULTURAL PALMARES. Relatório de Gestão. Brasília: Ministério da 
Cultura, 2004. 
______. A Grande Refazenda, África e Diáspora Pós-II CIAD. Waldomiro Santos Júnior (org.). 
Brasília: Fundação Cultural Palmares, 2007a.  
______. Relatório de Gestão. Brasília: Ministério da Cultura, 2008. 
FURTADO, Celso. Formação econômica da América Latina. São Paulo: Lia Editora, 1969. 
GALL, Josef Franz. Anatomia e fisiologia do sistema nervoso em geral e do cérebro em 
Particular. [s.l.], Nabu Press, [1810] 2011. 



171 

GIL, Gilberto. Discurso de posse no Ministério da Cultura, 2003. In: ALMEIDA, A.; 
ALBERNAZ, M. B.; SIQUEIRA, M. (org.). Cultura pela palavra: coletânea de artigos, 
discursos e entrevistas dos ministros da Cultura 2003/2010 – Gilberto Gil & Juca Ferreira. Rio 
de Janeiro: Versal, 2013. 
______. Gravação de entrevista concedida para elaboração da dissertação de mestrado e tese de 
doutorado do entrevistador. Rio de Janeiro, 2019. 
GLISSANT , Édouard. Cultura e identidade. In: GLISSANT, Édouard. Introdução a uma poética da 
diversidade. Tradução Enilce Albergaria Rocha. Juiz de Fora: UFJF, 2005. p. 71-95. 
GOBINEAU (Joseph Arthur, conde). Essai sur l’inégalité des races humaines. Paris: Éditions 
Pierre Belfond, [1853] 1967. 873 pages (Livres 1, 2, 3, 4, 6). 
HALL, Stuart. Da diáspora: identidades e mediações culturais. Belo Horizonte: Editora 
UFMG; Brasília: Unesco, 2003. 
______. A identidade cultural na pós-modernidade. Rio de Janeiro: DP&A, 2006.  
HAYEK, Friedrich August von. O caminho da servidão. Tradução e revisão Anna Maria 
Capovilla, José Ítalo Stelle e Liane de Morais Ribeiro. 5ª ed. Rio de Janeiro: Instituto Liberal, 
1990. p. 78. 
HOBBES, T. Leviatã ou a matéria, forma e poder de um estado eclesiástico e civil. 4ª ed. São 
Paulo: Nova Cultural, 1988. 
______. Do cidadão. São Paulo: Martins Fontes, 2002. 
______. Leviatã. Tradução de João Paulo Monteiro; Maria Beatriz Nizza da Silva. São Paulo: 
Martins Fontes, 2003. 
______. Os elementos da lei natural e política. Tradução de Bruno Simões. São Paulo: 
Martins Fontes, 2010. 
ILÊ AIYÊ. Projeto de Extensão Pedagógica do Ilê Aiyê. Caderno de Educação do Ilê Aiyê,  
v. XVII. Salvador: Associação Cultural Bloco Carnavalesco Ilê Aiyê, 2009.  
IPEA. Cooperação brasileira para o desenvolvimento internacional: 2005-2009. Instituto de 
Pesquisa Econômica Aplicada, Agência Brasileira de Cooperação. Brasília: Ipea; 2010. 78 p. 
KRAYCHETE, Elsa Sousa; VITALE, Denise (org.). Cooperação internacional para o 
Desenvolvimento: desafios no século XXI. Salvador: Edufba, 2013. 292 p.  
LAGE, Victor Coutinho. O Atlântico vermelho: modernidade e marcadores de discriminação. 
Salvador, 2021.  
LAPOUGE, G. Varcher de. L’aryen: son role social. Paris: Albert Fontimoing Editeur, 1899. 
MBEMBE, Achile. O devir negro no mundo. In: MBEMBE, Achile. Crítica da razão negra. 
Lisboa: Editora Antígona, 2014. p. 9-22; p. 299-306.  
______. A era do humanismo está terminando. Mail & Guardian, África do Sul, 2016. 
Disponível em: https://www.pensarcontemporaneo.com/humanismo-mbembe/ 
?fbclid=IwAR2BhRuDFzx6tMk7OB-23ezzG96jPHbSGehxtthFCaSvARO-bAI6kEinxpY. 
Acesso em: 17 set. 2019. 
______, Achille. Brutalismo. Tradução Sebastião Salgado. 1ª ed. São Paulo: N1 Edições, 2021. 
p. 11, 12, 22. 
MELO, Bruno Henrique Rodrigues de. Gravação de entrevista concedida para elaboração da 
tese de doutorado do entrevistador, Brasília: 2024.  

https://www.pensarcontemporaneo.com/humanismo-mbembe/%20?fbclid=IwAR2BhRuDFzx6tMk7OB-23ezzG96jPHbSGehxtthFCaSvARO-bAI6kEinxpY
https://www.pensarcontemporaneo.com/humanismo-mbembe/%20?fbclid=IwAR2BhRuDFzx6tMk7OB-23ezzG96jPHbSGehxtthFCaSvARO-bAI6kEinxpY


172 
 

OLIVEIRA, A. N.; CASTRO, J. L.; SANTOS, L. C. S. D. Charge, documento visual ácido: 
uma análise crítica do discurso e das falas do presidente Jair Bolsonaro e a covid-19. Encontros 
Bibli: Revista Eletrônica de Biblioteconomia e Ciência da Informação, v. 28, p. 1-32, 2023. 
PAULO, Lucas dos Santos de. O acervo da vergonha: atos e intencionalidades na Fundação 
Cultural Palmares. 2024. 211 f., il. Dissertação (Mestrado em Ciência da Informação) – 
Universidade de Brasília, Brasília, 2024. 
PEREA, Alexandra Johanna Rivas. Gravação de entrevista concedida para elaboração da tese 
de doutorado do entrevistado, Buenaventura/Colômbia, 2024. 
POLANYI, Karl. A grande transformação: as origens da nossa época. 2ª ed. Tradução de Fanny 
Wrobel. Rio de Janeiro: Campus, 2000. p. 19, 20, 47. 
RAMANZINI JUNIOR, Haroldo; AYERBE, Luis Fernando (org.). Política externa brasileira, 
Cooperação Sul-Sul e negociações internacionais. São Paulo: Cultura Acadêmica, 2015. (cap. 
1 - As diferentes dimensões da cooperação Sul-Sul na política externa brasileira). 
RIBEIRO, Edgard Telles. Diplomacia Cultural seu papel na política externa brasileira. 
Brasília: Fundação Alexandre de Gusmão, 2011. 128p.  
RIBEIRO, M. T. F.; MELO, M. C.; SILVA, Diego. Cartografias de ação na América do Sul: 
uma proposta de abordagem. [s.l.]: [s.n.], 2013. p. 269. 
RUBIM, Antônio Albino Canelas. Políticas culturais, entre o possível e o impossível. O público 
e o privado. Revista do PPG em Sociologia, Fortaleza, Universidade Estadual do Ceará – 
UECE, n. 9, jan.-jun. 2007.  
______. Políticas culturais do governo Lula/Gil: desafios e enfrentamentos.  Intercom – Revista 
Brasileira de Ciências da Comunicação, São Paulo, v. 31, n. 1, p. 183-203, jan.-jun. 2008. 
______. Políticas culturais e novos desafios. Revista Matrizes, São Paulo, ano 2, n. 2, 1o sem. 
2009. 
SÁNCHEZ, John Antón. Apuntes sobre la historia de los afrodescendientes em el Ecuador. 
Banco Interamericano de Desarrollo BID-Ecuador - Consejo de Coordinación de las 
Organizaciones de la Sociedad Civil Afroecuatoriana de la cooperación técnica BID ATN/SF-
7759-EC, Diagnóstico de la problemática afroecuatoriana y Propuestas de Acciones 
Prioritarias, 2003. 
______. Territórios, Ancestrales Afroecuatorianos: Uma Propuesta para el Ejerrcicio de la 
Autornomia y Los Derrechos Colecttivos. Revista da ABPN, v. 1, n. 3, p. 15-52, nov. 2010- 
fev. 2011. 
______. El território ancestral afroecuatorianos: el problema de acceso a la tierra en el valle 
del Chota, La Concepción y Salinas. Quito: Ediciones Abya Yala, 2022. 
SEGIB. Secretaria-Geral Ibero-Americana. Atualidade afrodescendente na Ibero-América. 
Cuadernos Segib-PNUD, n. 1, jul. 2010. Disponível em: https://www.segib.org/pt-
br/?document=cadernos-segib-pnud-no-1-atualidade-afro-descendente-na-ibero-america-3. 
SANTIAGO, Silviano. O entre-lugar do discurso latino-americano. In: SANTIAGO, Silviano. 
Uma literatura nos trópicos: ensaio sobre a dependência. Rio de Janeiro: Rocco, 2000. p. 9-26.  
SANTOS, Fernanda Barros dos. Estado e movimentos sociais negros (1980-2010). Tempo e 
Argumento, revista de história do tempo presente, Florianópolis, v. 10, n. 25, p. 144-182, jul.-
set. 2018.  

https://www.segib.org/pt-br/?document=cadernos-segib-pnud-no-1-atualidade-afro-descendente-na-ibero-america-3
https://www.segib.org/pt-br/?document=cadernos-segib-pnud-no-1-atualidade-afro-descendente-na-ibero-america-3


173 

SANTOS FILHO, Onofre. Ultra Aequinoxialem Non Peccari: anarquia, estado de natureza e a 
construção da ordem político-espacial. Monções: Revista de Relações Internacionais da 
UFGD, Dourados, v. 8, n. 15, jan./jun. 2019. Disponível em: 
http://ojs.ufgd.edu.br/index.php/moncoes. 
SEMINÁRIO NACIONAL DE POLÍTICAS PÚBLICAS PARA AS CULTURAS 
POPULARES, 1, 2005, Brasília. Anais [...]. Brasília: Ministério da Cultura, 2005.  
SEMINÁRIO INTERNACIONAL INTERCÂMBIOS AFRO-LATINOS, 1, 2007, Rio de 
Janeiro; Salvador. Anais [...]. Rio de Janeiro; Salvador: FCP, 2007a. 
SEMINÁRIO INTERNACIONAL DIVERSIDAD, INTERCULTURALIDAD Y 
CONSTRUCCIÓN DE CIUDAD, 1, 2007, Bogotá. Anais [...]. Bogotá, Universidad 
Pedagógica Nacional, 2007b. 
SILVEIRA, R. da. Os selvagens e a massa: papel do racismo científico na montagem da 
hegemonia ocidental. Afro-Ásia, Salvador, n. 23, 2000. 
TAVOLARO, Sergio B. F. América Latina, variável independente? Para uma crítica ao 
binômio centro-periferia. Teoria & Pesquisa, São Carlos, v. 18, p. 85-118, 2009. 
TRILLO, Tenorio Trillo. América Latina: a ideia, mais uma vez. Interseções, Rio de Janeiro, 
v. 14, n. 2, p. 241-267, dez. 2012. 
TROUILLOT, Michel-Rolph. Silenciando o passado: poder e a produção da história. Tradução 
de Sebastião Nascimento. Curitiba: Huya, 2016. 263 p. 
VASCONCELOS, Debora Kelly Ferreira; ALVES, Patricia Formiga Maciel. As dificuldades 
da efetivação das leis 10.639/03 e 11.645/08 em sala de aula. In: CONGRESSO DE 
EDUCAÇÃO DA UNIVERSIDADE DE PERNAMBUCO (III ConedUPE) – Educação, 2022. 
Recife/PE. Anais [...]. Recife, 2022. Disponível em: https://doi.org/10.14393/REPOD-
v13n2a2024-69548. Acesso em: 17 jan. 2025. 
VITALIS, Robert. White world order, black power politics: the birth of American 
international relations. New York: Cornell University Press, 2016. 
 
XAVIER, Fabiana Guimarães. Políticas públicas para a cultura negra: a Fundação Cultural 
Palmares. 2018. Dissertação (Mestrado) – Programa Multidisciplinar de Pós-Graduação em 
Cultura e Sociedade, Instituto de Humanidades, Artes e Ciências Professor Milton Santos, 
Universidade Federal da Bahia, Salvador, 2018. 
WALLERSTEIN, Immanuel. O universalismo europeu: a retórica do poder. São Paulo: 
Boitempo, 2007. 
  

https://doi.org/10.14393/REPOD-v13n2a2024-69548
https://doi.org/10.14393/REPOD-v13n2a2024-69548


174 
 

  

 



175 
 

  

ANEXO I 

 

 

  



176 
 

 

  



177 

 

  



178 
 

ANEXO II 

 

  



179 

 

  



180 
 

ANEXO III 

 



181 

 



182 
 

 

  



183 

ANEXO IV 



184 
 



185 



186 
 



187 



188 
 



189 



190 
 



191 



192 
 



193 



194 
 



195 



196 
 



197 



198 
 



199 



200 
 



201 



202 
 



203 



204 
 



205 



206 
 



207 



208 
 



209 



210 
 

 



211 

ANEXO V



212 
 



213 



214 
 



215 



216 
 



217 



218 
 



219 

 



220 
 

ANEXO VI



221 

 


	1. Relações internacionais: da Europa às Américas,  o mar foi o caminho
	1.1 Raça e racismo, iluminando as relações internacionais há mais de 200 anos
	1.2  “Silenciando o passado”: o experimento da igualdade racial que a Revolução do Haiti introduziu na política internacional
	1.3  Raça e racismo nas relações internacionais: uma verdade inconveniente
	1.4  Para nunca esquecer
	1.5  América Latina, um espaço visionário de raças e culturas
	1.6 Afro-latino-americanos e a diáspora africana
	1.7  A arquitetura política da destruição e o neoliberalismo na América Latina
	1.8 O neoliberalismo, o brutalismo e a política

	2. A centralidade da cultura nas relações internacionais
	2.1 Cultura, identidades e entre-lugares nas relações internacionais
	2.2 Políticas públicas de cultura
	2.3   Interseccionalidade nas relações internacionais
	2.4 Cultura, cooperação internacional e desenvolvimento

	3. Fundação Cultural Palmares: um marco histórico da sociedade brasileira
	3.1 Fundação Palmares: uma história coletiva para um objetivo coletivo
	3.2    Fundação Palmares: um espelho da luta contra o racismo institucional  no Brasil

	4. Cooperação internacional e diplomacia cultural no Programa Intercâmbio Afro-Latino
	4.1 Cooperação Internacional para o Desenvolvimento (CID)
	4.2 Cooperação Sul/Sul (CSS)
	4.3 Diplomacia cultural brasileira
	4.4  O Brasil na Cooperação Sul/Sul
	4.5  Programa Intercâmbio Afro-Latino
	4.5.1  I Encontro Ibero-Americano: Uma Agenda Afrodescendente nas Américas
	4.5.2  Observatório Afro-Latino

	4.6  Esmeraldas – a Pérola Negra do Equador
	4.6.1 II Encontro Afro-Latino e Caribenho

	5. CONSIDERAÇÕES FINAIS

	6. Referências bibliográficas

