
DANÇAS AFRICANAS: TRAJETÓRIAS E LINGUAGEM DAS DANÇAS

MANDINGAS EM FLORIANÓPOLIS

Apresentação artística Coletivo Abayomi, 2017.

Simone Fortes Scirea

2024



UNIVERSIDADE FEDERAL DA BAHIA

ESCOLA DE DANÇA

PROGRAMA DE PÓS-GRADUAÇÃO PROFISSIONAL EM DANÇA

Simone Fortes Scirea

DANÇAS AFRICANAS: TRAJETÓRIAS E LINGUAGENS DAS DANÇAS
MANDINGAS EM FLORIANÓPOLIS

Salvador

2024



Simone Fortes Scirea

Trabalho de conclusão:

DANÇAS AFRICANAS: TRAJETÓRIAS E LINGUAGENS DAS DANÇAS
MANDINGAS EM FLORIANÓPOLIS

Trabalho de Conclusão de Mestrado

Profissional apresentado ao Programa de

Pós-Graduação em Dança da

Universidade Federal da Bahia, como

requisito final para obtenção do grau de

Mestra em Dança.

Orientação: Professor Fernando Marques

Camargo Ferraz

Salvador

2024



      

            Scirea, Simone Fortes. 

                 Danças africanas: trajetórias e linguagens das danças mandingas em Florianópolis / Simone 

            Fortes Scirea. - 2024. 

                 96 f.: il. 
                  

                     

                    Orientador: Prof. Dr. Fernando Marques Camargo Ferraz. 

                  Dissertação (mestrado) - Universidade Federal da Bahia, Escola de Dança, Salvador, 2024. 

 
                     

                 1. Dança. 2. Dança - Estudo e ensino. 3. Danças afro-brasileiras - Florianópolis (SC). 4. Rela 

            ções culturais. 5. Mandèn (Dança). 6. Coletivo Abayomi (Florianópolis, SC). I. Ferraz, Fernando 

            Marques Camargo. II. Universidade Federal da Bahia. Escola de Dança. III. Título.                                         

                                                                                                                                        

                                                                                                                                      CDD - 793.3098164 

                                                                                                                                      CDU - 793.3(816.4) 
                                               

                                                                                                                                                                                                                                                   

                                                                                                            

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
    Dados internacionais de catalogação-na-publicação 

    (SIBI/UFBA/Biblioteca Universitária Reitor Macedo Costa) 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
                                                         

                  





AGRADECIMENTOS

Agradeço a toda a ancestralidade, aos meus guias e orixás sagrados por me

trazer o axé, a força de vida dos dias e me mostrarem saídas em momentos de

encruzilhadas, na certeza de que não ando só.

Sou grata a minha mãe Lourdes por me apoiar em todas as escolhas de minha

vida, pois bem sei o quanto tudo isto é novo em seu contexto.

Sou grata a minha mãe de santo, mãe Sanete de Iansã e ao terreiro do vô

Serafim, por me acolher como filha desta casa, pelos ensinamentos, caminhos e rituais

sagrados, trilhados com vocês nestes quase 20 anos.

Quero agradecer pelas minhas filhas Luaci e Lara, e minha irmã Marina,

mulheres que sempre estão comigo, nem sempre fisicamente mas sempre de coração

presente, amorosas e acompanhando minha trajetória de trabalho/vida.

Quero agradecer ao meu orientador, sempre presente diante as questões que

exigem um mestrado, de forma generosa, acolhedora e firme.

Quero agradecer as minhas alunas/os/es, dançarinas(os) e percussionistas da

ilha, por todo carinho e confiança neste nosso trabalho. Que possamos dançar/tocar até

o fim…

Agradeço ao Guilherme Ledoux, pela contribuição na edição de vídeos para

estes e outros trabalhos.

Agradeço aos professores (as) do Prodan e os de vida em dança, aos mestres e

mestras de caminhadas, aos coletivos de matriz afro de Floripa, por todo incentivo e

ensinamentos vividos.

Com todo amor!



RESUMO

Este trabalho, intitulado como Danças africanas: trajetórias e linguagens das

danças mandingas em Florianópolis é o resultado de uma trajetória de fazeres de quase

três décadas em danças de matriz afro em Florianópolis, Santa Catarina, inicialmente

com ênfase nas danças afro brasileiras ou afro diaspóricas trazida por professoras,

dançarinas destas danças enquanto pesquisa e investigação artística em dança. Porém,

como foco deste trabalho, abordarei as danças de matriz africana em especial a partir da

chegada das danças mandèn em Florianópolis (2003) enquanto construção de linguagem

artística e formação de bailarinos(as) afro mandèn, que motivadas por estas práticas,

abrangem valores para além da dança, num desenvolver de saberes afro referenciados e

enquanto conhecimento da cultura africana. Assim, serão apresentados apontamentos de

relevância destes fazeres enquanto processos de ensino e aprendizagem. O trabalho

expõe reflexões com base nesta trajetória e vivência em danças mandingas num

percurso da autora vivenciado junto ao Coletivo Abayomi de Florianópolis e traz como

referenciais desta cultura, expondo em forma de documentário as mini biografias de

alguns mestres artistas mandèn, bem como suas falas sobre a cultura mandèn e os

processos de ensino. Serão apresentadas duas produções bibliográficas, artigos

publicados nos Anais da Associação Nacional dos Pesquisadores em Dança, uma

produção artística, composta por um vídeo documentário intitulado “Rotas, cruzos e

meios de aprendizagem: um documentário sobre as danças mandèn no contexto

brasileiro” e uma produção técnico tecnológica, composta por um Caderno didático:

“Solfejo e musicalidade rítmica para bailarinos(as): Afro referências Mandèn”,

demonstrativo com solfejos de três ritmos mandèn seguido de danças específicas de

cada ritmo.

PALAVRAS-CHAVE: Dança; Danças africanas Mandèn; Guiné - África Oeste;

Linguagens das danças mandèn; Guiné - Brasil; Danças de matriz africana em

Florianópolis (SC); Processos de ensino e aprendizagem.



ABSTRACT

This work, titled “African dances: trajectories and languages of Mandèn dances

in Florianópolis”, is the result of nearly three decades of engagement and practice in

Afro-based dances in Florianópolis, Santa Catarina. The investigation initially focuses

Afro-Brazilian or Afro-diasporic dances introduced by teachers and dancers of such

dances as a field of research and exploration in artistic dance. However, as a central

subject of this work, African-rooted dances are addressed, especially following the

introduction of Mandèn dances in Florianópolis in 2003 as a means of construction of

artistic language and of formation of afro-Mandèn dancers who, motivated by these

practices, end up encompassing values beyond the dance itself, fostering

Afro-referenced knowledge and African cultural awareness. Thus, this study presents

significant insights into these practices as processes of teaching and learning. It also

reflects on this trajectory of Mandèn dances from the perspective of the author's

experiences alongside the Abayomi Collective in Florianópolis in the form of a

documentary and of mini biographies of Mandèn artists and masters, which are taken as

references of the Mandèn culture, including their speeches about the Mandèn culture

and their teaching processes. This work includes two written productions, which are

articles that were published in the Annals of the National Association of Dance

Researchers. An artistic production is also included, consisting of a video documentary

titled “Routes, crosses and means of learning: a documentary about the Mandèn dances

in the Brazilian context”, besides a technical-technological production in the form of an

educational notebook titled “Solfege and rhythmic musicianship for dancers:

afro-Mandèn references”, which is a demonstration of the solfege of three Mandèn

rhythms followed by its respective dances.

KEYWORDS: Dance; African Mandèn dances; Guinea - West Africa; Mandèn

dance language; Guinea - Brazil; Afro-rooted dances in Florianópolis; Teaching and

learning processes.



LISTA DE FIGURAS

Figura 1 - Festa de caçador e feiticeiro. Aldeia de Benegban, Alta Guiné. 18

Figura 2 - Ballet Merveilles de Guiné, 2013. 19

Figura 3 - Ballet Merveille da Guiné, Conakry, 2016. 19

Figura 4 - Fanta Konatê. 22

Figura 5 - Mestre Nicollas Mallhome com Mestre Famoudou Konatê. Florianópolis,

2017. 25

Figura 6 - Aldelice Braga (Nêga). 26

Figura 7 - Cintia Abadá 26

Figura 8 - Giselle Solla 28

Figura 9 - Ana Paula Cardoso 28

Figura 10 - Oeste Africano. 39

Figura 11 - Festa dembadon (casamento). Região de Faranah, Alta Guiné, 2016. 40

Figura 12 - Trio de dununs. 41

Figura 13 - Djembe. 41

Figura 14 - Balafon. 42

Figura 15 - Kora. 42

Figura 16 - Instrumentos Dununs do Coletivo Abayomi para apresentação artística,

Florianópolis, 2012. 43

Figura 17 - Dança dunumba tradicional em contexto ritual. 43

Figura 18 - Dança dunumba em apresentação do Ballet Djoliba, com Djanko Camara no

formato apresentação artística. 44

Figura 19 - Dunumba de rua, Guiné Conakry, 2013. 44

Figura 20 - Dança Fefó tradicional. 44

Figura 21 - Aldeia de Sangbaralá. Alta Guiné, 2013 (professora Fanta Conde e Simone

Fortes, dançando o ritmo tradicional Mendiani). 45

Figura 22 - Preparar alimento: pilar, acender o fogo, buscar água, preparar. Alimentar-se

em coletivo e lavar a louça com a água do poço ou rio. (Aldeia de Sangbaralá, Guiné,

Alimento coletivo. Aldeia de Benegban, Guiné, 2013). 46

Figura 23 - Buscando água no rio Djoliba, Niger, Guiné, 2013. 47



Figura 24 - Alimento coletivo. Aldeia de Benegban, Guiné, 2013. 47

Figura 25 - Lavando roupas no rio. Uma tarde na aldeia de Sangbaralá. Rio Djoliba

(Niger). Guiné, 2013. 48

Figura 26 - Balé Merveilles de Guiné, 2013. 49

Figura 27 - Djanko Camara. 50

Figura 28 - Koria Konatê. 51

Figura 29 - Sekouba Oulare. 52

Figura 30 - Livro: Viaje a La História (Sekouba Oulare e Sabrina Farioli). 53

Figura 31 - Simone Fortes e Modou Diatta, Florianópolis, UFSC, 2005. 54

Figura 32 - Percussionistas do Ballet Djoliba. Guiné Conakry 2013. Instrumento central:

Balafon. 57

Figura 33 - Mestre da percussão: Mamady Keita, in memória, 1950-2021. 58

Figura 34 - Mestre Youssouf Koumbassa. 59

Figura 35 - Mestre Youssouf Koumbassa, aula em Florianópolis, Coletivo Abayomi,

2017. 59

Figura 36 - Ensaio Ballet Merveille de Guinée. 60

Figura 37 - Coletivo Abayomi, 2017. Espetáculo Ainikè. 61

Figura 38 - Coletivo Abayomi, 2017. Espetáculo Ainikè. 61

Figura 39 - Aula de dança africana mandèn. Praia do Campeche, 2022. Coletivo

Abayomi. 62

Figura 40 - Aquecimento na aula de Djanko Camará, Florianópolis, 2018. 63

Figura 41 - Improvisação em dança e percussão mandèn. Roberta Alencar e Fábio

Cadore, Florianópolis, 2012. 64

Figura 42 - Aula com o professor Modou Diatta, Florianópolis, 2009. 65

Figura 43 - Nimba, símbolo da fertilidade e da Guiné. Esta foto é de um ballet que

estava apresentando na rua quando da chegada do presidente Alpha Conde em Guiné,

2016). 68

Figura 44 - Koria e Fanta Konatê. Aldeia de Sangbaralá, Alta Guiné, 2013. 69

Figura 45 - Capa do caderno: Solfejos e Musicalidade Mandèn.

Figura 46 - Axé!!! 83





Sumário

1 INTRODUÇÃO 12

2 ARTIGO 1: DANÇAS MANDÉN NO CONTEXTO BRASILEIRO:

REFLEXÕES SOBRE PROCESSOS DE ENSINO E APRENDIZAGEM 15

2.1 QUAIS SABERES AFRICANOS?..........................................................................17

2.2 EXPERIÊNCIAS DE ENSINO NO CONTEXTO BRASILEIRO..........................22

2.3 CONTEXTOS DE PRÁTICA..................................................................................23

2.4 IDENTIFICANDO FUNDAMENTOS DE TRABALHO.......................................31

2.5 CONCLUSÃO..........................................................................................................34

2.6 REFERÊNCIAS....................................................................................................... 35

3 ARTIGO 2: ROTAS, CRUZOS E MEIOS DE APRENDIZAGEM: UM

DOCUMENTÁRIO SOBRE AS DANÇAS MANDÈN NO CONTEXTO

BRASILEIRO 37

3.1 QUAIS DANÇAS AFRICANAS?...........................................................................38

3.2 PROCESSOS DE PRODUÇÃO DO VÍDEO DOCUMENTÁRIO.........................44

3.3 CARTOGRAFIA JUNTO AOS FAZERES DOS MESTRES (AS) AFRICANOS

(AS) EM FLORIANÓPOLIS..........................................................................................50

3.4 DANÇAS MANDÈN: TRAJETÓRIA EM FLORIANÓPOLIS - SC..................... 53

3.5 QUAIS TÉCNICAS EM DANÇAS?....................................................................... 55

3.6 CONCLUSÃO..........................................................................................................69

3.7 REFERÊNCIAS....................................................................................................... 69

4 DOCUMENTÁRIO: “ROTAS, CRUZOS E MEIOS DE APRENDIZAGEM:

UM DOCUMENTÁRIO SOBRE AS DANÇAS MANDÈN NO CONTEXTO

BRASILEIRO” 71

4.1 APRESENTAÇÃO...................................................................................................71

4.2 LINK DO VÍDEO DOCUMENTÁRIO...................................................................74

4.3 REFERÊNCIAS:...................................................................................................... 74

5 CADERNO: SOLFEJO E MUSICALIDADE RÍTMICA PARA

BAILARINOS(AS): AFRO REFERÊNCIAS MANDÈN 75

5.1 APRESENTAÇÃO...................................................................................................75

5.2 INTRODUÇÃO........................................................................................................77



5.3 LINKS DOS VÍDEOS..............................................................................................79

5.4 CONCLUSÃO DO CADERNO.............................................................................. 87

5.5 REFERÊNCIAS DO CADERNO............................................................................ 88

6 CONSIDERAÇÕES FINAIS 89



É necessário ser forte, leve, e ter espinhos pra se proteger

(ACOGNY, documentário YATINDÈ, 4’55’’ - 5’13’’)
Fonte: South African Tourism, 2013.



APRESENTAÇÃO

O presente trabalho, rito de conclusão, retrata o percurso no Mestrado

Profissional em Dança do PRODAN – UFBA, referente ao ano de ingresso, em 2022,

vinculadas a linha de pesquisa "Processos Pedagógicos, Mediações e Gestão

Educacional em Dança".

O documento apresenta enquanto produto final deste mestrado um vídeo

documentário intitulado "Rotas, cruzos e meios de aprendizagem: um documentário

sobre as danças mandèn no contexto brasileiro" e um caderno/mostra de solfejo de

ritmos. O documentário apresenta uma minibio dos(a) mestres, através das falas de:

Sekouba Oulare, Djanko Camara e Koria Konatê, bem como demais mestres que

estiveram Florianópolis como: Bangaly Sylla, Damba Fode, Babara Bangoura e Yadi

Camara com ênfase em seus contextos, sobre suas visões, concepções perante os fazeres

em dança (e música) mandèn na África e fora do continente de origem. Este foi

elaborado a partir de duas abordagens: uma cartografia junto aos fazeres dos mestres(as)

africanos(as) e uma abordagem a partir de meu percurso formativo e atuação

profissional junto ao Coletivo Abayomi em Florianópolis, enquanto artista da dança,

professora e diretora artística do grupo, de forma colaborativa e enquanto processos de

pesquisa, investigação e construção de linguagens em danças africanas no contexto

brasileiro. Como consequência desta trajetória, trago como produção bibliográfica o

artigo I, em co-autoria com meu orientador Fernando Marques Camargo Ferraz,

"Danças mandén no contexto brasileiro: reflexões sobre processos de ensino e

aprendizagem" apresentado no Congresso da Associação Nacional de Pesquisadores em

Dança – ANDA/2022, junto ao Comitê temático: "Dança e Diáspora Negra, modos de

fazer e epistemes outros". Este artigo traz proposições de reflexão sobre o legado das

contribuições africanas para o saber do mundo e da Dança no contexto diaspórico, bem

como, das práticas em danças africanas enquanto construção de linguagem no contexto

brasileiro. Bem como, o artigo II enquanto produção bibliográfica, apresentado no

ANDA/2023, intitulado como "Rotas, cruzos e meios de aprendizagem: um

documentário sobre as danças mandèn no contexto brasileiro". Este, expõe conteúdos

sobre o vídeo documentário, como registro e reflexões de um percurso de duas décadas

das danças de matriz africana em Florianópolis - SC. Para este trabalho de conclusão de



curso de mestrado, foram inseridas fotos e alguns links clicáveis como complementação

dos conteúdos neles abordados.

Apresenta também enquanto um complementar produto, um caderno de

solfejos e movimentos corporais em danças mandèn, abordando como referência três

ritmos/danças mandingas para bailarinos(as) e pesquisadores(as), enquanto

entendimento de formas de ensino com base nos solfejos dos ritmos e para compreensão

destas pelos(as) bailarinos(as). E por fim, expõe reflexões desenvolvidas de forma

implicada nas experiências pessoais vinculadas ao fazer, considerando minha trajetória

de pesquisa vivencial em danças de matriz africana, em especial as danças mandèn ou

mandingas em relação com minhas pesquisas pessoais em danças, que venho

desenvolvendo desde que escolhi a dança afro para minha vida, no ano de 1998, em

Florianópolis SC.





1 INTRODUÇÃO

Este material expõe processos de pesquisa implicada diretamente aos meus

fazeres enquanto artista da dança. Dançar sempre foi para mim um lugar de

reconhecimento, forma e expressão no mundo. Há 27 anos, iniciei os estudos em danças

de matriz africana, os quais, até hoje, sigo movendo semanalmente, com a presença da

dança em minha vida, sem interrupções, mesmo. Uma das questões mais intrigantes

nesta trajetória foi perceber o quanto nossa sociedade equivocadamente validava a

formação das danças clássicas ocidentais enquanto técnica universal para a formação de

bailarinos(as), sendo que as danças populares ou de matrizes africanas beiravam à

margem. Nesse sentido, este mestrado vem de encontro aos processos que vivencio na

prática com a dança, no intuito de abranger os processos de desenvolvimento em dança

no âmbito educacional, pedagógico, em interlace com as políticas públicas, “vinculados

aos pensamentos artísticos-educacionais transformadores na contemporaneidade”, em

diálogo com a linha 2 de pesquisa do mestrado profissional em dança PRODAN -

UFBA: "Processos Pedagógicos, Mediações e Gestão Educacional em Dança".

Nessa trajetória em danças afro, percebo majoritariamente, mesmo tendo

conquistado algum lugar de reconhecimento com minhas práticas artísticas, que estas

ainda estão atreladas a uma noção estereotipada de um senso comum, visivelmente ou

invisivelmente imbricadas numa categoria de folclore ou cultura popular, numa relação

de pertencimento genuíno a uma comunidade ou grupo. No entanto, a questão que me

recorria constantemente é: onde eu poderia me inserir e me sentir na condição de

bailarina sendo que eu não tinha formação em danças de cunho eurocêntrico? E que,

não me fazia muito sentido estar nesse lugar, pois o que me movia eram as danças

populares, a princípio as danças de matriz africanas, e me questionava se seria possível

prosseguir sendo uma cidadã não nascida em comunidades de cultura popular brasileira,

e sim criada no sul do Brasil. Assim, eu seguia buscando o que mais me fazia sentido:

aprender essas danças que não estavam legitimamente na história, danças movidas pela

magia dos tambores. Dei seguimento às danças e aprendizagens através de aulas com

professoras(es)/mestras(es) da cultura de matriz afro, e cada vez mais me apaixonava

por essa linguagem. O desejo de me aproximar, conhecer, aprofundar e estar junto aos

12



saberes tradicionais e ancestrais, aos saberes dos mestres e mestras de matriz africana e

da diáspora, era e é o que de fato fazia e faz sentido em meu ser.

Os processos artístico-pedagógicos resultantes do ensino das danças de matriz

afro, com foco especial nas danças mandèn, mas também atravessadas por afro

brasilidades e afro diásporas, foram desenvolvidos com o grupo Abayomi, o qual

coordenei por 10 anos (de 2009 até o período de pandemia) através de aulas de danças e

concepções artísticas no espaço de ocupação da UFSC - Universidade Federal de Santa

Catarina, onde se concentram os demais coletivos afro – Capoeira Ginga Erê (há 35

anos) e Maracatu Arrasta Ilha (há 23 anos) – num processo de desenvolvimento também

coletivo, formativo, colaborativo e diaspórico. No entanto, abordarei neste trabalho,

proposições de ensino e aprendizagem a partir de observações e percepções sobre os

coletivos e pessoas que praticam essas danças no Brasil, numa investigação de como

chegam esses conteúdos em território brasileiro e como são desenvolvidas essas

pedagogias no contexto de aula, a partir das experiências pessoais enquanto professora e

bailarina. Como referência desta investigação, trago o Coletivo Abayomi, justo por ser

este coletivo que me permite planejar aulas e experimentá-las na prática, bem como

perceber os corpos presentes, as pessoas iniciantes que chegam, e como chegam e como

se desenvolvem, que ambiente se cria e o que é considerado relevante nessas aulas.

Entre a constância das aulas, ensaios, criação e apresentações artísticas junto ao

Abayomi, pude perceber, observar e sentir esses caminhos, os lugares de embate e

desafios enquanto praticante, bailarina, pesquisadora e docente dessas danças.

Os caminhos trilhados neste mestrado traçam rotas, cruzamentos, e refletem

essas ações de trajetória que nos possibilitam compreender os caminhos possíveis de

(re) conhecimento, desenvolvimento e aprofundamento dessas danças em território

brasileiro. Contribuem, assim, de forma significativa para minha atuação no mundo,

por meio do pensar/fazer dança e suas possibilidades de transformação de uma

sociedade com fortes resquícios coloniais.

“Rotas, cruzos e meios de aprendizagem: um documentário sobre as danças

mandèn no contexto brasileiro” é o nome do trabalho enquanto produto de conclusão de

mestrado PRODAN - UFBA, produzido a partir de reflexões de pesquisa totalmente

implicada na trajetória vivenciada junto às danças de matriz africana, enquanto

13



disseminação de conhecimento desses saberes através de formação, reflexão e métodos

de ensino possíveis.

Consequentemente, como complemento deste trabalho, foi elaborado um

caderno de solfejos de um dos três ritmos tradicionais da cultura mandèn, enquanto

demonstração de um dos fundamentos que abrange a noção rítmica do bailarino das

danças mandèn, ao compreender e verbalizar do ritmo sincopado com dança.

14



2 ARTIGO 1: DANÇAS MANDÉN NO CONTEXTO BRASILEIRO: REFLEXÕES SOBRE PROCESSOS

DE ENSINO E APRENDIZAGEM

Fernando Marques Camargo Ferraz (UFBA)

Simone Fortes Scirea (UFBA)

ANDA/2022 - Congresso da Associação Nacional de Pesquisadores em Dança.

Comitê temático: Dança e Diáspora Negra, modos de fazer e epistemes outros

Resumo: Este artigo tem como base as questões iniciais sobre as formas de

ensino das danças mandèn realizadas no Brasil. Apresenta dimensões históricas, éticas e

poéticas sobre esses repertórios, bem como, percorre trajetórias artísticas localizadas no

sul do país para compreender elementos conjunturais responsáveis pela disseminação

desses saberes, para tanto elabora uma abordagem metodológica histórica e

auto-etnográfica. Por fim arrisca recortes educacionais para estruturar elementos de

ensino/aprendizagem e contribuir para proposições menos eurocentradas em relação aos

saberes em dança e vida.

Palavras-chave: DANÇAS MANDÈN . DIÁSPORA AFRICANA NO

BRASIL . PROCESSOS DE ENSINO-APRENDIZAGEM .

Abstract: This paper is based on the initial questions about the ways of

teaching mandèn dances performed in Brazil. It presents historical, ethical and poetic

dimensions about these repertoires, as well as analyses artistic trajectories located in the

south of Brazil to understand conjunctural elements responsible for the dissemination of

this knowledge, for this purpose it elaborates a historical and auto-ethnographic

methodological approach. Finally, it risks educational approaches to structure

teaching/learning elements and contribute to less Eurocentric propositions in relation to

knowledge in dance and life.

Keywords: MANDÈN DANCES . AFRICAN DIASPORA IN BRAZIL .

TEACHING-LEARNING PROCESSES

15



Este artigo pretende tecer uma reflexão inicial sobre os processos de ensino e

aprendizagem das danças mandén em solo brasileiro. O trabalho decorre das primeiras

reflexões desenvolvidas no contexto do Mestrado Profissional em Dança da UFBA, na

linha de pesquisa Processos Pedagógicos, Mediações e Gestão Educacional em Dança.

Nossa abordagem resulta de uma análise sobre a atuação profissional de uma das

pessoas autoras, no sentido de reconhecer e sistematizar elementos de sua prática

docente, suas implicações nos contextos de atuação profissional, bem como, na

observação crítica dos processos de ensino-aprendizagem desenvolvidos pela artista

pesquisadora.

Serão contextualizadas as experiências com mestres da cultura mandén e ações

de intercâmbios entre África e Brasil, realizados pela pesquisadora artista Simone

Fortes, bem como, sua atuação como diretora artística, coreógrafa, bailarina e

professora do Coletivo Abayomi (grupo atuante desde 2009 em Florianópolis, SC -

Brasil). Essa pesquisa, portanto, organiza-se a partir do olhar analítico sobre os

“moveres” do cotidiano do povo e balés africanos de tradição mandén, bem como, as

estratégias de contextualizar esses saberes em sua atuação profissional no contexto

brasileiro.

Um dos objetivos é refletir sobre os processos de adaptação das metodologias

de ensino sobre os repertórios e fundamentos desses fazeres em solo diaspórico.

Analisar as práticas em dança africana enquanto construção de linguagem em

corpos/danças/culturas, considerando todo o potencial artístico, estético e técnico

inerente à tradição de alguns balés africanos mandén, contribuindo para proposições

menos hegemônicas.

Para tanto, utilizaremos uma abordagem metodológica autoetnográfica,

indagando sobre o processo de construção de percepções sobre essas danças pela artista

em sua trajetória. Segundo Raimondi: "diante disso, é importante reiterar que a

autoetnografia não é uma prática solitária, mas relacional, visto que problematiza as

representações da cultura ao localizar a experiência individual em diálogo (...) evoca a

natureza corporal, sensorial e política da experiência.

Ou seja, essas impressões e saberes foram elaborados a partir de sua relação

com mestres da tradição mandén e de sua atuação como pesquisadora-educadora-artista

no contexto brasileiro. Tal abordagem, como sugerida por Dantas (2016), nos auxilia a

16



compreender as relações entre os processos artísticos formativos entrelaçados aos

aspectos culturais, sociais e políticos da artista, assim como, suas escolhas e

engajamentos profissionais.

Também nos auxiliam como aporte da pesquisa uma análise da literatura sobre

o contexto africano e as conformações e configurações desses saberes africanos na

diáspora. Autores como Stuart Hall (2009) e Paul Gilroy (2007) nos ajudam a pensar a

constituição de uma estética diaspórica, contribuições de Leda Martins (2020) e Zeca

Ligiero (2011) dão pistas para compreender os fundamentos afro referenciados dessas

danças, assim como, Germaine Acogny (2022) nos oferece indícios para a percepção

das danças tradicionais africanas em contextos contemporâneos.

2.1 QUAIS SABERES AFRICANOS?

O saber artístico aqui abordado é proveniente da cultura e dança mandinga, ou

mandeng ou mandèn, presentes em países como Guiné, Senegal, Costa do Marfim,

Burkina Faso e Serra Leoa. Na cultura mandinga a dança conecta-se a lógicas rituais

socialmente compartilhadas, representa codificações dos meios e formas de expressão

cotidianas.

17



Figura 1 - Festa de caçador e feiticeiro. Aldeia de Benegban, Alta Guiné.
Fonte: arquivo da autora, 2013.

Mandèn, ou mandinga ou Kendê-mandê é um tronco linguístico localizado no

Oeste da África, entre os países de Guiné e Mali. Foi um grande e prestigiado Império

da idade Média, que obteve grande expansão, comandado pelo imperador Sundjata

Keita (1205-1255) que unificou os clãs da tribo mandinga1 e fundou o Império Mali,

incentivando assim a irmandade entre os povos distintos. Esse tronco compõe-se de

mais de 20 etnias. São de origem Mandinga os grupos étnico-linguísticos malinkês,

sussus, guerses, fulanis e tantos outros, cada um deles se concentra em determinadas

1 Os mandingas teriam vindo do Leste, e se instalado em três províncias: O país de Do, o Kiri e
Ba-ko e formavam uma confederação de clãs onde podemos citar entre eles os Camará, Traorê, Condê,
Kurumá e Konatê, entre outros. Após uma longa hegemonia dos Camará, depois dos Traorê, os Konatê
dominam a região, e é com uma ramificação deste clã, os Keita, que se inicia o Império, sob o comando
de Sundjata Keita (1205 – 1255). São de origem Mandinga os grupos étnico-linguísticos: Malinkê,
Bambara, Dioula, Bobo, Sussu, Soninkê, Bozo, Bisa, Kuranko, Tomã, Mende, Tura, Dan, Koniakê,
Guerzê, Manon, Kpelê, Gouro, Ligbi, San, Busa, Way e Gagu. Os três primeiros dessa lista possuem
mínimas diferenças lingüísticas e são considerados os “fundadores” de todo o tronco Mandinga.
(www.djembe.com.br)

18



regiões de países do Oeste africano. Essas etnias apresentam formas rituais particulares

nas quais a dança acontece, seja nos ritos de passagem, cura ou de transmissão de

mensagens ancestrais.

Para além do contexto ritual das comunidades, as danças mandèn foram

organizadas nos repertórios dos balés nacionais africanos. A partir de 1956, quando da

independência de Guiné Conakry, formaram-se os primeiros balés nacionais apoiados e

valorizados pelo presidente na época, Ahmed Sékou Touré, que incentivou a formação

de artistas guineanos, com o preceito de disseminar a cultura fora da África e melhorar

sua condição econômica.

Figura 2 - Ballet Merveilles de Guiné, 2013.
Fonte: José Verzola, arquivo da autora, 2013.

Assim sendo, os balés africanos nos deixam o legado dos saberes em dança já

estruturados em composições coreográficas e permitem ainda reinvenções e recriações

constantes. Uma das características de seus repertórios, provenientes da tradição

cotidiana do povo mandèn, é a vinculação entre os ritmos particulares e seus ritos

determinados.

19



Figura 3 - Ballet Merveille da Guiné, Conakry, 2016.
Fonte: arquivo da autora, 2016.

Os balés africanos organizam em seu repertório saberes de várias etnias,

compondo um trabalho artístico de reinvenção constante, mas com uma base pautada

nas danças de tradição. Dessa forma, quando tocado o ritmo Dunumba (dança dos

homens fortes) por exemplo, tem todo um contexto de passos e símbolos que condizem

com aquele ritmo; o ritmo Guiné Fare (que quer dizer dança das mulheres) é composto

por uma família de ritmos, entre eles o Yoki e o Lamban, executados nas celebrações da

comunidade; bem como as danças para caça, agricultura e colheita (ritmo Kassa), de

passagem da fase da criança para fase adulta (ritmo Fefó), as danças para atrair boas

energias e bons tempos (ritmo Tiriba), as danças de máscaras (Kawa, Kakilambe)

caminham juntos cada qual com seu ritmo. Cada um desses ritmos carregam uma

gestualidade e um modo específico de sincopar a dança. Esta questão é fundamental

quando nos propomos a definir o que é dança mandèn, pois, cada ritmo tem uma dança

específica a ele vinculado.

Da mesma forma, cada arranjo sonoro possui instrumentos para sua

composição. As bases rítmicas são definidas pelos dununs (trio de tambores médio,

grave e agudo) e os djembes que acompanham os passos da dança (no caso o solista de

djembe, ou djembefola - tocador de djembe) entre outros instrumentos característicos da

cultura mandén, como o balafon (instrumento melódico similar ao xilofone, mas feito

de madeira e cabaças) e tocado pelos griots enquanto contam as histórias de seu povo.

Guiné, de capital Conakry, é um dos países pioneiros na formação e difusão de

balés africanos. A partir de sua independência começaram a participar mais ativamente

da cultura internacional a partir de intercâmbios e tournées, definindo os marcos de sua
20



historicidade. O primeiro balé africano de Guiné (“Les Ballets Africains”2) foi apoiado e

valorizado pelo presidente Ahmed Sékou Touré.

Eduardo Sucena (1988) relata a presença do balé guineense no Brasil em 1966,

com apresentações aclamadas em São Paulo e no Rio de Janeiro. Na época, em plena

ditadura, a companhia enfrentou problemas com a censura, por conta do busto desnudo

das bailarinas, sendo obrigada a mudar o figurino para apresentarem-se. Conforme

crítica transcrita pelo autor, publicada, na época, na revista O Cruzeiro, sua recepção foi

ovacionada por sua “arte pura”, apresentando os integrantes do Ballet Africano como

“fiéis intérpretes do folclore negro”.

As considerações do autor e da crítica devem ser apreciadas com cuidado, pois

ao mesmo tempo em que os repertórios são entusiasticamente recebidos como

demonstração de grande habilidade e virtuosismo, cabe indagar se alguns dos adjetivos

empregados devem ser associados automaticamente sem a devida cautela. O imaginário

racista ocidental tem apresentado esses repertórios como “frenéticos”, “primitivos”,

“voluptuosos”, “impregnados de fetichismo” e “mistério”. Tais apreciações apressadas e

redutoras devem ser questionadas. Da mesma forma, devemos nos esquivar da

suposição automática que os repertórios reflitam uma arte espontânea, associadas a uma

noção de pureza cultural, “incontaminada por qualquer artificialismo” (1988, p. 242),

pois tais compreensões não levam em consideração o processo de seleção e adaptação

com que coreografias, arranjos sonoros, figurinos e uma série de elementos cênicos e

humanos foram criados, organizados e adaptados para a formação desses balés,

apresentados como representantes culturais de seus países recém independentes.

Nesses processos ocorreram uma série de arranjos, adaptações, subtrações e

reforços para evidenciar traços étnicos particulares em detrimento de outros, bem como,

conjugar uma multiplicidade de elementos e seus saberes comunitários numa linguagem

nacional adaptada ao espaço do palco ocidental. Um processo complexo cuja

qualificação simplificada sobre uma suposta pureza e autenticidade deveria ser evitada.

Tal ponderação, no entanto, não deixa de reconhecer a singularidade e força de seu

legado para a arte da dança, bem como, vibrar pelos saberes que ressoam desses

2 Esse balé tornou conhecido um dos maiores artistas atuantes nos balés africanos, Famoudou
Konatê, grande mestre percussionista.

21



conjuntos nacionais e suas gerações de grandes mestres e discípulos, que continuam

disseminando e reelaborando seus saberes.

2.2 EXPERIÊNCIAS DE ENSINO NO CONTEXTO BRASILEIRO

Essa pesquisa tem como intuito contribuir com a fortuna crítica a respeito dos

saberes de dança afro referenciados produzidos no Brasil. Os conhecimentos

provenientes das danças africanas ocidentais, dentre elas as danças mandèn, oferecem

fundamentos importantes que podem atuar na formação de artistas da dança,

interessados nas poéticas e estéticas africanas no contexto diaspórico.

A princípio, o ensino da dança africana mandén chega ao Brasil em São Paulo,

em 2002, através da artista guineana Fanta Konatê, filha de um dos maiores mestres de

percussão mandén, Famoudou Konatê. Observa-se que os interesses por esses

conteúdos em dança e música mandén intensificam-se no Brasil a partir de

professores(as) que já atuavam com as chamadas danças afro3.

Figura 4 - Fanta Konatê.
Fonte: Facebook da artista.

3 Danças provenientes da escola de dança afro-brasileira, aqui compreendida como uma série
de práticas e abordagens que se reelaboram a partir dos legados de mestres e artistas como Mercedes
Baptista, Marlene Silva, Mestre King, etc.

22



Nesse momento, um novo e vasto universo se abre, motivado pelo desejo de

compreender a musicalidade dos ritmos tocados pelos instrumentos dununs e djembes e

suas danças específicas, o contexto social relacionado a essas práticas em Guiné, bem

como, as mediações possíveis para sua adaptação e difusão no Brasil.

Essa pesquisa solicita, portanto, um olhar retrospectivo sobre os caminhos

trilhados junto aos mestres no processo de formação artística da autora. Uma reflexão

auto etnográfica, revisita as experiências compartilhadas com artistas africanos

residentes no Brasil, como Sekouba Oulare, Damba Fode, Djanko Camara, Fanta e

Koria Konate, Mariama Camara, Facinet, Aboubacar; e também, alguns coletivos ou

pessoas do Brasil que trabalham com estas danças, em específico: Flavia Mazal, Rafael

Rodrigues, Nathalia Fonseca de São Paulo, July Kiroga de Garopaba, Simone Fortes,

Renata Mazer, Gabriella Souza, Valentina Medina e Clarissa de Melo em Florianópolis

e os/as integrantes do Coletivo Abayomi de Florianópolis e da Troupe Benkady de São

Paulo. Professores, mestres e colegas cuja atuação compõem um quadro encruzilhado

capaz de fornecer indícios4 sobre a articulação desses saberes aqui investigados.

2.3 CONTEXTOS DE PRÁTICA

Essa pesquisa desenvolve-se a partir da reflexão sobre a trajetória profissional

da autora desse texto. Por mais de vinte anos ela esteve imersa no contexto do ensino

das danças afro referenciadas na capital Catarinense. Essas práticas alinham-se a uma

dinâmica diaspórica responsável pela disseminação e organização das danças afro em

Florianópolis, as quais iremos narrar aqui a partir da experiência da

artista-pesquisadora.

Quando falamos em danças afro nesse território, estamos nos referindo a um

segmento que se construiu a partir do contexto das chamadas “aulas de dança afro”, que

diferem das manifestações populares de rua ou tradição local, familiar ou comunitária,

mais associadas ao aprendizado a partir do brincar, celebrar e vivenciar a cultura

africano-brasileira no interior de suas comunidades. Ou seja, nosso recorte limita-se às

4 A pesquisa, ainda em fase inicial, prevê a realização de entrevistas com alguns desses
mestres, com intuito de gerar material de consulta para outros pesquisadores a partir da indagação sobre
alguns elementos e fundamentos (apontados a seguir no artigo), identificados pelos autores como
orientadores e organizadores das práticas de ensino das danças mandén em contexto brasileiro.

23



aulas de danças afro criadas pela iniciativa de professoras artistas, a partir de suas

experiências, vivências e pesquisas, as quais foram organizadas para o contexto de

ensino e aprendizagem em determinados espaços institucionalizados (centros

comunitários e/ou academias de artes do corpo e universidades). Desta forma, ressalto

que o processo de chegada das danças mandèn no Brasil veio posteriormente a já

existência das danças diaspóricas ou afro brasileiras nestes territórios. Trata-se portanto

de outras linhagens ou ramas, numa estética de movimentos, sonoridades e instrumentos

percussivos, diferenciados. Isso devido a ampla diversidade das culturas de matriz afro

e seus locais de origem.

Uma das pioneiras desse formato de ensino em danças afro foi a artista

mato-grossense, Sandra Mascarenhas, seguida pelas proposições das professoras Cintia

Abadá e Aldelice Braga. Estas aulas eram acompanhadas ora por tambores (djembe,

atabaques, caxixi, djabara, timbal), ora por som mecânico. Tinha-se como referência

alguns ritmos do oeste africano trazidos por Cintia:

Eu trouxe, além dos ritmos afro-brasileiros, já a reflexão a partir dos ritmos e
movimentos do candomblé de Keto e concepções coreográficas e de
improvisação do Oeste da África (aprendidas por mim no Western African
Dance Center em Los Angeles, Califórnia). Ainda que eu tenha sempre
proposto esses ritmos a título de investigação e experimentação corporal, eles
têm sido uma das bases do meu trabalho. (Cíntia Abadá, entrevista concedida
em 2008 - SCIREA, 2008, p.14). 

Para além das danças, as referências sobre as sonoridades africanas e suas

especificidades rítmicas foram introduzidas por Nicolas Mallhome 5(percussionista

francês que estudou com senegaleses, e foi responsável por trazer o primeiro djembe

para Florianópolis) em torno do ano de 1995.

5 in memoriam.
24



Figura 5 - Mestre Nicollas Mallhome com Mestre Famoudou Konatê. Florianópolis, 2017.
Fonte: Erik Dijkstra, 2017.

Neste mesmo período, desembarcava na ilha Aldelice Braga (a Nega), natural

de Salvador BA, trazendo alguns dos ritmos que vinham do swing baiano, entrelaçados

às danças e ritmos afro-brasileiros: 

Cheguei em março de 1995. Na verdade, essa minha proposta foi para montar
um trabalho em que muitas pessoas aqui no Sul ainda desconheciam. E como
o axé estava em alta, daí veio a ideia de montar este trabalho; trabalho este
que foi voltado a algumas academias da cidade. Depois que eu já tinha um
certo público comecei a fazer o que realmente eu gostava e trazia de bagagem
cultural. (Nega, entrevista concedida em 2008 - SCIREA, 2008, p 14). 

25



Figura 6 - Aldelice Braga (Nêga).
Fonte: Facebook da artista.

Figura 7 - Cintia Abadá (e sua filha Inaê)
Fonte: Facebook da artista

A formação dessas professoras pioneiras também enredou uma série de

saberes, Cintia teve formação em balé clássico e dança moderna, além de vasta vivência

com a capoeira, samba de roda e danças afro. Suas aulas eram compostas pelo estudo de

sequências coreográficas. Já Aldelice teve formação em educação física e mesclava em

sua abordagem às vivências da cultura baiana. Suas aulas se configuravam pelo ensino

dos passos dos repertórios das danças afro brasileiras, não priorizando o

desenvolvimento de arranjos coreográficos na estrutura das aulas. 

26



A atuação dessas professoras aconteceu a partir da metade dos anos 90 até o

início dos anos 2000 e conectava-se às atividades de capoeira do grupo Ilha de

Palmares, do mestre Calunga. Na época, as práticas de dança e capoeira ocupavam os

mesmos espaços, sendo frequente que alguns percussionistas capoeiristas tocassem nas

aulas de dança. As danças afro estavam presentes nos eventos sociais e culturais,

participando nos batizados de capoeira com apresentações artísticas. Iniciava-se então 

um movimento que foi se fortalecendo através de seu fazer, constituindo laços e

construindo valores de irmandade e coletividade. À frente deste movimento estavam o

mestre Nicolas (em memória), citado acima, Cintia Abadá e Aldelice Braga (Nega), que

foram as pessoas precursoras de todo esse movimento, cuja atuação fomentou princípios

para a construção de saberes decoloniais6, quais sejam: o respeito aos mais velhos, bem

como, valores e práticas mais coletivas, como a elaboração de encontros para a

construção e manutenção de figurinos, adereços, adornos e instrumentos musicais,

estimulando vivências comunitárias entre os praticantes.

No início dos anos 2000, Cintia foi fazer faculdade em Curitiba e

posteriormente mestrado na Bahia (UFBA), deixando as aulas em Florianópolis sob a

responsabilidade de duas de suas alunas, na época Ana Paula Cardoso e Gisele Solla.

Elas deram aulas em lugares distintos. Aqui vamos nos ater à atuação de Ana Paula

Cardoso, responsável por impulsionar a trajetória de formação docente e artística da

autora deste artigo. Ana Paula criou o grupo Odua, orientando aulas de danças afro,

sempre com percussão ao vivo. Nesse período, o músico André Felipe Marcelino

assumiu a coordenação da percussão, organizando estudos semanais. Ana mesclava em

suas aulas elementos das danças de orixás e outras movimentações afro diaspóricas.

Suas coreografias mesclavam também influências trazidas das danças contemporâneas.

Em suas aulas Ana apresentava questões relacionadas à compreensão dos repertórios

afro-brasileiros, bem como, aos desdobramentos e intervenções nesses elementos em

sua dança.

6 Decolonialidade: o conceito de decolonialidade é um conceito que deriva de uma persistente
luta política e epistêmica dos movimentos sociais indígenas e do movimento negro – com muita
participação do movimento das mulheres negras no processo de articulação das dimensões entre racismo
e patriarcalismo. Ele é um conceito que entra na academia e é incorporado por um conjunto de
intelectuais latino-americanos, em um processo de sistematização e intervenção epistêmica em um nome
de uma geopolítica do conhecimento, mas que tem suas fontes nas lutas persistentes nas lutas de
descolonização dos movimentos quilombismo da marronagem na América Latina e nos movimentos
indígenas. (ANJOS, 2023)

27



 

Figura 8: Giselle Solla Figura 9: Ana Paula Cardoso
Fonte: Facebook da artista Fonte: facebook da artista

Gisele Solla, por sua vez, abordava as práticas performáticas afro brasileiras

pelo viés das danças como o samba de roda, côco, maracatu, introduzindo cantigas

populares também no contexto de criação dos arranjos coreográficos. Durante este

processo Gisele e Ana encontraram, através da internet, a artista guineana Fanta Konatê,

filha do grande mestre Famoudou Konatê.

Fanta chegou ao Brasil em 2002 com seu marido Luis Kinugawa, de São

Paulo. Luis morou com Fanta por 2 anos na Guiné e lá aprendeu muito sobre a

percussão mandèn. Neste período, Ana e Gisele foram à São Paulo para fazer aulas com

Fanta Konatê. Esse momento foi significativo para construção de um novo caminho na

proposição de linguagens artísticas influenciadas pelos saberes Guineanos em

Florianópolis.

A partir de 2002, as sonoridades das aulas receberam a influência do primeiro

trio de dunduns (dundun, sangban e kenkeni ou kensedeni), assim como, a própria

elaboração das sequências coreográficas foram estruturadas a partir da correlação entre

os ritmos particulares da tradição e seus passos específicos. Havia a intenção de manter

a dinâmica das tradições mandèn, como se organizam nos balés nacionais africanos.

28



Essas práticas em Florianópolis exigiram uma aproximação maior com mestres

e mestras da cultura mandèn, bem como, pesquisas e estudos constantes por um núcleo

de pessoas interessadas e novas pessoas que se aproximavam. Esse coletivo viu-se

movido por esse estado de querer compreender sobre os contextos culturais para

encorpar os sentidos expressos nas experiências das aulas de dança. 

Em seguida, o mestre Mamady Keita7 esteve em São Paulo, e alguns

percussionistas de Florianópolis estiveram participando de seu curso. Entre eles os

músicos André Felipe Marcelino, Guilherme Ledoux e Erik Dijkstra. Fanta e Fadima

Konatê (também filha de Famoudou Konatê) junto com Luis Kinugawa estiveram em

Florianópolis para ministrar cursos de dança e percussão mandèn. Assim, estes

intercâmbios começaram a se tornar fundamentais para construção destes saberes em

solo Catarinense, visto a complexidade e especificidade, bem como, a força, poder e

relevância de seus fundamentos.

Nesse processo, Ana Paula se afasta das aulas de dança, posição que ocupou

desde a época de Cintia, e deixa a cargo de Simone Fortes e Maura Marques

continuarem o trabalho. Maura segue um tempo com as aulas, mas Simone continua

com o trabalho focando nas danças mandèn, até o momento dessa pesquisa. 

No período de 2007 a 2009 as aulas conduzidas por Simone passaram por

vários locais em Florianópolis, muitas vezes essas mudanças eram ocasionadas pela

intolerância ao som dos tambores. Em 2009, através de um edital gerido pelo diretório

central dos estudantes da Universidade Federal de Santa Catarina foi possível propor

oficinas de danças e percussão afro. Esse momento foi responsável por expandir as

práticas e possibilitar a formação do Coletivo Abayomi, iniciado por Simone Fortes

(direção artística) e Erik Dijkstra (coordenador musical) e integrantes participantes das

aulas.

Um dos objetivos principais do coletivo é promover eventos ligados à cultura

mandèn, disseminando e fortalecendo a construção de saberes africanos em

Florianópolis e além dela. Nesse processo, foi criado um núcleo de produção

independente para oportunizar a vinda de mestres, entre outras ações de fomento da

cultura de matriz africana. Estas ações iniciaram com a vinda do Senegalês Modou

7 Mestre percussionista guineano de etnia malinkê de Guiné Conakry, integrante dos balés
africanos desde os anos 60, um dos maiores precursores, pioneiros em disseminar e comunicar a cultura
mandèn no Ocidente. Faleceu em junho de 2021.

29



Diatta, e a organização de eventos responsáveis por agregar grupos e coletivos que

trabalham com cultura de matriz africana e afro-diaspórica em Florianópolis. Esses

eventos e festividades ligadas à cultura mandèn possibilitaram angariar fundos para

custear passagens, hospedagens e alimentação dos convidados, professores(as) e/ou

mestres(as), como: Maminata Toure, Sekouba Oulare, Koria Konatê, Gali Camará,

Mariama Camará, Moustapha Bangoura, Djanko Camará, Aboubacar Sidibe, Facinet

Toure. 

Em 2013, Simone aprova projeto pelo extinto Minc, e vai pela primeira vez à

Guiné para curso e imersão de um mês em danças e cultura mandèn com a família

Konatê (Fanta, Koria e Fadima). Na viagem foi possível realizar práticas de dança,

percussão, cantos e visitas a ensaios e espetáculos dos ballets e eventos da capital e

aldeias. Simone esteve em Conakry (capital), e em aldeias de Sangbarala e Benegba (à

beira do rio Djoliba - Niger), Alta Guiné.

No ano de 2014, o mestre bailarino Djanko Camara (artista do balé nacional

Djoliba - de Guiné) vai residir em Florianópolis com sua família (esposa e filho

chilenos). Período em que o Coletivo Abayomi iniciou o trabalho artístico África em

Nó(s) com a direção artística de Djanko. Na ocasião o coletivo se aproximou das formas

de trabalho, criação coreográfica, dramaturgia e arranjos percussivos propostos pelo

mestre.

Em 2015, Djanko Camara junto à produtora Daniella Durán (Chile)

idealizaram o evento África Raíces, propondo em parceria ao Coletivo Abayomi o

primeiro Stage África Raíces em Florianópolis. Os contatos do grupo, sua articulação

com o público e conexões com grupos locais favoreceram a produção do evento.

Nesse evento compareceram mais de cem pessoas de vários países da América

Latina para acampamento cultural de imersão e vivência com mestras(es) de cultura de

matriz mandèn. Foram oferecidas uma semana de até 6 aulas diárias de percussão,

dança, canto e história. O evento aconteceu por 3 anos consecutivos em parceria com o

Abayomi.  Ao final de cada evento foi produzido o  Festival Verde Afro, com diversas

apresentações artísticas envolvendo grupos de vários países ali presentes, bem como, a

participação de artistas e mestres de Guiné, entre eles: Assetou Diabaté, Babara

Bangoura, Famoudou Konatê, Youssouf Koumbassa, Bolokada Conde, Adama Diara,

Djanko Camara, Bangaly Konate, Aminata Camara, Fode Bangoura, Yadi Câmara, Ali

30



Soumah, Maimouna Bangoura, Kankan Bayo, entre outros(as) que compartilharam seus

saberes ao evento.

Em 2016, o Coletivo Abayomi é contemplado (pelo edital de intercâmbio

Minc) com o projeto "Ainikè - Abayomi na África", para pesquisa na cultura Mandén.

Assim, 8 artistas integrantes vão até a Guiné para aprofundar os estudos. No retorno

produzem o trabalho artístico Ainikè, (aprovado pelo edital catarinense Elisabete

Anderle), resultado de investigação e montagem artística com base nos fundamentos da

linguagem mandèn, seus cruzamentos e encontros com a cultura afro-brasileira. O

processo contou com a provocação de Zilá Muniz, que propôs princípios de

improvisação para a construção de trabalho autoral. 

Até o ano de 2022 Simone coordena ações de ensino com as danças mandèn

em Florianópolis, investigando aprendizagens conectadas com o estudo das bases

rítmicas e suas danças específicas da linguagem mandèn. Seu trabalho artístico tem

desenvolvido encontros e contaminações entre os elementos da cultura popular

brasileira e os princípios das danças contemporâneas. 

2.4 IDENTIFICANDO FUNDAMENTOS DE TRABALHO

Artistas como Kariamu Welsh e C Kemal Nance (2018) afirmam que o ensino

de técnicas afro-orientadas em contextos diaspóricos requerem o esforço em articular

conhecimentos históricos, estéticos, pedagógicos e somáticos. Acrescentaríamos a

consciência de dimensões poético-políticas e atravessamentos da ordem dos

encantamentos, ou seja, a pressuposição de que essas práticas possam se consubstanciar

agregando dimensões nem sempre facilmente articuladas pelo pensamento moderno

colonial. Essas práticas entrecruzam dimensões sociais, rituais e artísticas. Esse

entendimento, entretanto, não deve ser tomado como fator de mistificação, mas como

dimensão prática de complementaridade e justaposição, a qual pode e deve abraçar

devires contemporâneos, e as complexidades diaspóricas pelas quais compreendemos

tradição como algo dinâmico e em mutação.

Apesar desse pressuposto se as chamadas danças tradicionais em nossa

atualidade se deslocam a partir desse local matricial, o qual lhes atribui uma dimensão

ritualística e simbólica inerente, como se dá esse encontro com uma experiência

31



desencantada de dança reproduzida nos territórios ocidentalizados? O que é negociado

entre esses diferentes espaços? Seria possível reencantar esses saberes, ou as práticas

que se derivam deles na atualidade globalizada? Que elementos se articulam quando

restabelecemos elementos coreográficos tradicionais no contexto diaspórico? Essas

perguntas lançam pistas para nossas interpelações sobre os processos de ensino e

aprendizagem das danças mandèn no contexto brasileiro.

De partida consideramos útil tecer considerações sobre a relação entre o ritual

e as práticas artísticas. É importante salientar que essa dinâmica já ocorre no território

brasileiro quando observamos o processo de releituras das danças litúrgicas das

comunidades de culto afro-brasileiro para os espaços dos palcos e salas de aula. A

própria construção da escola de dança afro-brasileira já contempla esse diálogo entre

coreógrafos e sacerdotes ou filhos de santo. De forma similar podemos nos perguntar

sobre como as danças rituais das comunidades mandingas foram reelaboradas no

formato espetacular dos balés nacionais. Estudos como o livro: Performance e

antropologia de Richard Schechner, organizados por Zeca Ligiero (2012) apontam

sobre as correlações entre o ritual e a performance teatral evidenciando os encontros

entre esses dois campos aparentemente díspares. Nesse sentido, é necessário

compreender que as performances artísticas carregam elementos das práticas rituais,

embora se distancie de suas implicações religiosas. As performances expressam

comportamentos altamente estilizados, codificados e transmissíveis, constroem

experiências que se distanciam da vida cotidiana, acionam elementos da memória

coletiva, presentificando-os.

É certo que ações ordinárias ou mundanas possam estar presentes em rituais

religiosos, ou que haja alguma convocação de uma sacralidade nas ações artísticas,

ainda mais considerando que muitos sujeitos se conectam com ambas as dimensões

sagradas e laicas da vida, são artistas e também fieis. Podemos considerar, inclusive,

que a distinção radical desses espaços, seja uma pretensão fragmentadora

demasiadamente determinista, eurocêntrica. Há, no entanto, críticas as experiências

artísticas que exploram representações de elementos sacros apartados de suas lógicas e

contextos rituais comunitários, bem como, de dinâmicas rituais sacras que são alteradas

pelo tempo e eventualmente se distanciam de normas e sistematizações legitimadas.

32



De qualquer forma Schechner (2012) nos convoca a pensar sobre a relação

entre o ritual e o teatro (aqui aproximado à dança cênica) a partir de seu contexto e

função social. Ou seja, cabe ao propósito da ação a maior distinção entre as polaridades

da eficácia ritual e do entretenimento das performances artísticas, nem sempre havendo

uma fronteira radical entre suas experiências, que não devem ser lidas como polos

absolutamente opostos, mas como possivelmente organizadas com elementos de

aproximação e diferença.

No que tange aos processos de ensino e aprendizagem das danças mandèn no

contexto diaspórico devemos levar em conta que grande parte do que nos chega como

estruturação coreográfica de seus ritmos, já foi organizado pelos balés e sua forma

espetacular. Tal arranjo não nos impede de revisar seus ensinamentos examinando

dinâmicas e aproximações que recuperem ou recriem sentidos comunitários.

A observação minuciosa das práticas de ensino e aprendizagem das danças

mandèn em contexto brasileiro solicita, inclusive, visto os processos de tradução

artística desses saberes, uma investigação de seus fundamentos e princípios

organizacionais, para além da intenção meramente mimética de seu amplo repertório.

Assim, a partir das vivências e aprendizados entre mestres, grupos e artistas podemos

esboçar provisoriamente alguns elementos gerais para a organização dessas práticas.

Intencionamos elencar um conjunto de temas de trabalho que nos ajudem a

desenvolver uma escuta cuidadosa no reconhecimento de fundamentos de ensino e

aprendizagem desses repertórios e suas técnicas corporais. Assim, sugerimos alguns

tópicos que consideramos importantes para compreensão das práticas, organizados em:

conhecimento como relação intergeracional, escuta/compreensão musical e preparação

corporal para o repertório. Atentando-se que essa organização não deseja ser fixa nem

oferecer uma abordagem fechada ou definitiva sobre o ensino das danças.

A produção de saberes pelo contato intergeracional faz referência ao princípio

de senioridade, ou seja, a forma de relação social que prioriza as pessoas mais velhas,

um princípio intrínseco à África e às práticas de matriz africana. É a partir dessa relação

com os mestres(as) que se organizam as práticas de saber.

A atenção para a parte musical, como condição fundamental para compreender

a musicalidade dos ritmos mandèn; bem como, a noção de polirritmia e os sinais da

percussão para dança, que indicam uma mudança de movimento ou trazem uma

33



mensagem. Essa relação atencional com as sonoridades dos instrumentos ajuda o

dançarino a perceber os pulsos codificados e como eles dialogam com a movimentação.

Como, por exemplo, o momento do "choff", que é o momento que o ritmo da percussão

acelera, e é o momento mais quente da dança, indicando mudanças na movimentação. A

relação entre a música e sequência de passos deve estar em simbiose e afastar-se de uma

contagem linear externa, ao contrário, se solicita uma simbiose com o ritmo, uma escuta

que passa pelo corpo.

A correlação entre o repertório de movimentos e sua preparação, considerando

que estamos falando de um(a) estudante brasileiro(a), solicita o desenvolvimento de um

olhar somático afro referenciado capaz de fornecer condições para que o corpo

diaspórico possa se apropriar da linguagem sem lesionar-se. Essa indicação nos provoca

a investigar e propor aquecimentos específicos e direcionados às estruturas moventes

das danças mandén, ao que nos é exigido em termos de condicionamento físico e

gestualidade.

2.5 CONCLUSÃO

Apresentamos neste texto um mapeamento inicial das questões de pesquisa

associada à organização de metodologias para o ensino de danças africanas no contexto

diaspórico, suas implicações históricas, éticas e educacionais. A abordagem solicitou

um olhar sobre a trajetória profissional da pesquisadora, permitindo, a partir dela,

localizar deslocamentos desses legados africanizados no país. Tal reflexão pretende

contribuir ao entendimento das singularidades e complexidades desse fazer e na

ampliação de novas paisagens em dança. Ao realizar esse movimento de compreensão

dos saberes mandèn podemos aos poucos nos aproximar de seus fundamentos éticos

expressivos, códigos e simbologias, bem como, gerar estratégias para adaptá-los ao

contexto brasileiro na construção de uma linguagem de dança afro-diaspórica.

Fernando Marques Camargo Ferraz

(UFBA)

E-mail: fernandoferraz@hotmail.com

34



Professor da Escola de Dança da UFBA. Doutor e Mestre em Artes pelo

IA/Unesp, Bacharel Licenciado em História pela FFLCH-USP. Professor do Programa

de Pós Graduação em Dança e do Mestrado Profissional em Dança da UFBA, membro

do Grupo GIRA (CNPq). Artista da dança move-se entre os estudos da diáspora negra,

história e performance.

Simone Fortes Scirea

(UFBA)

E-mail: simoneabayomi@gmail.com

Artista da dança, pesquisa danças africanas do Oeste e diaspóricas. Diretora

artística, professora e coreógrafa do Coletivo Abayomi (SC). Graduada em Artes

Visuais, pós graduada em Dança Educação e Cultura, mestranda em Dança no

Prodan/UFBA.

2.6 REFERÊNCIAS

ACOGNY, Germaine. Dança Africana. São Paulo: Giostri, 2022.

DANTAS, Mônica Fagundes. Ancoradas no corpo, ancoradas na experiência:

etnografia, autoetnografia e estudos em dança. Urdimento, v.2, n.27, p.168-183, Dez.

2016.

GILROY, Paul. Entre campos: nações cultura e o fascínio da raça. São Paulo:

Annablume, 2007.

HALL, Stuart. Da diáspora: identidades e mediações culturais. Belo

Horizonte: Ed. UFMG, 2009.

LIGIERO, Zeca. Corpo a corpo: estudo das performances brasileiras. Rio de

Janeiro: Garamond, 2011.

LIGIERO, Zeca; SCHECHNER, Richard. Performance e Antropologia de

Richard Schechner. Rio de Janeiro,: Mauad, 2012.

MARTINS, Leda. Performances da oralitura: corpo, lugar da memória. (2003)

In: BRYAN-WILSON, Julia; ARDUI, Olivia. Histórias da dança: vol.2 Antologia. São

Paulo: MASP, 2020.

35



SARR, Fewine. Afrotopia. Coordenação editorial de Paul Pelbart e Ricardo

Muniz Fernandez. Tradução Sebastião Nascimento. n. 1 edições, 2019.

SCIREA, Simone Fortes. Transbordamentos: danças “afro” em Florianópolis.

TCC pelo Centro de Artes, Design e Moda da UDESC. (Orientadora Cleide

Albuquerque) Florianópolis, 2008.

SUCENA, Eduardo. A dança teatral no Brasil. Rio de Janeiro: FUNDACEN,

1988.

WELSH, Kariamu; NANCE, C. Kemal. Iwé Illanan: a Umfundalai Teacher’s

Handbook. The Organizations of Umfundalai Teachers (OUT), 2018.

RAIMONDI, Gustavo Antonio Claudio Moreira, BRILHANTE, Aline Veras, BARROS,

Nelson Filice de. A autoetnografia performática e a pesquisa qualitativa na Saúde

Coletiva: (des)encontros método+lógicos. Cad. Saúde Pública 2020;

36(12):e00095320.

ANJOS, José Carlos. www.nonada.com.br (repórter Ana Ortega). 05 de

setembro de 2023.

36

http://www.nonada.com.br


3 ARTIGO 2: ROTAS, CRUZOS E MEIOS DE APRENDIZAGEM: UM DOCUMENTÁRIO SOBRE AS

DANÇAS MANDÈN NO CONTEXTO BRASILEIRO

Simone Fortes Scirea (UFBA)

ANDA/2023 - Congresso da Associação Nacional de Pesquisadores em Dança.

Comitê temático: Dança e Diáspora Negra, modos de fazer e epistemes outros

Resumo: Este artigo esboça reflexões sobre as danças mandèn em

Florianópolis, através dos conteúdos que serão apresentados no vídeo documentário:

"Rotas, cruzos e meios de aprendizagem", e os processos para construção deste vídeo.

Abrange dimensões históricas, éticas e poéticas sobre esses repertórios, bem como,

percorre trajetórias artísticas localizadas no sul do país para compreender elementos

conjunturais responsáveis pela disseminação desses saberes. Reflete caminhos

metodológicos e auto-etnográficos das formas de ensino e aprendizagem das danças de

matriz africana, realizadas no contexto brasileiro.

Palavras-chave: DANÇAS MANDÈN. ETNOGRAFIAS DA DANÇA.

DIÁSPORA AFRICANA NO BRASIL. PROCESSOS DE

ENSINO-APRENDIZAGEM.

Abstract: This article outlines reflections on Mandèn dances in Florianópolis,

through the content that will be presented in the documentary video: "Routes, crosses

and means of learning", and the processes for creating this video. It covers historical,

ethical and poetic dimensions of these repertoires, as well as covering artistic

trajectories located in the south of the country to understand conjunctural elements

responsible for the dissemination of this knowledge. It reflects methodological and

auto-ethnographic paths of teaching and learning African dances, carried out in the

Brazilian context.

Keywords: MANDÈN DANCES. DANCE ETHNOGRAPHIES. AFRICAN

DIASPORA IN BRAZIL. TEACHING-LEARNING PROCESSES.

37



Abordaremos conteúdos expostos no vídeo documentário "Rotas, cruzos e

meios de aprendizagem", bem como os processos de execução e roteirização deste.

Constroi-se a partir de duas abordagens: uma cartografia junto aos fazeres de

mestres(as) africanos (as), e a outra, uma abordagem a partir das experiências de ensino

das danças mandèn no contexto brasileiro. A partir de um contexto vivencial, pontuo

alguns dos fundamentos de trabalho identificados no percurso formativo

pessoal/coletivo de atuação profissional.

O documentário expõe imagens estéticas de movimentos das danças mandèn,

bem como, aborda alguns tópicos de relevância para formação e construção destes

saberes, a partir de experiências vivenciadas tanto em Guiné, com mestres e mestras da

cultura mandèn, e quando dos processos de ensino e aprendizagem destas danças em

Florianópolis, SC. Trata os conteúdos das danças mandèn enquanto possibilidade para

formação de bailarinos(as) afro, e seus diálogos possíveis entre territórios da diáspora.

Pretende, enquanto produto final, expor material de registro destes conteúdos que por

hora ainda pouco se encontra em forma de escrita e vídeo, e assim, contribuir na

visibilização de valores e saberes afro referenciados no contexto da dança e cultura,

prezando pelas qualidades dançantes inerentes a estes fazeres, permeados por reflexões,

técnicas em dança e valores ancestrais.

3.1 QUAIS DANÇAS AFRICANAS?

O continente africano é o lar de grande variedade de culturas, cada uma das

quais é caracterizada pelas suas línguas, tradições e formas de arte. As danças e cultura

mandèn estão presentes no Oeste africano.

38



Figura 10 - Oeste Africano.
Fonte: maps.com, 2000.

O país africano Guiné (de capital Conakry) é o berço dos grandes balés

africanos. Um dos pioneiros balés guineanos foi o Les Ballets Africains8:

8 Criado nos anos 50 pelo poeta, político e homem do teatro Keita Fodeba ( 1921-1969 ), Les
ballets Africains, tornou-se companhia estatal como parte da política de Estado pan-africanista que
almejava fazer da arte elemento de valorização e promoção das riquezas culturais do país. Levando para o
palco danças, músicas e narrativas tradicionais com arranjos, coreografias, marcações rítmicas e
convenções antes ausentes nos contextos das aldeias, Keita Fodeba remodela todo universo das danças e
músicas criando um formato até então pouco conhecido no continente, adaptando-os para estruturas de
apresentação ocidentais. (www.acervoafrica.org.br)

39



"Les Ballets Africains é uma das primeiras companhias nacionais de dança da Guiné com sede

em Conakry. Percorreu extensivamente em todo o mundo. Embora o nome possa sugerir a ideia do “balé”

europeu (...) o foco da companhia é, na verdade, promover a dança e a cultura africanas tradicionais".

(www.acervoafrica.org.br)

Portanto, as danças de nossa referência são danças que vem do cotidiano do

povo mandèn, muitas delas de ritos de passagem, e que, nos balés se configuram em

formatos de coreografias, mas com uma linguagem muito específica na parte rítmica

percussiva e maneiras/passos/moveres do corpo que se organiza junto aos ritmos

tocados por percussionistas. A música e a dança africana estão intrinsecamente ligadas.

A percussão desempenha um papel vital no contexto cotidiano das comunidades

tradicionais, para celebrar eventos importantes, como celebrações de casamentos

(dembadon), nascimento ou morte, colheitas bem-sucedidas, entre outros ritos de

passagem.

Figura 11 - Festa dembadon (casamento). Região de Faranah, Alta Guiné, 2016.
40



Fonte: Max Levi, 2016.

Nos balés africanos a dança também está em simbiose à música percussiva,

sincopada ao som dos tambores dununs e djembes9, balafones e kora, entre outros

instrumentos de tradição mandinga.

Figura 12 - Trio de dununs.
Fonte: Wikipédia, 2024.

Figura 13 - Djembe.
Fonte: Wikipédia, 2024.

9 O Djembe é um instrumento de percussão pertencente à família dos instrumentos
membranofones. Originou-se no antigo Império Mandinga, aproximadamente entre as cidades de Bamako
(Mali) e Kankan (Guiné), daqui migrou posteriormente para o Senegal, Costa do Marfim e Burkina Faso,
formando parte integrante da música e das tradições da região. Acredita-se que essa migração se deve aos
Numu, que eram (e ainda são) ferreiros (profissionais considerados guardiões de determinados poderes).
Ficaram encarregados de confeccionar as máscaras Komo, realizar a circuncisão e excisão dos
adolescentes, para marcar sua passagem para a idade adulta, bem como esculpir e tocar os djembes.
Devido às diferenças de formas, densidade da madeira, gravuras internas e pele, existe uma ampla gama
de tons que podem ser emitidos pelo djembe. Bater na pele perto do centro produz notas mais baixas,
bater perto da borda produz tons mais altos. Em um djembê bem afinado você obtém graves, médios e
agudos bem diferenciados. Tradicionalmente, os djembes têm cerca de 30 cm de diâmetro, com variação
aproximada entre dois e seis centímetros. (Texto de Sekouba Oulare, enviado via grupo de whatsapp, não
publicado oficialmente).

41



Figura 14 - Balafon.
Fonte: Wikipédia, 2024.

Figura 15 - Kora.
Fonte: Wikipédia, 2024.

Figura 16 - Instrumentos Dununs do Coletivo Abayomi para apresentação artística, Florianópolis,
2012.

Fonte: Diogo Andrade, 2012.

As danças mandèn não vêm exclusivamente de um lugar atrelado a

religiosidade, mas aos ritos de passagem, que lhes são sagrados e celebrados. Pode

durar meses ou mais de um ano, entre começo, meio e fim e são sempre acompanhados

de ritmos10 e danças específicas para determinado ritual.

10 Existe uma grande variedade de ritmos tradicionais, destacando-se entre eles os ritmos
festivos e rituais, cada família de ritmos é utilizada para festividades diferentes, existem ritmos especiais
que só são tocados em situações extremas, caso a mulher enfrente a esterilidade, uma doença grave ou
forte na sua família decide dançar o moribayassa. O moribayassa é um ritmo da África Ocidental perto da
Guiné e do Mali que também é tocado com outros instrumentos chamados djun djuns ou dunduns.
Dependendo do ritmo que se toca e depende da atividade que se realiza. Os ritmos funcionam por vezes

42



As coreografias dos balés africanos são provenientes das danças rituais do

cotidiano da cultura mandèn, numa estrutura performática corporal e arranjos musicais

da percussão. São disseminadas como arte pelo mundo afora, por artistas africanos e

pesquisadores(as) destas. As montagens e coreografias são constantemente

reinventadas, com possibilidades de recriações diversas, mas, considera que cada ritmo

mandèn (são vários) tenha uma forma/movimento de dançar, que vem da tradição. Por

exemplo, um ritmo dunumba (dança dos homens fortes) difere consideravelmente de

dançar um Guiné Fare11 (danças de mulheres em celebração de casamento,

nascimento…). Dunumba é ritmo malinkê da região de Alta Guiné, uma família de

ritmos e simboliza em rito de passagem a dança tradicional de homens fortes e de

iniciação da fase da criança para fase adulta. É também o nome do tambor mais grave,

parte de um dos trios tocado juntamente com sangban e kenkeni. Também é uma

manifestação de rua, representa um "movimento"ou "evento"muito presente na capital

Conakry, quando artistas se juntam para dançar e tocar num determinado bairro ou vila.

Forma-se um circulo organizado e ali são tocados diversos ritmos e dançarinos entram

para solar, performar e celebrar no centro da roda. Neste contexto, tocam-se vários

varios ritmos enquanto uns solam suas danças ao centro, outros aguardam no circulo

para tomar sua vez ou assistir, participar na roda. Ja o fefó é um ritmo dançado com

cabaças, da região de Hamaná, um ritmo também da etnia malinkê, tocado

tradicionalmente nas aldeias quando da passagem da fase da criança para a fase adulta.

Figura 17 - Dança dunumba tradicional em contexto ritual.

11 Guiné: que é o país localizado no Oeste da África significa em sua tradução "mulher". E Fare
que quer dizer "dança" na língua malinkê. (fala do mestre Youssouf Koumbassa, no curso da autora em
Guiné)

como orações, exemplo disso é o ritmo kakilambe, que é o feiticeiro protetor da aldeia. Em alguns casos,
crianças e mulheres não conseguem ver este feiticeiro, kakilambe. (Texto de Sekouba Oulare, enviado
para grupo de seus alunos de whatsapp, não publicado oficialmente)

43



Fonte: Wikipédia, 2024.

Figura 18 - Dança dunumba em apresentação do Ballet Djoliba, com Djanko Camara no formato
apresentação artística.

Fonte: Wikipédia, 2024.

Figura 19 - Dunumba de rua, Guiné Conakry, 2013.
Fonte: arquivo da autora, 2013.

Figura 20 - Dança Fefó tradicional.
Fonte: Wikipédia, 2024.

3.2 PROCESSOS DE PRODUÇÃO DO VÍDEO DOCUMENTÁRIO

O documentário "Rotas, cruzos e meios de aprendizagem: um documentário

sobre as danças mandèn no contexto brasileiro", foi produzido a partir de duas

44



abordagens: uma cartografia junto aos fazeres dos mestres(as) africanos (as) em

Florianópolis e outra a partir de minha trajetória enquanto bailarina intérprete,

professora pesquisadora em danças de matriz africana. A cartografia aqui é

compreendida como: "A experiência entendida como um saber-fazer, isto é, um saber

que vem, que emerge do fazer." (PASSOS; BARROS, 2009, p. 17). De acordo com a

citação acima, podemos anunciar que foi a partir do fazer, trilhados neste percurso em

danças mandèn em Florianópolis, que se tornou possível esta pesquisa enquanto saber.

Este documentário é iniciado pela fala dos(as) mestres(as) a fim de compreender os

referenciais desta pesquisa.

Figura 21 - Aldeia de Sangbaralá. Alta Guiné, 2013 (professora Fanta Conde e Simone Fortes,
dançando o ritmo tradicional Mendiani).

Fonte: José Verzola, 2013.

Em continuidade a esta cartografia traremos reflexões pontuadas a partir do

percurso formativo e atuação profissional junto ao Coletivo Abayomi. Mônica Dantas

analisa a perspectiva metodológica como ação: "que permite o ir e vir entre as

experiências pessoais e as dimensões culturais, buscando reconhecer, questionar e

interpretar as próprias estruturas e políticas do eu (...) o primado do caminhar que traça,

45



no percurso, suas metas". (DANTAS, 2016, p. 173). Ou seja, as produções artísticas e os

caminhos trilhados em dança, nos conduz a uma compreensão sobre os modos de fazer,

que envolvem valores culturais, políticos, artísticos e sociais.

As ações realizadas pelo Coletivo Abayomi nos apresentam caminhos de

análise das possibilidades de construção de saberes afro referenciados em território

brasileiro. Dentre estas ações incluem cursos/oficinas já realizadas com mestras e

mestres africanos: Fanta, Fadima e Koria Konatê, Djanko Camará, Sekouba Oulare,

Moustapha Bangoura, Modou Diatta, Aminata Touré, Aboubacar Sidibe, Youssouf

Koumbassa, entre outros(as). Bem como, o evento Stage Camp África Raíces, com

atuação de produção local do Coletivo Abayomi em 3 anos consecutivos em

Florianópolis.

Também faz parte desta construção de saberes a viagem realizada por 8

integrantes do coletivo Abayomi, à Guiné. Teve como objetivo a investigação e

capacitação em dança, música e cultura africana mandinga, e resultou na realização de

trabalho artístico autoral no Brasil, intitulado Ainikè, nas linguagens de dança e música;

bem como, contribuiu para o fortalecimento das práticas docentes e artísticas; enquanto

continuidade, disseminação e fomento às culturas africanas. Este trabalho (Ainikè), teve

como um dos motes de pesquisas, não somente as danças e ritmos tradicionais, como as

corporalidades do povo que beirava o rio Níger. Como se articulam, se relacionam e se

movem culturalmente em seus cotidianos.

Figura 22 - Preparar alimento: pilar, acender o fogo, buscar água, preparar. Alimentar-se em coletivo
e lavar a louça com a água do poço ou rio. (Aldeia de Sangbaralá, Guiné, Alimento coletivo. Aldeia

de Benegban, Guiné, 2013).
Fonte: Zé Verzola, 2013.

46



Figura 23 - Buscando água no rio Djoliba, Niger, Guiné, 2013.
Fonte: arquivo da autora, 2013.

Figura 24 - Alimento coletivo. Aldeia de Benegban, Guiné, 2013.
Fonte: fotografia feita por pessoa da comunidade, arquivo da autora, 2013.

47



Figura 25 - Lavando roupas no rio. Uma tarde na aldeia de Sangbaralá. Rio Djoliba (Niger). Guiné,
2013.

Fonte: arquivo da autora, 2013.

Estes mapeamentos são exemplos de ações expostos no vídeo documentário,

no intuito de refletir as práticas pedagógicas das danças mandèn no Brasil, bem como,

observar rotas e caminhos de valores e saberes imbricados nos legados da cultura de

matriz africana, quando das formas coletivizadas de ensino, de respeito aos mais velhos,

do lugar da dança para além da performance artística (enquanto contextos ritualísticos),

ou seja, dos fundamentos da cultura ancestral para transformação social. Aborda de

forma crítica e cuidadosa os processos de organização destas danças no Sul do Brasil,

considerando o contexto étnico racial e os processos históricos de colonização que

envolve, e das ações afirmativas possíveis para construção de ambientes menos

eurocêntricos.

O vídeo documentário é uma edição dos arquivos de imagens da autora,

elaborado a cerca de 20 anos de sua trajetória em danças mandingas, em Florianópolis,

48



gravadas na maioria informalmente, através de aparelhos celulares, e editado pelo

músico e cineasta, Guilherme Ledoux.

Figura 26 - Balé Merveilles de Guiné, 2013.
Fonte: José Verzola, arquivo da autora, 2013.

Entre o material para `decoupage` foram selecionadas:

- Vídeos de coreografias de final de semestre das aulas do Coletivo Abayomi

(UFSC)

- Aulas com mestres(as) em eventos produzidos pelo Coletivo Abayomi

(Wassa Wassa, Stage Camp África Raices, Alapalá, Vivência Sankaran - esta última

realizada em fevereiro de 2024 por 4 produtores, entre elas a mestranda deste curso)

- Imagens/vídeos de aulas na Guiné (anos 2013, 2016 e 2020).

- Aquecimentos e processos criativos de aulas conduzidos pela autora, para o

coletivo Abayomi.

- Imagens/vídeos de aulas de danças africanas na UFSC e centros comunitários

da cidade.

- Reflexões sobre as danças mandèn no território brasileiro, no contexto aulas

de dança e formação de bailarinos(as) afro.

- Reflexões sobre público alvo e políticas de cotas em Florianópolis: ações que

transformam.

49



Posteriormente foi roteirizado em dois temas geradores: uma cartografia

apresentada através de entrevistas narrada pelos(as) mestres(as). E a trajetória da autora,

não propriamente com foco na mesma, mas com o registro de suas investigações,

observações, reflexões sobre os processos pedagógicos e construções artísticas enquanto

fundamentos e transformações possíveis em dança, visando registrar um olhar e

entendimento menos eurocêntrico para o universo da dança.

3.3 CARTOGRAFIA JUNTO AOS FAZERES DOS MESTRES (AS) AFRICANOS (AS) EM FLORIANÓPOLIS

Os(as) seguintes mestres(as) referências de maior contato em Florianópolis

(dentre outros), escolhidos para este documentário são artistas da cultura mandèn

residentes no Brasil: Koria Konatê (dança), Djanko Camara (dança) e Sekouba Oulare

(percussão). Abaixo cito um breve registro destes(as) mestres(as), quando de suas

biografias enquanto artista da cultura mandèn. Estes foram entrevistados, a fim de

registrar suas histórias e suas falas sobre a cultura mandèn, sobre suas trajetórias

artísticas, sobre seus cotidianos antes e hoje no Brasil, sobre suas visões mediante suas

práticas, e sobre a perpetuação e disseminação destas cultura em territórios não

africanos, enquanto arte, através das danças e músicas mandèn.

Figura 27 - Djanko Camara.
Fonte: arquivo da autora, 2012.

50



Djanko Camara é dançarino, coreógrafo, músico e cantor. De etnia malinkè,

nascido na região de Faranah, na Guiné. Aos 5 anos de idade começou sua formação nas

artes e tradições Mandinga. Ainda jovem mudou-se para Conacry, capital da Guiné,

para receber uma completa formação junto aos grandes mestres e companhias de dança.

Durante 7 anos integrou o Ballet Bangoura, considerado o melhor dançarino mandinga

de todos os tempos. Reconhecido como virtuoso, Djanko foi chamado a participar do

ballet nacional "Les Ballets Africains" durante um ano. Posteriormente passou a fazer

parte do "Ballet Nacional Djoliba". Junto a Djoliba viajou por vários países da África e

Europa. Durante o ano de 2012 chegou ao Chile e em 2014 no Brasil, e desde então,

dedicou-se a difundir sua cultura ao redor do mundo, sendo um dos artistas

contemporâneos mais respeitados pela sua pedagogia e forma de transmissão de seus

saberes em dança, bem como, por sua simplicidade. Residiu em Florianópolis, em Santa

Catarina por 5 anos, ao qual foi diretor artístico da produtora "África Raízes

Internacional" e um dos idealizadores do "Stage Camp África Raízes", um dos festivais

mais importante da Cultura Mandinga na América Latina, ao qual o Coletivo Abayomi

foi a produtora e apoiadora local do evento. Orienta oficinas de dança, percussão, canto,

tradição mandinga e espetáculos por vários países. No momento, ainda no Brasil, exerce

a profissão de funcionário num frigorífico na cidade de Videira - SC, junto a demais

amigos artistas de Guiné e outros países, contratados para serviços ligados a esta

empresa.

Figura 28 - Koria Konatê.
Fonte: arquivo da autora, 2013.

51



Koria Konatê é bailarina e cantora, filha do grande mestre Famoudou Konatê e

irmã de Fanta Konatê e Fadima Konatê. De etnia malinkê, nasceu em Sangbaralá, uma

aldeia localizada em Alta Guiné, à beira do rio Djoliba (Niger). Dança sua tradição e em

balés desde muito cedo e atualmente reside no Brasil - São Paulo, SP. Compõe o grupo

Hamaná formado por sua família da Guiné e faz parte como artista bailarina e cantora

do Instituto África Viva e grupo Djembedon, junto com sua irmã Fanta Konatê

(residente em São Paulo - Brasil) e o brasileiro paulista Luis Kinugawa.

Figura 29 - Sekouba Oulare.
Fonte: arquivo da autora, 2015.

Sekouba Oulare nasceu em Koumandi e cresceu em Faranah, na Alta Guiné,

em uma família de artistas. Seu pai, Fadouba Oulare, foi um percussionista de renome

nacional e mundial. Sekouba é músico desde muito jovem. Ele participou de dois balés

dirigidos por seus pais: L'Apersaf e Le petit sorciers de Fadouba. Saiu da África em

2016 e a partir de 2021 fixou residência em Florianópolis. Fez viagens ao Chile,

Argentina, França, Bélgica, Singapura, Itália e Holanda. Desde 2018 coordena viagens

de estudos para a Guiné com o projeto Stage Sankaran, abrangendo estudantes de vários

países do mundo, para capacitação em dança e percussão mandèn. Desde 2019 coordena

a formação Tam Tam Sankaran onde dá formação em canto, história e percussão

guineense. Sob produção de Sabrina Farioli (Argentina) tem publicado o livro "Viaje a

la historia de los ritmos malinkês" em espanhol, com financiamento do Ministério da
52



Cultura da Argentina. Este livro foi traduzido para o francês e está em sua segunda

edição, com mais de 1.000 exemplares vendidos. Trata da história de sua cultura, bem

como da história dos ritmos tradicionais que da tradição muitos deles são tocados,

ensinados e disseminados em suas aulas de percussão para todas as pessoas que queiram

aprender. É reconhecido internacionalmente por sua pedagogia, transmitindo seus

saberes com profundidade, humildade e paciência.

Figura 30 - Livro: Viaje a La História (Sekouba Oulare e Sabrina Farioli).
Fonte: Sabrina Farioli, 2022.

3.4 DANÇAS MANDÈN: TRAJETÓRIA EM FLORIANÓPOLIS - SC

As experiências junto ao Coletivo Abayomi, foi um dos motes propulsores para

esta investigação de forma mais abrangente, dentro dos processos de ensino e

aprendizagem destas danças no contexto brasileiro. Um olhar voltado também para a

maneira de como isso reverbera para construção de novas paisagens em dança.

Há por aqui, uma grande intenção de estar mais próxima dos mestres de

tradição, para uma melhor assimilação vivencial no desenvolver de determinada

linguagem e compreensão dos fundamentos. Compreender/viver estes espaços é fazer

53



pertencer, é tornar os caminhos sagrados no brincar/fazer/viver e comunicar

cotidianamente também nos contextos escolares e para além deles. "A cultura encarna

no corpo". Considera-se que a atenção esteja voltada aos modos oralizados de

construção de conhecimentos por meio de práticas vivenciais com mestres/as artistas da

Guiné que residem no Brasil, e com professores(as) brasileiros(as) que atuam na cena

das danças mandén.

Figura 31 - Simone Fortes e Modou Diatta, Florianópolis, UFSC, 2005.
Fonte: Vanessa Sandré, 2005.

Então, este lugar, em que o corpo chega para "aprender" estas danças por via

do fazer e imersa nas aulas de dança, a priori pode ser lido como um treinamento para

aprendizagem destas danças. Mas que, não se trata apenas disso, mas quais relações se

desenvolvem no decorrer do corpo/ser que dança, a tornar possível estes aprendizados

em potencial conectados ao contexto territorial presente. Bem como, de que forma essas

paisagens podem reverberar em questões a desmistificar saberes cristalizados sobre

técnicas específicas de base para formação de bailarinos(as) e construir novas histórias,

valores e conhecimentos afro referenciados, tendo como referência de pesquisa as

danças do oeste africano, aqui abordadas.

54



3.5 QUAIS TÉCNICAS EM DANÇAS?

As proposições de ensino e aprendizagem expostas no vídeo documentário são

construídas com base nas observações e percepções sobre os coletivos e pessoas que

praticam estas danças no Brasil, bem como das vivências em aulas com mestres(as) da

cultura mandèn e numa investigação a partir da chegada destes conteúdos em território

brasileiro. Desde quando chegam às danças mandèn em Florianópolis e enquanto

professora e bailarina destas práticas, é dado enfoque em torno das pedagogias no

contexto "aulas de dança". Neste processo, visa compreender algumas das técnicas

específicas das danças mandén, cuja transmissão tradicional acontece pelo princípio da

incorporação dos movimentos12, através da repetição e treinamento junto ao ritmo

percussivo. Porém, é possível experimentar e criar planos de aulas, por exemplo, que

envolvem dinâmicas de aquecimento que visem o autocuidado e preparação corporal

direcionados para esta linguagem/grupo, considerando o contexto e local de

acontecimento destas aulas/encontros - a observar os corpos/seres presentes para estas

práticas. Isso porque, em culturas africanas (aqui me refiro as mandèn), o corpo está

ativamente em movimento, desde o acordar, encher baldes de água no rio ou em poços

de água em terrenos residenciais, lavar roupas e louças em bacias/baldes no chão ou no

rio, enfim, para pontuar a prontidão corporal desta cultura que exige que o corpo esteja

constantemente em ação. O que difere das culturas ocidentalizadas, onde muitos dos

corpos que chegam para aprender, pouco movem de forma integrada, até porque os

recursos cotidianos para se manter exigem pouco do "corporal" diário. Já dizia a mestra

Fanta Konatê: "os malinkês dançam com seu corpo por inteiro, movem tudo, e quanto

mais inclinado estiver o tronco em relação ao chão, mais bonita é a dança".

Cito aqui, alguns dos fundamentos dos processos de ensino/aprendizagem que

integram a compreensão das práticas das danças mandèn:

12A repetição dos movimentos guiadas no contexto aulas de dança, busca fazer compreender
para que o próprio Corpo/Ser internalize os passos ou frases de movimentos e se reeduque gestualmente
nesses repertórios de dança, num processo de incorporação desta linguagem de forma a se confortar com
ela. A informação de fora negocia com os gestos pessoais, no fazer, no experienciar, no praticar, dançar,
dançar, dançar até assimilar, internalizar e incorporar. Para que, neste processo de aprendizado vá se
construindo linguagens e novas paisagens em corpo/dança.

55



Correlação entre repertórios de movimentos afro mandèn e sua

preparação. Proposição de aquecimentos específicos no contexto aulas de dança afro

mandèn. Quais corporalidades presentes nos ambientes, quais estruturas moventes, e o

que nas danças mandén nos é exigido em termos de condicionamento físico e

gestualidade? Como se estruturam essas danças em aulas, no intuito tanto de facilitar o

percurso de aprendizado e compreensão das danças mandén, de preparar o corpo a

evitar possíveis lesões futuras e traçar caminhos de percepção do próprio corpo/ser - de

forma integral. Uma das proposições é iniciar os 20 minutos de aulas iniciais com

aquecimentos guiados pela fala13, no sentido de desenvolver consciência corporal e

percepção das partes que movem, no sentir.

Aqui, um vídeo com um pequeno repertório de demonstração de guiança

através da orientação da fala, enquanto prática introdutória no preparo para aula de

dança africana. Pontuando que, as aulas de dança africana com mestres da tradição não

são guiadas pela voz, e sim um aquecimento mais diretivo, para esquentar o corpo, já na

reprodução de alguns passos específicos. No entanto as aulas direcionadas ao coletivo

Abayomi, mesclam-se ora entre a condução através da fala, ora no formato aquecimento

dos ballets africanos.

https://youtu.be/fMDHWcHIuNE?si=RWqHrboBz2FlNaDj (canal pessoal da

autora - Youtube, Simone Fortes, 2020)

Sensibilização de um corpo/ser que dança: práticas introdutórias que possam

desenvolver um lugar de sentidos e percepção corporal tendo como base as danças

mandèn: o pisar sobre o solo com movimentos conscientes sobre os pés em que, na

maioria das vezes o peso do corpo em sua verticalidade se concentra no metatarso do

pé, numa firme e leve suspensão do corpo para cima, porém com o tronco levemente

inclinado em reverência ao chão que pisa (a encontrar um ponto de "conforto" nesta

posição, trazendo uma estrutura de leveza com firmeza). A coluna vertebral se move de

forma flexível e serpenteada. A cabeça acompanha o movimento da coluna. As

13 É importante ressaltar que as aulas com mestres(as) e balés africanos da cultura mandinga
não utilizam a fala como guia de aquecimento. Geralmente é tocado um ritmo para aquecimento e os
movimentos de repetição são executados a partir de cópias do professor(a) que está a frente. Esta
dinâmica geralmente é feita no lugar sem deslocamento, ou em diagonal propondo frases de passos, ou
mesmo percorrendo em filas delineando caminhos com passos. A cada "chamada"do djembe, muda-se
para outro passo ou movimento/ação. Sem contagens numéricas, tudo é guiado pelo som dos tambores.

56

https://youtu.be/fMDHWcHIuNE?si=RWqHrboBz2FlNaDj


articulações de punho, cotovelos e ombros, respiráveis e soltas, num movimento que

também é acompanhado pela cabeça. O pulsar do diafragma (expansão e contração) de

forma solta (no sentido de liberação de energia), pulsante e balançada. As articulações

de joelho, que liberam as pernas e os pés quando em movimentos mais frenéticos. Esta

consciência sobre estes mover pode ser conduzido pela fala de quem conduz a prática,

acompanhadas com instrumentos mais melódicos como a Kora e Balafon,

experimentadas e sentidas de forma fluida, podendo adentrar em pequenas sequências

de movimentos, bem como, criar ambientes de criação e percepção do gesto autoral com

proposições de improvisação ao instante presente.

Figura 32 - Percussionistas do Ballet Djoliba. Guiné Conakry 2013. Instrumento central: Balafon.
Fonte: arquivo da autora, 2013.

Em continuidade, cito alguns tópicos presentes nas danças/culturas mandèn:

Escuta Rítmica: atenção e escuta corporal junto à parte musical, como

condição fundamental para compreender a dança e corporeidade dos ritmos mandèn; A

noção de polirritmia e os sinais da percussão para dança indicam uma mudança de

movimento ou trazem uma mensagem. Como, por exemplo, o momento do “choff”

onde o ritmo da percussão acelera, e é o momento mais quente da dança, indica que vai

57



terminar ou iniciar algo, então nessa hora, o(a) bailarino(a) vai no seu máximo vigor de

movimento, conectado ao compasso rítmico da música. Ou seja, a dança em simbiose

com o ritmo nos exige uma escuta que atravessa o corpo, ao contrário de uma percepção

de tempo realizada por contagens externas, num enquadramento de tempo que não é

contado em números. Abaixo um link de uma aula on line, com o ritmo Yoki, guiada

pela fala, com a presença do solfejo do ritmo. (vídeo de Simone Fortes, gravado em

2020 para o evento Wontanara on line).

https://photos.app.goo.gl/mmVCh47xu8KcEcWi9

Senioridade enquanto princípio, ou seja, a forma de relação social que prioriza

as pessoas mais velhas. Em alguns países da África e das práticas de matriz africana,

trata “o velho como um grande baobá” - como diz a mestra Germaine Acogny, “que se

move com a experiência e é marcado pela noção de tempo”. Então a partir dessa relação

com os mestres e mestras, verifiquei a importância dessa aproximação como fonte de

saber, que é transmitida também pela oralidade. Quando se morre um velho, é muito

mais triste pois ali foi todo o “arquivo”de uma história de tradição, por isso também o

valor da vida, em se transmitir as histórias do povo mandèn com as novas gerações.

Figura 33 - Mestre da percussão: Mamady Keita, in memória, 1950-2021.
Fonte: Wikipédia, 2024.

58

https://photos.app.goo.gl/mmVCh47xu8KcEcWi9


Figura 34 - Mestre Youssouf Koumbassa.
Fonte: Wikipédia, 2024.

Figura 35 - Mestre Youssouf Koumbassa, aula em Florianópolis, Coletivo Abayomi, 2017.
Fonte: Erik Dijkstra, 2017.

Aquecimento formato balé mandèn: Os balés de Guiné em sua maioria,

prezam pelos aquecimentos em diagonal/deslocamento. No Balé Nacional Djoliba, que

tem seus ensaios na capital Conakry, por exemplo, os movimentos de aquecimentos

percorrem de uma diagonal a outra, geralmente são frases de movimentos compostas de

59



4 a 6 passos subsequentes. Estes movimentos são passos relacionados ao ritmo que está

sendo tocado. Bem como, exercícios de salto ou giro em deslocamento de uma diagonal

a outra, enquanto treinamento e condicionamento físico.

Figura 36 - Ensaio Ballet Merveille de Guinée.
Fonte: Wikipédia, 2024.

Um dos dias em que presenciamos este ensaio, composto em torno de 50

artistas do balé Djoliba (Guiné Conacry), as diagonais dançadas foram divididas em

categorias de pessoas, ou seja, uma diagonal só com homens, outra só com mulheres e

outra com pessoas de mais idade. No entanto, os movimentos tinham características

diferenciadas de gênero e idades. Os passos eram diferentes para homens, mulheres e

senhoras, mas condizente com o ritmo tocado.
14Ambientes de axé: `axé` que quer dizer força de vida… Numa aula de dança

africana mandèn, o vigor e alegria são presentes e crescentes. Criar um ambiente

favorável para que a energia da aula seja crescente, proporcionando desenvolvimento e

fortalecimento do corpo/ser, físico e espiritual. A musicalidade da percussão é peça

fundamental enquanto ferramenta facilitadora para que se dance, bem como a energia,

abordagem e presença de quem conduz a aula, para que, neste caso, possa reverberar no

coletivo. Por isso, muito se fala nestas práticas do(a) professor(a) "puxar" a aula. Neste

princípio, considera-se, enquanto desenvolver do movimento gerador de energia, sendo

o centro do corpo a partir do pulsar do diafragma, com pés firmes no chão e soltura de

articulações dos braços e mãos que promovem a graça dos movimentos, bem como, o

14 Isso também se percebe muito nos espetáculos e apresentações artísticas dos balés de Guiné.
Geralmente contam um enredo, história cotidiana do povo mandèn, com muito canto, música e dança,
onde percorrem em cena, ora grupos de mulheres, ora grupos de homens, numa composição que dialoga
entre si, mas que em sua maioria estão separados por gêneros.

60



poder de se dançar junto, em coletivo e em conexão ao ritmo guiado pelos tambores,

num estado "vivo e vigoroso" de energia, que seria o axé dançado em coletivo. Dança

afro só é possível em coletivo, entre dança e percussão.

Figura 37 - Coletivo Abayomi, 2017. Espetáculo Ainikè.
Fonte: Diogo Andrade, 2017.

Figura 38 - Coletivo Abayomi, 2017. Espetáculo Ainikè.
Fonte: Diogo Andrade.

O uso das articulações e da coluna vertebral, o vigor, esse lugar de força e

leveza são elementos evidentes nas danças mandèn, bem como, a maneira como estas

práticas nos desenvolvem enquanto artistas da dança e nos ensinam processos coletivos,

numa relação à musicalidade presente. Neste trânsito e construção de saberes, observo

as formas de desenvolvimento destas danças e alguns caminhos possíveis para que estas

danças se tornem potentes e presentes em culturas não africanas. Estes seriam um dos

61



princípios de ensinamentos afro referenciados, presentes nos contextos tradicionais de

África, e no Brasil que vem dos contextos de terreiros.

Figura 39 - Aula de dança africana mandèn. Praia do Campeche, 2022. Coletivo Abayomi.
Fonte: Marcelo Banzaii, 2022.

Durante o percurso de aulas orientadas em Florianópolis - Sul do Brasil, sugiro

um dos direcionamentos de planos de ensino, numa organização de base que envolve

um começo, um meio e um fim:

Ou seja, o começo com aquecimento específico considerando a linguagem,

gestual e como movem estes corpos (quais técnicas de dança africana?). Através deste

mover é observado a estrutura do corpo presente…, como estes são capazes de assimilar

o movimento entre o que se vê (percepção do que se vê e como isso ressoa no corpo) e

de como o corpo se move através do que se ouve (orientações da professora através da

fala, durante a prática). Alguns pontos observados nas estéticas das danças mandèn,

podem ser caracterizadas: a cabeça enquanto um membro que está sempre em balanço

com o corpo, na continuidade do mover da coluna. A presença "viva" das mãos, que se

move em conexão com a cabeça e o olhar. O pisar firme dos pés em leve suspensão

(empurrando o chão pelo sentir do metatarso, elevando os calcanhares), a coluna

vertebral enquanto uma estrutura de mover serpenteado, o diafragma em expansão e

62



contração, um corpo que pulsa por inteiro, as articulações respiráveis de ombro,

cotovelo e punho, e a postura com o tronco inclinado para baixo, em relação ao chão.

Acho válido a criação sonora com instrumentos mais melódicos como balafon ou kora,

contribuindo nos processos de uma consciência sobre a fluidez do corpo, num sentir

mais "amaciado" dos movimentos.

Figura 40 - Aquecimento na aula de Djanko Camará, Florianópolis, 2018.
Fonte: Renata Mazer, 2018.

"O meio" seria os conteúdos ou "recheio", ou seja, os fundamentos rítmicos de

danças, inspirados na tradição de balés africanos mandèn. Estes, por sua vez vêm de

contextos tradicionais ritualísticos, mas que, nos balés africanos (base de pesquisa deste

trabalho enquanto linguagem) configuram-se no formato de sequências coreográficas,

intimamente relacionadas a um ritmo mandèn, que vem de ritos do cotidiano do povo

mandèn e se reconfiguram enquanto arte e performance. Segue um vídeo, de uma aula

do Coletivo Abayomi, no ritmo dunumba, formato ballet africano.

https://photos.app.goo.gl/4zT3u1XUrzdh6quU8

E "o final" seria a possibilidade de criação, onde o(a) dançarino(a) solista

improvisa, munido dos repertórios das danças mandèn, em simbiose com o dejembefola

(tocador do instrumento djembe - "que faz o djembe falar") solista. Os processos de

improvisação em danças mandèn se configuram entre o(a) dançarino(a) e o(a)

63

https://photos.app.goo.gl/4zT3u1XUrzdh6quU8


percussionista solista. Estes compõem juntos no instante presente, porém, trata-se de

improvisação dentro de uma linguagem, a ater-se ao ritmo que está sendo tocado. No

entanto, ao produzir estas danças em territórios não africanos, com pessoas em processo

de conhecimento destas, é permitido que esta se expresse como queira, com o que tem a

oferecer em termos de gestual e movimento. Algo sempre é colocado em jogo quando

se lança neste lugar de improviso. Uma delas é a possibilidade de ritualizar o momento

presente, de oferecer o que se tem, de conectar seja com seu gesto e sensações internas

provocadas pelo som da percussão, e vice-versa. E os caminhos para construção destas

paisagens vão se construindo aos poucos, pela prática. É também, uma das formas de

tornar possível a expansão de um crescente coletivo, onde mais pessoas acessem este

lugar da experiência presentificada.

Figura 41 - Improvisação em dança e percussão mandèn. Roberta Alencar e Fábio Cadore,
Florianópolis, 2012.

Fonte: Vanessa Sandré, 2012.

64



Qual é a autonomia do corpo que, pela expressão criadora integra e permeia
diversos espaços, abre-se a diferentes trânsitos e engajamentos? Como
recuperar a aura da dança em espaços laicos? Fazê-la singular, prenha de
élan, ritualizada e, ao mesmo tempo, profana. Deixar que sua expressão seja
coletiva e criativa, política e poética, livre para mover-se entre diferentes
espaços. (FERRAZ, 2012, p. 23)

Conforme Ferraz, independente de onde essas danças se localizam, e quais

contextos elas acontecem, tem algo que podemos identificar como um ponto de

encontro entre elas, que são as possibilidades de acionamento ritualizado e poético,

mesmo que estas estejam situadas em territórios deslocados de tradição ou lugar de

origem. Esta noção multidimensional, que permeia entre o ritual e a criação artística,

entre o sagrado e o profano, move-se conforme o espaço e o propósito da manifestação

em questão.

Figura 42 - Aula com o professor Modou Diatta, Florianópolis, 2009.
Fonte: Vanessa Sandré, 2009.

É um clichê e quase crença cultural de que as danças (ocidentalizadas) são base

para "formação" de bailarinos/as e artistas da dança, enquanto estudo do corpo e estudo

do movimento. Seria possível desenvolver uma técnica específica para se desenvolver

um corpo bailarino(a) "afro"? Que técnica e métodos seriam estes? Que tipo de dança

afro me refiro? Como movem estes corpos?

65



Não é preciso ser um grande conhecedor da história do Brasil para visualizar
processos em que a cultura negra foi ora reprimida, ora oficializada, e
transformada em símbolo de uma cultura nacional. Entre os sujeitos da
demonização da cultura negra estão os senhores patriarcais escravistas, os
projetos eugenistas de nossa elite provinciana, e, mais contemporaneamente,
a ação criminosa de pastores pentecostais multimídia. Em outros momentos,
geralmente sob o verniz estigmatizante das políticas oficiais, a cultura negra
foi aclamada, servindo aos interesses do mercado de entretenimento, ávido
por arrancar dinheiro de estrangeiros deslumbrados por sua imagem,
enquanto camuflava o racismo e a situação de exclusão social vivida pelo
negro em nossa sociedade. (FERRAZ, 2012, p. 19)

A citação do autor anuncia alguns tópicos sobre os processos históricos de

escravidão, preconceito e má compreensão destes fazeres/culturas/artes marginalizadas

socialmente no Brasil, muitos foram e são os impedimentos para que o "movimento"

destas práticas continue. Em Florianópolis não seria diferente…, é constante a

intolerância ao som dos tambores, a dificuldade de se encontrar um local que aceite

nossas práticas, o preconceito impregnado socialmente, tanto nas práticas religiosas dos

terreiros, como no meio artístico quando inicialmente (há duas décadas atrás) da

dificuldade de se aprovar projetos na categoria que não fosse simplesmente vista

enquanto "folclore". Este é um dos contextos apresentados em Florianópolis SC, sul do

Brasil. Com base e percepção diante disto, foi necessário passo a passo, criar formas de

fortalecimento destas práticas, e viabilizar ações de visibilização e fomento da cultura e

arte de matriz africana em Florianópolis. O Coletivo Abayomi, bem como outros

coletivos (Maracatu Arrasta Ilha e Capoeira Ginga Erê, por exemplo) anualmente

produzem a vinda de mestres a Florianópolis, bem como, produzem eventos

relacionados à cultura de matriz africana, entre outras ações constantes. A vinda dos

mestres e mestras para aulas vivenciais intensifica as práticas, une as pessoas envolvidas

nos coletivos, dissemina estas enquanto arte e cultura e cria espaços de maior

visibilidade, além de contribuir para formação das pessoas nestas práticas. Estes

coletivos citados acima, ocupam um espaço de resistência e mobilização cultural na

Universidade Federal de Santa Catarina, nomeados de Coletivo Afro Floripa15.

15 O Coletivo Afro-Floripa atua no campus da UFSC e comunidades fora dela há quase 3
décadas, agregando centenas de pessoas a cada ano, para conhecimento, estudo e prática. Tem suas ações
voltadas à cultura de matriz africana e desenvolve suas práticas através da capoeira angola, maracatu,
dança e percussão africana. fortalece e amplia o trabalho no âmbito da arte, cultura e educação,
promovendo a visibilidade da cultura afrobrasileira e africana quando da formação de novos artistas e

66



Outra ação, que foi inserida a não muito tempo, e a partir de um olhar de que,

na maioria, as danças mandèn em Florianópolis estão compostas por um número

significativo de pessoas brancas. Ao perceber este cenário, ações de reparação histórica

são inseridas ao contexto, ao qual os coletivos abrem vagas para bolsistas - pessoas

negras ou indígenas, como é o caso do Coletivo Abayomi e das aulas de danças mandèn

os quais oriento em Florianópolis. Um exemplo de coletivo em Florianópolis foi a

formação do Mandinga Preta, coordenado por Addia Furtado, que iniciou seus estudos

em percussão mandèn, fazendo aulas de percussão com o Coletivo Abayomi e tocando

nas aulas de dança. Esta mulher, preta e atuante na cidade, criou o Mandinga Preta16,

com a premissa de formar um grupo de pesquisa mandèn, formado somente por pessoas

pretas. Como consequência disto, o último e recente evento Vivência Sankaran,

realizado em fevereiro de 2024 em Florianópolis, por Simone Fortes, Sabrina Farioli,

Valentina Bravo e Addia Furtado, promoveu a participação de 50 bolsistas pessoas

pretas e indígenas para participar de 3 dias de aulas de percussão e dança mandèn junto

aos mestres: Djanko Camara, Sekouba Oulare, Koria Konatê, Bangaly Sylla, Facinet

Toure e Fode Kourouma. Esta ação trouxe um cenário a mais do que estávamos

habituados em Florianópolis, composto por mais de 100 pessoas, entre elas, pessoas

brancas, pretas e indígenas, de forma mais igualitária.

Do ponto de vista histórico, a sociedade brasileira foi permeada e está calcada

em um processo colonizador evidente nos mais profundos problemas

sociais/econômicos/raciais que se apresentam. A decolonialidade busca inverter essa

lógica imperialista, e é um movimento necessário para a sociedade brasileira, fazendo

16 O Coletivo Mandinga Preta é composto por 8 musicistas, multiplicadores e pontos focais da
cultura negra da capital de Santa Catarina. Coordenado e regido pela percussionista e atriz Addia Furtado,
o grupo pesquisa a percussão mandengue do Oeste Africano e os ritmos da Cultura Popular afro-indígena
brasileira. O grupo formou-se em 2021, e tem como foco o acesso a espaços de formação, de forma a
oportunizar e fortalecer os seus aprendizados, criando um espaço seguro de pertencimento e
representatividade, visando promover uma formação de percussionistas negros e negras, para que haja no
futuro uma ocupação e trânsito maior nos espaços coletivos de pesquisa, produção e difusão artística em
Florianópolis.

agentes culturais. No ano de 2017 e 2018 tal projeto de extensão, vinculado ao Departamento de
Metodologia de Ensino (CED/UFSC), sob a coordenação do professor Diego Ernesto Marcelo Arenaza,
foi contemplado no Edital ProCultura da UFSC e realizou duas edições do evento Alapalá: Encontro de
Mestres da Cultura Popular de Matriz Africana. Tal encontro consiste numa vivência de imersão com
oficinas, roda de conversas, intervenções em comunidades e realização de mostra cultural com os grupos
Maracatu Arrasta Ilha, Coletivo Abayomi, Capoeira Angola Angoleiro Sim Sinhô, Capoeira Angola
Ginga Erê que fazem parte do Coletivo Afro Floripa e de mestres/as convidados/as que realizam práticas
culturais de matriz africana no Brasil e no exterior.

67



juz à longa tradição de resistência das populações negras e indígenas. Segundo Costa,

Torres e Grosfoguel, em Decolonialidade e pensamento afrodiaspórico (2020, p.10):

"Uma das vantagens do projeto acadêmico-político da decolonialidade reside
na sua capacidade de esclarecer e sistematizar o que está em jogo, elucidando
historicamente a colonialidade do poder, do ser e do saber e nos ajudando a
pensar em estratégias para transformar a realidade. Contudo, um dos riscos
envolvidos, sobretudo na tradição acadêmica brasileira, é de o projeto
decolonial se tornar apenas um projeto acadêmico que invisibiliza o locus de
enunciação negro, deixando de lado sua dimensão política, isto é, seu
enraizamento nas lutas políticas de resistência e reexistência das populações
afrodiaspóricas e africanas, indígenas e terceiro-mundistas."

Diante a citação acima, podemos nos referir aos espaços aos quais atuam os

mestres e mestras africanas (fora do continente africano), que, embora não se tratando

de local acadêmico, estão inseridos no contexto enquanto professores(as) de aulas de

dança, ou seja, em moldes e formatos institucionalizados, pagos/particulares e não

populares. E embora estas práticas sejam por si um caminhar na decolonialidade

(porque agrega saberes, pensares, linguagem artística e conhecimento acerca da cultura

africana) isto parece não suprir a garantia e a suficiência de tornar estes espaços com

maior representatividade de pessoas negras. Em complemento a coordenadora-geral de

"Memória e Verdade da Escravidão e do Tráfico Transatlântico de Pessoas

Escravizadas", Fernanda Thomaz explica que o Brasil está caminhando para a

implementação de ações de memória. “Nossas ações partem do entendimento de que,

para reparar, temos o desafio de sensibilizar e responsabilizar a sociedade sobre a real

formação do Brasil como nação, atravessada pelo processo de exploração da escravidão

e pela naturalização do racismo que sustenta ainda profundas desigualdades”.

Pensando nas práticas da cultura mandèn no Brasil, é importante propor ações

que contribuam e fomentem movimentos de maior presença e representatividade. Lia

Vainer aponta que a branquitude se constroi via fenótipo, não via origem. E que, esta se

constitui a partir das classificações raciais que são constituídas a partir do fenótipo.

A ideologia do embranquecimento [no Brasil] nasceu na verdade de uma
política do embranquecimento. É uma ideologia hoje, mas já foi uma política.
Após a abolição nós tínhamos 4,75 milhões de descendentes de africanos e
750 mil descendentes de portugueses. Com essa proporção, o racismo
científico à brasileira viu que não nos tornaríamos um país geneticamente

68



branco, mas procurou embranquecer fenotipicamente o Brasil. (VAINER,
2020)

É, portanto, urgente as práticas culturais que incluam ações de reparação

históricas não somente na aproximação com mestres e mestras destes saberes (que

sempre foi um ponto importante dentro da história do grupo - Abayomi), dado que a

prática exige formação constante com mestres(as), mas também, através maior

acessibilidade, oportunizando bolsas/vagas para pessoas negras e indígenas.

3.6 CONCLUSÃO

As percepções, levantamentos e questionamentos produzidos nesta pesquisa e

bem representadas enquanto vídeo documentário, nos direcionam a compreender nossos

fazeres, seja como dançarino(a), artista da dança e criador intérprete, seja na docência

em dança ou enquanto produtores(as) culturais de nossas práticas. Envolvem, por sua

vez, pistas e/ou elementos substanciais de permanência e continuidade. Abrangem

questões relacionadas à própria prática enquanto formação e ascensão das danças

mandèn em território brasileiro, bem como, das ações de fomento e ações de

visibilidade, atreladas às necessidades emergenciais de como, quais e onde se produzem

estas danças.

3.7 REFERÊNCIAS

DANTAS, Mônica Fagundes. Ancoradas no corpo, ancoradas na

experiência: etnografia, auto-etnografia e estudos em dança. Profa. Dra. Adjunta da

Universidade Federal do Rio Grande do Sul (UFRGS): Urdimento. Curso de Graduação

em Dança e no Programa de Pós-Graduação em Artes Cênicas (PPGAC); Volume 2,

N.27, pág 168-183.

FERRAZ, Fernando Marques Camargo. O fazer saber das danças afro:

investigando matrizes negras em movimento. Universidade estadual paulista “Júlio de

Mesquita Filho” Programa de Pós-graduação em Artes Campus de São Paulo - SP,

2012. Editora UFMG. Tradução: Adelaine La Guardia Resende, Ana Carolina

Escosteguy, Claudia Álvares, Francisco Rudiger, Sayonara Amaral

69



KASTRUP, Virginia. Pistas do método da cartografia: pesquisa e produção

de subjetividade. A cartografia como método de pesquisa-interveção. PASSOS, Eduardo

e BARROS, Regina Benevides de. Rio de Janeiro - RJ; 2009; Editora Sulina.

Universidade Federal Fluminense Orgs.

KATZ, Helena. O coreógrafo como DJ. In: Vários autores. Lições de dança

1.Editora: Rio de Janeiro: UniverCidade; 1998; volume 1.

COSTA, Joaze Bernardino - TORRES, Nelson Maldonado - GROSFOGUEL,

Ramón. Resenha: Decolonialidade e pensamento afrodiaspórico. Revista Brasileira

de Estudos Africanos | Porto Alegre | v. 5, n. 9, Jan./Jun. 2020 | p. 243-245

VAINER, Lia.

https://www.geledes.org.br/lia-vainer-schucman-se-tem-um-pais-que-e-supremacista-br

anco-e-o-brasil/ (08/12/2020)

THOMAZ, Fernanda. https://agenciagov.ebc.com.br (18/04/2024)

www.acervoafrica.org.br

Simone Fortes Scirea

(UFBA)

E-mail: simoneabayomi@gmail.com

Artista da dança, pesquisa danças africanas do Oeste e diaspóricas. Diretora

artística, professora e coreógrafa do Coletivo Abayomi (SC). Graduada em Artes

Visuais, pós graduada em Dança Educação e Cultura, mestranda em Dança no

Prodan/UFBA.

70

https://www.geledes.org.br/lia-vainer-schucman-se-tem-um-pais-que-e-supremacista-branco-e-o-brasil/
https://www.geledes.org.br/lia-vainer-schucman-se-tem-um-pais-que-e-supremacista-branco-e-o-brasil/
https://agenciagov.ebc.com.br
http://www.acervoafrica.org.br


4 DOCUMENTÁRIO: “ROTAS, CRUZOS E MEIOS DE APRENDIZAGEM: UM

DOCUMENTÁRIO SOBRE AS DANÇAS MANDÈN NO CONTEXTO BRASILEIRO”

4.1 APRESENTAÇÃO

Um dos objetivos de realização do documentário é trazer os arquivos e

registros de imagens da trajetória das danças mandèn em Florianópolis, enquanto

visibilização da cultura afro mandèn em outros territórios (que não africanos),

considerando esses deslocamentos culturais e como isso pode tornar possível e acessível

o diálogo entre culturas. Também se pretende traçar valores e saberes afro referenciados

no contexto da dança e cultura, prezando pelas qualidades dançantes inerentes a esses

fazeres, permeados por saberes, técnicas em dança e valores ancestrais.

Esse documentário foi construído a partir de duas abordagens: uma cartografia

junto aos fazeres dos mestres(as) africanos(as) em Florianópolis, e uma abordagem a

partir de meu percurso formativo e atuação profissional junto ao Coletivo Abayomi17.

Dentre os caminhos, brotam e presentificam-se na cidade de Florianópolis - SC

diversas vertentes de dança, desde as afro-brasilidades (capoeiragens, maracatus, cocos,

sambas de roda, tambor de crioula e demais manifestações afro-brasileiras – mesmo que

numa intensidade bem menor do que as de cidades de tradição), bem como a presença

das danças que vêm dos balés africanos da Guiné. Ambas atuam e se situam nos

seguintes locais: Universidade Federal de Santa Catarina, centros comunitários de

bairros, projetos sociais ou em cursos/eventos temporários com mestres da cultura.

Trago como foco desta pesquisa, em especial, as danças mandèn, ou

mandinga18, traçando relações a partir das reflexões vivenciadas junto aos fazeres

práticos do Coletivo Abayomi.

18 Localizadas tradicionalmente em países do Oeste da África, em especial do país Guiné de
capital Conakry, berço dos grandes balés nacionais africanos.

17 Grupo artístico, desde 2009 em Florianópolis - SC, composto por bailarinos e músicos em
presente pesquisa em danças e musicalidade de matriz africana. O grupo foi fundado por Simone Fortes
(dança) e Erik Dijkstra (música), numa parceria de trabalho acerca da cultura “afro”, que vem desde 2002
com grupos de maracatu em comunidades da cidade. As aulas têm por objetivo tecer conhecimentos e
saberes da África através de conteúdos em dança e percussão da cultura mandinga (em especial, da Guiné
– berço dos grandes balés africanos), bem como contribuir com a formação de artistas bailarinos(as) e
percussionistas nessa linguagem.

71



Observa-se que os interesses por esses conteúdos em dança e música mandèn

se intensificam no Brasil a partir de professoras(es) brasileiras(os/es) que já atuavam

com as chamadas danças afro19. Nesse momento, um novo e vasto universo se abre,

motivado pelo desejo de compreender a musicalidade dos ritmos tocados pelos

instrumentos dununs e djembes e suas danças específicas, também o contexto social

relacionado a essas práticas em Guiné, bem como as mediações possíveis para sua

adaptação, desenvolvimento e difusão no Brasil. “Consideramos a chegada das danças

mandèn ao Brasil a partir de 2002, na cidade de São Paulo, através da artista guineana

Fanta Konatê, filha de um dos maiores mestres de percussão mandén, Famoudou

Konatê” (FERRAZ; SCIREA, 2022).

A partir da trajetória auto etnográfica e imersão nessa cultura, consideram-se

os deslocamentos, os intercâmbios e trocas, e traçam-se rotas que abrangem valores

culturais, políticos, artísticos e sociais.

Figura 43 - Nimba, símbolo da fertilidade e da Guiné. Esta foto é de um ballet que estava
apresentando na rua quando da chegada do presidente Alpha Conde em Guiné, 2016).

Fonte: arquivo da autora, 2024.

As ações realizadas pelo Coletivo Abayomi nos apresentam caminhos de

análise das possibilidades de construção de saberes afro referenciados em território

brasileiro. Dentre essas ações, podemos citar a produção de cursos/oficinas já realizados

com mestras e mestres africanos: Fanta, Fadima e Koria Konatê, Djanko Camará,

Sekouba Oulare, Moustapha Bangoura, Modou Diatta, Aminata Toure, Aboubacar

19 Danças provenientes das escolas de danças afro-brasileiras, aqui compreendida como uma
série de práticas e abordagens que se reelaboram a partir das pesquisas traçadas por professores (as).
Podemos citar: Irineu Nogueira, Luciane Ramos, Fernando Ferraz (São Paulo), bem como Aldelice
Braga, Cintia Abadá e Ana Paula Cardoso (Florianópolis), dentre tantos outros que trabalham com danças
afro no contexto diaspórico.

72



Sidibè, Youssouf Koumbassa, entre outros(as); bem como o evento Stage África

Raices20, com atuação de produção local do Coletivo Abayomi em três anos

consecutivos em Florianópolis.

Figura 44 - Koria e Fanta Konatê. Aldeia de Sangbaralá, Alta Guiné, 2013.
Fonte: arquivo da autora, 2024.

Também faz parte dessa construção de saberes a viagem realizada por oito

integrantes do coletivo Abayomi, em 2016, à Guiné. Teve como objetivo a investigação

e capacitação em dança, música e cultura africana mandinga, e resultou na realização de

trabalho artístico autoral no Brasil, nas linguagens de dança e música, bem como

contribuiu para o aprofundamento no desenvolver das práticas docentes e artísticas e na

ampliação das redes de disseminação e fomento às culturas africanas.

Esses mapeamentos são exemplos de ações expostas no vídeo no intuito de

refletir as práticas pedagógicas de ensino das danças mandèn no Brasil, bem como

observar nessa trajetória os caminhos trilhados de valores e saberes que envolvem

questões relacionadas à cultura de matriz africana e seus cruzos, quando das formas

20 Realizado pela produtora chilena África Raíces. Evento de imersão e acampamento de uma
semana para aulas vivenciais de dança, música, canto, história e cultura da Guiné em Florianópolis nos
anos de 2015, 2016 e 2017.

73



coletivizadas de ensino, de respeito aos mais velhos, do lugar da dança para além da

performance artística, ou seja, dos fundamentos da cultura ancestral para transformação

social. O vídeo documentário expõe também os processos de organização dessas danças

no Sul do Brasil, considerando o contexto étnico-racial e todo o processo histórico de

colonização que o envolve, e das ações afirmativas possíveis para construção de

ambientes menos eurocêntricos.

4.2 LINK DO VÍDEO DOCUMENTÁRIO

https://youtu.be/F3LtjaYBbNw

Ficha técnica:

Roteiro e criação: Simone Fortes

Edição, imagem, montagem e finalização: Guilherme Ledoux

Professores/mestres convidados(as)

Koria Konatê

Djanko Camara

Bangali Sylla Cisse

Sekou Oulare

Imagens de apoio: Max Levi, Erik Dijkstra e arquivos da autora.

Fanta Konatê (arquivo de foto e vídeo da internet)

Andressa Ocker (documentário “Tudo é ritmo”)

Guilherme Ledoux (documentário “Stage Camp Africa Raices 2014”,

“Enfronta”, “Ainkè”)

4.3 REFERÊNCIAS:

FERRAZ, Fernando; SCIREA, Simone. Danças mandén no contexto

brasileiro: reflexões sobre processos de ensino e aprendizagem (resumo expandido).

Salvador: ANDA - UFBA, 2022.

74

https://youtu.be/F3LtjaYBbNw


5 CADERNO: SOLFEJO E MUSICALIDADE RÍTMICA PARA BAILARINOS(AS): AFRO

REFERÊNCIAS MANDÈN

Figura 45: Aldeia de Sngabarala - Guiné, Rio Djoliba (Niger).
Fonte: arquivo da autora, 2013

Scirea, Simone Fortes

Solfejo e musicalidade rítmica para bailarinos(as): afro referências mandèn

Sekouba Oulare e Djanko Camara.

1a. edição - Florianópolis, Santa Catarina - Brasil.

Artistas convidados: Sekouba Oulare e Djanko Camara

Transcrição do livro: Viaje a la historia de los ritmos malinkes (Sekouba Oulare)

Tradução: Simone Fortes Scirea

5.1 APRESENTAÇÃO

Em forma de caderno didático, este material apresenta e abrange três ritmos

mandèn com links clicáveis de acesso a vídeos de estudo enquanto demonstração

prática do que venha a ser “solfejar o ritmo pelos bailarinos(as)”. Apresenta a

75



importância de se compreender as estruturas rítmicas como complemento nos processos

formativos de bailarinos(as) ou pessoas interessadas em técnicas afro referenciadas, de

origem mandèn. Neste caso, aborda esses conhecimentos enquanto fundamento,

complementação, aprofundamento e/ou desenvolvimento destas como linguagem

artística/cultural. O Caderno tem como base da construção rítmica a presença do mestre

Sekouba Oulare, para acompanhamento na criação de sonoridades através do

cantar/verbalizar/solfejar e tocar cada ritmo. Também toma por base o dançarino Djanko

Camará, um dos artistas deste trabalho, para execução da dança junto aos ritmos

solfejados por Sekouba e Djanko.

Saber/aprender os solfejos é uma ferramenta imprescindível para os processos

de ensino, aprendizagem, construção e compreensão das práticas das danças mandèn.

Estes registros de solfejos com a voz são acompanhados com a dança do ritmo

específico, sabendo que essas danças e composições se reinventam a todo instante, mas

que existe uma linguagem e um mover específicos a cada ritmo. Este caderno também

traz um pouco do contexto histórico de cada ritmo, entre eles: Sofa, Kassa e Mendiani.

Estes são ritmos da etnia malinkè dos respectivos mestres e estão registrados no livro

Viaje a la historia (2022), de autoria de Sekouba Oulare. Como parte do tronco

linguístico mandèn, são inúmeros ritmos de diversas etnias desenvolvidos por artistas de

Guiné. Os repertórios dos balés nacionais de Guiné são compostos por ritmos dessas

etnias (malinkê, sussu, guerse, entre outras…), seu legado incorpora saberes presentes

nas festas cotidianas das comunidades ou na capital Conakry, onde se juntam

comunidades para dançar e tocar os ritmos pertencentes a essa egrégora e contexto

mandèn. Assim, reproduzem-se e se espalham pelo mundo através de estudiosos,

pesquisadores e artistas, enquanto conhecimento.

Também fazem parte deste material as “chamadas” ou “blocagem”, que,

diferentemente dos arranjos, estão presentes a todo instante no meio do ritmo, indicando

“troca” ou mudança de passo. Além disso, há também o “choff”, que é a parte mais

acelerada do ritmo, a parte onde a dança fica "mais quente" e rápida, geralmente

marcando um único passo, indicando que vai acabar aquele momento presente da

coreografia do(a) solista, ou iniciar a entrada de um "novo" bailarino(a) solista a entrar

em cena.

76



5.2 INTRODUÇÃO

A autora Leda Martins traz questões acerca das “oralituras” e de saberes

transmitidos através da oralidade, bem como aborda os significados da memória

atravessadas ao corpo e suas ressignificações culturais, ou seja, trata o corpo e as

performances enquanto portal de memórias e transmissão de saberes, que é uma questão

também relevante dessa construção em diáspora. Stuart Hall nos ajuda a compreender

esses processos diaspóricos.

[...] As culturas, é claro, tem seus "locais". Porém, não é mais tão fácil dizer
de onde elas se originam. O que podemos mapear é mais semelhante a um
processo de repetição com diferença, ou de reciprocidade sem começo. [...]
São o resultado de sua própria formação relativamente autônoma. Entretanto,
a lógica que as governa envolve os mesmos processos de transplante,
sincretização e despolarização [...] que, agora, operam dentro de uma
referência diferente de tempo e espaço (HALL, 2003, p. 37).

Com base na citação acima, reforçamos aqui a noção desse deslocamento, que

parte de um olhar voltado para os povos africanos, com foco nos balés localizados no

Oeste da África, mas que estes se reconfiguram a partir de sua própria tradição cotidiana

numa recriação constante de movimentos pautados em sua tradição, enquanto dança,

música e arte. Esses formatos, porém, expandem-se a outros territórios enquanto

disseminação das danças africanas nas Américas, que, para longe de uma pressuposição

de uma pureza cultural africana a ser resgatada, ressalta o entendimento dos processos

de fusões, que, deslocados dos cotidianos culturais locais africanos, reconfiguram-se e

se adaptam culturalmente quando realizados nos territórios da diáspora.

Então, esse lugar de “compreensão”, pesquisa, investigação e estudo prático

das danças mandèn, em que o corpo chega para “aprender” essas danças por via do fazer

e imerso nas aulas de dança, a priori pode ser lido como um treinamento para

aprendizagem dessas danças. Quando deslocado de seu lugar de origem, é relevante que

se tenha conhecimento básico de onde vem, de como solfejar, de como dançar e como

tocar, enquanto parte fundamental do conhecimento a ser desenvolvido. É dessa forma

de se "fazer saber" dos solfejos, como modo de organização do ensino e aprendizagem

em danças mandèn, que são transmitidos seus saberes, suas artes e culturas pelo mundo

afora, a priori, no viés dos ballets africanos, mas com a possibilidade de recriação e

77



entendimento desses repertórios não mais como algo de reprodução, mas de

compreensão dessas danças enquanto linguagem.

Diante desses moveres, os repertórios dos ballets, ao se deslocarem pela

diáspora, propõe novas paisagens em danças que desmistificam saberes cristalizados

sobre técnicas específicas de base para formação de bailarinos(as) e se inserem nas

histórias das danças ocidentais, agregando e expandindo valores e conhecimentos afro

referenciados, tendo como referência de pesquisa as danças do oeste africano, aqui

abordadas, e das relações que se desenvolvem no decorrer do corpo/ser que dança, a

tornar possível esses aprendizados em potencial conectados ao contexto territorial

presente.

São inúmeros os ritmos mandèn já aprendidos, dançados e tocados por diversas

pessoas que se dedicam à pesquisa dessa linguagem artística. Porém, escolhi esses três

ritmos por serem ambos da etnia malinkê, dos respectivos mestres convidados para este

trabalho, e também por serem ritmos bem populares na região de Guiné,

dançados/tocados tanto nos ritos cotidianos, como nas celebrações de rua da capital

Conakry ou aldeias. Também são lindamente coreografados pelos ballets africanos; aqui

no Brasil, por exemplo, muitas das sequências coreográficas desses ritmos já nos foram

ensinadas por mestres e praticadas em aulas, ensaios, apresentações artísticas em

Florianópolis, em especial pelo Coletivo Abayomi e nas aulas da autora.

Nas danças mandèn, faz-se importante a atenção e escuta corporal junto à parte

musical, como condição fundamental para compreender a dança e corporeidade desses

ritmos. A noção de polirritmia e os sinais da percussão para dança indicam uma

mudança de movimento ou trazem uma mensagem. Como, por exemplo, o momento do

“choff”, em que o ritmo da percussão acelera, e é o momento mais quente da dança,

indicando que vai terminar ou iniciar algo, então, nessa hora, o(a) bailarino(a) vai no

seu máximo vigor de movimento, conectado ao compasso rítmico da música. Ou seja, a

dança, em simbiose com o ritmo, nos exige uma escuta que atravessa o corpo, ao

contrário de uma percepção de tempo realizada por contagens externas, ou seja, num

enquadramento de tempo contado em números.

78



Abaixo, um link demonstrativo de uma aula da autora, de forma on-line, com o

ritmo Yoki; a aula é guiada pela fala com a presença do solfejo do ritmo. (vídeo gravado

em 2020 para o evento Wontanara on-line).

https://photos.app.goo.gl/mmVCh47xu8KcEcWi9

5.3 LINKS DOS VÍDEOS

Abaixo, sinalizo os três ritmos que fazem parte do caderno apresentado,

solfejados pelo mestre Sekouba Oulare, e demonstrados através da dança do mestre

Djanko Camara.

O caderno aborda o contexto desses ritmos, tal como contados pelo mestre

Sekou e, por consequência, as danças mandèn, enquanto conhecimento genuíno de um

mestre que vem desse cotidiano cultural africano. Esses ritmos, bem como muitos

outros ritmos e danças de origem mandèn, são recriados pelos ballets em formatos

contemporâneos e pelos próprios mestres percussionistas e dançarinos de Guiné.

- Ritmo 1: SOFA.

É um dos ritmos mais antigos, criado pela etnia malinkê. Toca-se para honrar
e acompanhar todos os guerreiros da história. Sofa significa guerreiro. Os
guerreiros são conhecidos como pais de cada civilização. Este ritmo se tocava
para musicalizar a preparação dos guerreiros que estavam se dirigindo para
uma batalha. Tradicionalmente não era um ritmo para dança. Este formato
chegou com o desenvolvimento dos balés, ao qual representavam histórias e
batalhas. Atualmente se toca para acompanhar militares (os guerreiros de
hoje em dia na Guiné), ou chegada de alguém importante como o presidente
do país. (OULARE, 2022, p. 35 - tradução para português pela autora)

Esse ritmo é muito requisitado nos aquecimentos das aulas de danças africanas

mandèn, tanto por artistas africanos como no Ocidente, por ser um ritmo binário de

maior facilidade de entendimento. Ele pode ser usualmente empregado nos

aquecimentos de início das aulas. Nele, bem como em outros tantos ritmos, são

formadas frases de 3 a 5 passos que são específicos e que se repetem. Um ritmo quente

nas aulas, de entendimento bem marcado ritmicamente ao corpo.

79

https://photos.app.goo.gl/mmVCh47xu8KcEcWi9


1.1 - História do ritmo SOFA, contada por Sekouba Oulare.

https://youtu.be/7Bd99jztykk

1.2 - Ritmo SOFA com trio de dununs e djembe.

https://youtu.be/FzhUTt7UIWA

1.3 - Solfejo do ritmo SOFA: djembe e dundun.

https://youtu.be/F4amSja-D40

1.4 - Solfejo solo de djembe do ritmo SOFA por Sekou Oulare.

https://youtu.be/y1exRzZwLQ4

​​

1.5 - Solo de djembe do ritmo SOFA por Sekou Oulare.

https://youtu.be/FkqXmG0etAU

80

https://youtu.be/7Bd99jztykk
https://youtu.be/FzhUTt7UIWA
https://youtu.be/F4amSja-D40
https://youtu.be/y1exRzZwLQ4
https://youtu.be/FkqXmG0etAU


1.6 - SOFA: Dança por Djanko Camara e Solfejo rítmico por Sekou Oulare.

https://youtu.be/VVaYqPc049Y

- Ritmo 2: KASSA

Kassa: o kassa é um ritmo de agricultura, se toca para as pessoas que se
dedicam ao trabalho agrícola. O momento que saem para tocar o Kassa
associado ao campo, é quando começam a cair as primeiras chuvas. A origem
do ritmo kassa nasce em Alta Guiné, principalmente nas regiões de Sankaran
e Kouroussa, de onde predomina a atividade agrícola. A forma que se toca
em ambas regiões as vezes varia. O significado da palavra kassa é: arar a
terra. Refere-se à tarefa de arar que se realiza com a enxada denominada
dawa ou diba. Em Sankaran, como não existe ouro nem diamantes nas
regiões de Kouroussa, Siguiri e Kankan, cidades vizinhas da Alta Guiné onde
se encontram estes ricos recursos, a agricultura é considerada o grande ouro
da comunidade. Cada chefe ou chefa tem a responsabilidade de motivar o
grupo ao qual lideram em situações diversas que implica em trabalhos
comunitários dentro e entre as aldeias. Por exemplo, se o caminho das aldeias
se desarma (devido às más condições climáticas de chuvas e tormentas
durante meses), os chefes das aldeias se põem a organizar a reparação da
mesma. Assim organizam-se em grupos: os maiores na organização, os
jovens ficam encarregados por buscar materiais e fazerem o trabalho físico,
as mulheres e jovens mulheres cozinham e trazem alimentos, e servem os
trabalhadores. No caso, quando uma pessoa que tem mais dinheiro quer
trabalhar sua terra em particular, pedirá ao chefe da aldeia para que organize
essa jornada de trabalho na terra com um grande grupo, que pode durar meses
de trabalho. Antes de começar a trabalhar na terra, a pessoa que "contrata" o
serviço oferece um animal para sacrifício.
(OULARE, 2022, p. 35 - tradução para português pela autora)

Esse ritmo é muito popular nos ballets, nos dunumbas de rua e nas aulas por

bailarinos de todo o mundo. Pode chegar a uma velocidade alta e com coreografias bem

elaboradas.

81

https://youtu.be/VVaYqPc049Y


No contexto das aulas, não se aprende dança africana ou qualquer outra

linguagem da dança em poucos encontros. Acessar esses lugares de fontes de saber é

fundamental enquanto base e princípios, pois aqui não estamos tratando apenas de gerar

experiências de momento, mas da possibilidade de erguer paisagens fundamentadas

com base e raízes firmes.

É um processo construtivo, ao qual o mestre Sekouba Oulare reforça a

importância de pessoas "novas", pouco a pouco se aproximarem e renovarem os

processos de ensino-aprendizagem. Isso abrange estudos através de prática prazerosa,

incluindo propostas de aulas que possam facilitar o acesso às memórias ancestrais. Ao

se criarem ambientes ritualizados e em coletivo entre os presentes, o corpo é disposto

numa proposta investigativa de movimentações que criam diálogos entre as técnicas das

danças mandèn e o estado corporal do(a) participante a fim de se desenvolver, pouco a

pouco, enquanto bailarino(a) das danças do oeste africano.

2.1 - História do ritmo KASSA, contada por Sekouba Oulare.

https://youtu.be/JEFLnfts8e8

2.2 - Ritmo KASSA com trio de dununs e djembe.

https://youtu.be/--T38F40V-Y

82

https://youtu.be/JEFLnfts8e8
https://youtu.be/--T38F40V-Y


2.3 - Solfejo do ritmo KASSA.

https://youtu.be/zZOuGku_gpc

2.4 - Solfejo solo de djembe do ritmo KASSA por Sekou Oulare.

https://youtu.be/c-cvkWi8dtU

2.5 - Solo de djembe do ritmo KASSA por Sekou Oulare.

https://youtu.be/9dfMWCbp-7E

2.6 - KASSA: Dança por Djanko Camara e Solfejo rítmico por Sekou Oulare.

https://youtu.be/kcH6PCv0uJY

83

https://youtu.be/zZOuGku_gpc
https://youtu.be/c-cvkWi8dtU
https://youtu.be/9dfMWCbp-7E
https://youtu.be/kcH6PCv0uJY


- Ritmo 3: MENDIANI

O ritmo mendiani é originário da Guiné, surgiu dentro da região de Sankaran
e remete à etnia malinke. A palavra mendiani está formada pelas sílabas: Min
(onde) e Diani (rico). O Mendía refere-se a uma pessoa amada, Ni é um
diminutivo. Tradicionalmente, cada aldeia contava com uma ou duas
bailarinas que representavam este ritmo, chamadas Bundjani. A palavra
bundja seria um pequeno bebê, algo muito apreciado de afeto e cuidado,
representando algo muito amado. As bundjanis são selecionadas por terem
uma graça especial e um vínculo com a música e a dança. São preparadas por
anciãs ex bundjanis conhecedoras "dos segredos". São respeitadas pela
comunidade pois representam a aldeia em diversas festividades. As bundjanis
tem muita proteção, ao qual os malinkés chamam de grigri e podem
participar como convidadas em casamentos e celebrações para honrar pessoas
importantes. Estas meninas seriam oficialmente bundjanis, contando que
seriam virgens, uma vez que se casam e perdem a virgindade, deixam de
dançar enquanto bundjanis nas cerimônias. Por isso, suas idades de 8 a 17
anos. Por serem tão valorizadas, protegem-se com grigri - estes
medicamentos tradicionais mantêm as meninas protegidas de más energias, já
que estão expostas como artistas estarão protegidas de todo mau olhado
durante o momento que estão dançando.
A cerimônia de Mendiani se inicia quando as bundjanis (previamente
vestidas e adornadas de maneira especial, algumas vestidas de máscaras
inclusive) entram no Bara, que é uma praça com uma árvore ao qual se
reúnem para realizar suas cerimônias. Toda a aldeia se reúne à espera das
meninas, e então os músicos começam a tocar. As meninas entram na
cerimônia nos ombros de um wara ba (que quer dizer, grande tigre). Os wara
ba são homens que levam as bundjani no alto (sobre seus ombros) como
meninas muito apreciadas, pois são o orgulho de sua aldeia. Toca-se o ritmo
Djagba, ritmo muito popular. O djembefola (músico tocador de djembe, que
faz o djembe falar) acompanha esta entrada tocando. Todos dão volta no bara
cantando. Logo os waraba baixam as meninas de seus ombros e começam a
tocar mendiani e os passos vão sendo marcados e trocados junto ao ritmo,
com muitas variações do próprio ritmo. Quando a cerimônia está avançada e
quente no sentido de estado festivo, a bundjanis fazem acrobacias, muitas das
quais com a companhia dos waraba que cuidam e acompanham em suas
habilidades e dançam com elas. Podemos escutar diversas versões do
mendiani, ao qual tem sua origem em Sankaran e foi até Kouroussa.
Continuou sua viagem por mais aldeias transformando-se, mas sendo sempre
o ritmo mendiani. No mais, a celebração de onde todo o povo se reúne, são
realizados encontros também de diferentes bundjanis de cada aldeia, para
encontro e mostra de suas danças. (OULARE, 2022, p. 53 - tradução para o
português pela autora)

Compreender a história dos ritmos é conhecer um pouco das histórias do povo

mandèn. Nos coloca numa responsabilidade para com os fundamentos, incluindo o

respeito à cultura e suas histórias. Neste processo, contribui não somente com a

disseminação de saberes que não estão escritos nos livros, mas como isso dialoga, se

instala, através do recurso das aulas de dança. E o quanto isso se desenvolve por meio

84



da arte da dança e da música, e as paisagens que se constroem a partir do contexto das

aulas.

Todas as danças mandèn têm suas origens e contexto nos territórios de onde

vêm. E cada uma delas, dentro do contexto tradicional cotidiano do oeste africano,

foram inseridas pelos ballets que, embora recriem, mantêm algo que lhes é próprio.

Então, assim podemos dizer que, no geral, todas as danças mandèn estão associadas a

ritmos específicos. Os movimentos se reconfiguraram em passos de dança. A maneira

que se movem se relaciona diretamente com sua origem. Há, portanto, uma linguagem

que é universal dentro do território mandèn, mas há também suas especificidades que se

referem a determinado ritmo/música/dança. E isto só o tempo, a prática, é capaz de

desenvolver enquanto corpo bailarino mandèn.

No que tange aos processos de ensino e aprendizagem das danças mandèn no

contexto diaspórico, devemos levar em conta seus ensinamentos, examinando dinâmicas

e aproximações que recuperem ou recriem sentidos comunitários. Os caminhos para

construção de saberes afro referenciados, para além de serem uma modalidade munida

de suas técnicas, associam-se a esses fundamentos que, como fala Alexandra Alencar

(rainha do Maracatu Arrasta Ilha - Florianópolis, SC), “nos ensinam a ser”. Valores

preciosos inerentes a formas de se relacionar com a vida, a exemplo da senioridade, um

princípio intrínseco à África e às práticas de matriz africana, que valorizam e respeitam

os saberes das pessoas mais velhas. “Um velho é como um baobá… é muito triste

quando morre uma pessoa de mais idade na cultura africana, pois é como se tivesse ido

parte da história de um povo” (em conversa com o senegalês Modou Diatta, 2012). É a

partir dessa relação com os mestres(as) que se organizam as práticas de saber.

Os momentos de independência e pós-colonial, nos quais essas histórias
imperiais continuam a ser vivamente retrabalhadas, são necessariamente,
portanto, momentos de luta cultural, de revisão e de reapropriação. Contudo,
essa reconfiguração não pode ser representada como uma "volta ao lugar
onde estávamos antes", já que, como nos lembra Chambers, "sempre existe
algo no meio". Esse "algo no meio" [...] o exemplo de uma diáspora moderna.
(HALL, 2003, p. 35)

De acordo com Hall, há de se considerar o contexto local, e o processo de

transformação implícito na disseminação desses fazeres, além dos arranjos necessários

relativos a como se apresenta e como articular esses conteúdos nos contextos da aula de

85



dança. Estes devem, por sua vez, compreendê-las enquanto processo de reconstrução de

saberes, com base em valores e histórias tão presentes na cultura brasileira, mas que

ainda são invisibilizadas, marginalizadas e inseridas num contexto de resistência de

lutas diárias para sua existência e permanência.

3.1 - História do ritmo MENDIANI, contada por Sekouba Oulare.

https://youtu.be/OIq84DXt1uI

3.2 - Ritmo MENDIANI com trio de dununs e djembe.

https://youtu.be/KzPtyc2tzIc

3.3 - Solfejo do ritmo MENDIANI: djembe e dundun.

https://youtu.be/1u6rNXoEAeM

3.4 - Solfejo solo de djembe do ritmo MENDIANI por Sekou Oulare.

https://youtu.be/QQt3WgxzKM4

86

https://youtu.be/OIq84DXt1uI
https://youtu.be/KzPtyc2tzIc
https://youtu.be/1u6rNXoEAeM
https://youtu.be/QQt3WgxzKM4


3.5 - Solo de djembe do ritmo MENDIANI por Sekou Oulare.

https://youtu.be/FdKIG8RQVxg

3.6 - MENDIANI: Dança por Djanko Camara e solfejo rítmico por Sekou

Oulare.

https://youtu.be/-v1PIPiZL7U

5.4 CONCLUSÃO DO CADERNO

Este material traz uma noção da quantidade e complexidade de conteúdos

presentes na cultura dos povos africanos. A organização proposta dos links dos vídeos –

expor/escutar as histórias dos ritmos contadas pelo mestre Sekouba (ou outro mestre de

contato), mostrar os ritmos tocados com os instrumentos específicos e em conjunto na

sua polirritmia (dununs e djembes), bem como instrumentos solos e os solfejos através

da voz e sincopado aos passos de dança por Djanko Camara (ou outro/a dançarino/a) –

contribuem para uma noção técnica a tornar essa estrutura presente e facilitadora

enquanto ensino e aprendizado em culturas não africanas. Tal procedimento veio a partir

da minha vivência pessoal com mestres(as) e com a cultura mandén. De início, me

aproximei desses fazeres enquanto bailarina afro, através do “sentir” essas danças em

sua potência, imersa em experiências vividas. Posteriormente, após muitos anos, quando

da chegada, firmamento e desenvolvimento dos estudos desses ritmos tradicionais em

Florianópolis por percussionistas, a atenção se voltou com maior propriedade aos ritmos

específicos, também por bailarinos(as) afro mandèn, em pesquisa. Uma das ações que

impulsionou a atenção para a escuta corporal mais aberta dos ritmos foi observar os(as)

87

https://youtu.be/FdKIG8RQVxg
https://youtu.be/-v1PIPiZL7U


mestres(as), os quais, quando muitas das vezes um(a) bailarino(a) perdia o “tempo” da

dança ou passo, apontavam ou paravam de tocar e começavam a solfejar os ritmos como

forma facilitadora de se compreender a dança totalmente vinculada ao ritmo. Nesse

momento (de solfejos), toda uma estética e poética de sonoridades acontecia nas aulas

com as nuances das vozes solfejadas, cada voz representando um instrumento, mas

compondo um todo, nos trazendo “um chão” para que a dança pudesse acontecer, a se

compreender determinado ritmo junto à corporalidade dessa linguagem. A música

atravessa o corpo que dança.

Por sua vez, essa compreensão através de solfejos, ritmos e danças mandèn

reforça suas existências e saberes em territórios para além da África, e contribui desta

forma não somente para a disseminação de conhecimentos africanos, mas também para

a desmistificação de saberes cristalizados da cultura dominante ocidental. Assim,

possibilita-nos cruzos e possibilidades de reconfigurações e reflexões sobre os saberes

em dança. Também contribui para os estudiosos das danças mandingas, mostrando-lhes

através da prática suas importâncias, pontuando ritmos e proposições metodológicas

para o aprendizado das danças na linguagem mandèn, tão fundamentais para seu

desenvolvimento. Sempre é um prazer estar junto aos mestres e mestras da cultura

mandèn.

5.5 REFERÊNCIAS DO CADERNO

OULARE, Sekouba. Viaje a La Historia de los ritmos malinkes. 1. edição.

Edição: Sabrina Farioli. Buenos Aires: Editorial Sube la Marea, 2022.

HALL, Stuart. Da diáspora: identidades e mediações culturais. Belo

Horizonte: UFMG, 2003.

MARTINS, Leda. Performances da oralitura: corpo, lugar da memória. Revista

do Programa de Pós-Graduação em Letras, Santa Maria, v., 25, p. 55-71, 2003.

88



6 CONSIDERAÇÕES FINAIS

Encerro este ciclo para iniciar um novo… Sempre digo que não escolhi dançar,

a dança que me escolheu. Eu comecei para nunca mais parar de dançar. E penso que,

onde faz sentido, é onde devemos permanecer. Mas, como toda causa tem suas

consequências, manter-me imersa a essas práticas e assumi-las enquanto um trabalho, o

que diz muito sobre minha/nossas vidas, minha/nossa ancestralidade, nos “obriga” (sim,

uma obrigação, de compromisso e leveza) a reconhecer os processos históricos que

dizem respeito a esses fazeres – dos processos de resistência da cultura de matriz

africana, não só no Brasil, como no mundo.

O Mestrado Profissional em Dança PRODAN me trouxe estudos de

complemento e reflexão profunda sobre meus fazeres em dança/vida. Ampliou as

possibilidades de pensar o meu lugar enquanto artista da dança, bailarina intérprete,

educadora social e professora de forma consistente com aulas teóricas e práticas. A

UFBA foi um lugar de escolha certeiro por estar localizada num estado (Bahia) de

princípios e histórias afro, e do simples perceber de que a UFBA, mesmo sabendo das

dificuldades, oferece uma sala de dança munida de instrumentos de percussão, com

músicos percussionistas efetivos, à disposição do corpo docente e educandos. Sinto,

neste processo, que preciso passar mais uma jornada em Salvador (por ser um dos

berços da cultura afro), mas também questiono formas de sustentabilidade em arte que

possibilitem a auto suficiência e manutenção dos pesquisadores artistas fora de seus

territórios, como o incentivo e acesso à bolsas de estudo. Também é importante que se

façam presentes o fomento à pesquisas de temas dessa relevância (em danças de matriz

africana) que sejam ocupadas e expandidas em demais territórios, como no sul do

Brasil, por exemplo.

No momento presente, sou grata e me dedico a dar continuidade rumo ao

fechamento deste ciclo do mestrado PRODAN.

89



Figura 46 - Axé!!!
Fonte: arquivo da autora, 2013.

90


	2437cc896e57fb025fcaf9ea5b6c6994483e1413441047495e667024ad8e892d.pdf
	b23b3979c093cef7db57171562c0128d8462a8a82f589f660e9d7ce6e5665fa2.pdf
	Dissertação_Correção_pós_defesa. Simone Fortes revisado e formatado LIMPO 3.docx

	Sistema de Bibliotecas da UFBA
	96e95ca757b2375c89e31540dd795752b6c989d6e8d07a138d15bb29f195f99b.pdf

	2437cc896e57fb025fcaf9ea5b6c6994483e1413441047495e667024ad8e892d.pdf
	b23b3979c093cef7db57171562c0128d8462a8a82f589f660e9d7ce6e5665fa2.pdf


