
UNIVERSIDADE FEDERAL DA BAHIA
FACULDADE DE COMUNICAÇÃO
HABILITAÇÃO EM JORNALISMO

IASMIN DA CRUZ SANTOS

DO NEGRO É LINDO (1971) AO NADA COMO UM DIA APÓS O OUTRO DIA 
(2002): A INFLUÊNCIA DE JORGE BEN JOR NAS OBRAS DE RACIONAIS MC’S

SALVADOR
2025



IASMIN DA CRUZ SANTOS

DO NEGRO É LINDO (1971) AO NADA COMO UM DIA APÓS O OUTRO DIA 
(2002): A INFLUÊNCIA DE JORGE BEN JOR NAS OBRAS DE RACIONAIS MC’S

Monografia do Trabalho de Conclusão de Curso 
apresentada à Faculdade de Comunicação da 
Universidade Federal da Bahia, como requisito para a 
obtenção do grau de bacharel em Comunicação Social 
com Habilitação em Jornalismo.

Orientadora: Prof.ª Drª Ohana Boy Oliveira.

SALVADOR
2025





AGRADECIMENTOS

Há um provérbio iorubá que proclama: “Se posso colocar-me de pé, é 

porque minhas costas estão apoiadas em minhas ancestrais”. Nesse momento 

único e especial não poderia deixar de agradecer a benção e a proteção daqueles 

que construíram os caminhos para que eu pudesse chegar até aqui hoje, afinal, não 

é fácil e simples ser a primeira pessoa da família a ingressar na universidade.

Minha querida mãe, Maria Eunice dos Santos Gama, construiu um lar rígido 

e disciplinador, mas acima de tudo amoroso, fazendo sacrifícios na vida para 

proporcionar para mim as oportunidades que ela não teve e nunca sonhou que seria 

possível para alguém da nossa família. Obrigada por, mesmo não entendendo o 

porquê eu escolhi seguir os meus sonhos, me apoiar e confiar na minha capacidade. 

Junto à minha irmã Cida, elas me deram o apoio que conseguiram para que eu não 

sucumbisse ao longo desses quatro anos acadêmicos.

Dedico essa conquista à vó Isa, dona de toda alegria, otimismo e amor do 

mundo. Ela deixou esse mundo poucos dias antes da defesa deste trabalho, mas 

todo seu carinho e legado permanece vivo na vida de cada um que ela se fez 

presente. 

Abraço e agradeço também a oportunidade de ter tido encontros tão 

afetuosos nesse espaço. Não tenho como não agradecer aos amigos pela parceria 

inquebrável, pelos choros compartilhados e pelas alegrias vividas dentro e fora da 

universidade. À Gláucia, Marcela, Breno, Jaquellyne, Ítalo, João Pedro, Matheus 

Vilas, Matheus Duarte, Brenda e Mariana: que felicidade termos nos cruzado pela 

vida.

Agradeço também à minha orientadora, Ohana Boy, por trazer sempre 

novas ideias às minhas discussões e por sanar com paciência, atenção e 

humanização as dúvidas e medos que foram surgindo ao longo da escrita desse 

projeto. Obrigada por seu incentivo e animação constante em ver este projeto 

tomando forma. 

Por fim, agradeço também aos mestres que sempre estiveram presentes na 



minha vida através das obras que me fizeram ter orgulho da minha identidade, da 

minha história e do que somos capazes de alcançar: Jorge Ben Jor e Racionais 

MC’s. Vocês transformaram as vidas de muitas pessoas negras no Brasil.



EPÍGRAFE

“Minha música suburbana urbana com raízes africanas e oriental com ligeiro toque 

universal” — Jorge Ben Jor1

E o risco que assumimos aqui é o ato de falar 
em todas as implicações. Exatamente porque 
temos sido falados, infantilizados (ifans é 
aquele que não tem fala própria, é a criança 
que se fala na terceira pessoa, porque falada 
pelos adultos) que neste trabalho assumimos a 
nossa própria fala. Ou seja, o lixo vai falar, e 
numa boa.

Lélia Gonzalez2

1 BEN JOR, Jorge. Irene Cara Mia. In: Sonsual [álbum]. Rio de Janeiro: Som Livre, 1984.
2 GONZALEZ, Lélia. Racismo e sexismo na cultura brasileira. In: Revista Ciências Sociais Hoje, 
Anpocs, 1984. p. 223-244.



RESUMO

O presente trabalho analisa a influência de Jorge Ben Jor nas obras do grupo 
Racionais MC's, abordando a arte como forma de resistência dos negros em 
diáspora e sua contribuição para a formação da negritude brasileira contemporânea. 
A pesquisa explora como o samba-rock de Ben Jor, com temas de resistência e 
negritude, se conecta com o Rap combativo dos Racionais, que retratam as 
dificuldades das periferias urbanas e o empoderamento negro. Utilizando os 
conceitos de identidade de Stuart Hall e as teorias de negritude de Kabengele 
Munanga, o estudo investiga as dimensões musicais, políticas e raciais dessas 
influências. A análise se concentra em dois períodos: os álbuns Negro é Lindo 
(1971) e África Brasil (1976) de Jorge Ben Jor, e Sobrevivendo no Inferno (1997) e 
Nada Como Um Dia Após o Outro Dia (2002) dos Racionais MC's. O trabalho 
discute a relação entre as produções artísticas, destacando como o Rap dos 
Racionais construiu uma narrativa de resistência que retoma elementos presentes 
nas canções de Ben Jor e como ambos são referências de resistência e de 
afirmação da identidade negra no Brasil.

Palavras-chave: Negritude; Identidade; Jorge Ben Jor; Racionais Mc’s; Estudos 

Culturais.



ABSTRACT

This paper analyzes the influence of Jorge Ben Jor on the works of the group 
Racionais MC’s, addressing art as a form of resistance for blacks in diaspora and its 
contribution to the formation of contemporary Brazilian blackness. The research 
explores how Ben Jor's samba-rock, with themes of resistance and black identity, 
connects with the combative rap of Racionais, which portrays the struggles of urban 
peripheries and black empowerment. Using Stuart Hall's concepts of identity and 
Kabengele Munanga’s theories of blackness, the study investigates the musical, 
political, and racial dimensions of these influences. The analysis focuses on two 
periods: the albums Negro é Lindo (1971) and África Brasil (1976) by Jorge Ben Jor, 
and Sobrevivendo no Inferno (1997) and Nada Como Um Dia Após o Outro Dia 
(2002) by Racionais MC’s. The paper discusses the relationship between the artistic 
productions, highlighting how Racionais' rap constructed a resistance narrative that 
draws on elements from Ben Jor's songs, and how both are references of resistance 
and affirmation of black identity in Brazil.

Keywords: Blackness; Identity; Jorge Ben Jor; Racionais MC’s; Cultural Studies.



SUMÁRIO

INTRODUÇÃO 8

1. DESVENDANDO A IDEIA DE CULTURA 12

1.1. EM BUSCA DA IDENTIDADE NEGRA NA CULTURA PÓS-MODERNA 14

1.2. O ATLÂNTICO NEGRO E A MUSICALIDADE NEGRA 18

2. JORGE BEN E SUA PRODUÇÃO ARTÍSTICA 21

2.1. A CRIAÇÃO DO SAMBA-ROCK NO CONTEXTO DITATORIAL 23

2.2. OS BAILES BLACK NA DÉCADA DE 1970 24

2.3. “ESSE NEGRO LINDO SOU EU” 27

2.4. O ÁFRICA BRASIL E A ÁFRICA NO BRASIL: A HERANÇA NO OUTRO LADO 

DO ATLÂNTICO 32

3. O NEGRO DRAMA DOS RACIONAIS MC’S 37

3.1. A CHEGADA DO MOVIMENTO HIP-HOP NO BRASIL 37

3.2. AS INFLUÊNCIAS DE BEN JOR NO SOBREVIVENDO NO INFERNO (1997)39

3.3. AS INFLUÊNCIAS DE BEN JOR NO NADA COMO UM DIA APÓS O OUTRO 

DIA (2002) 43

4. CONCLUSÃO 47

5. ANEXOS 49

REFERÊNCIAS 54



INTRODUÇÃO

Este trabalho surgiu do interesse pessoal em estudar sobre artistas que me 

formaram politicamente, mesmo sem eu perceber, e que estiveram presentes 

narrando várias fases da minha vida, das derrotas às vitórias. As canções, com 

críticas políticas, chegaram na minha vida muito antes de qualquer matéria que a 

escola ou a faculdade poderiam prover para mim.

Quando as dificuldades e as angústias provocadas pelo racismo, pela 

pobreza, por todas as mazelas que atravessavam (e atravessam) a minha vida 

apareciam, eram Racionais Mc’s que estava tocando na minha playlist verbalizando 

que qualquer pessoa negra nesse país, que passava por essas mesmas 

dificuldades, não poderia abaixar a cabeça e desistir de lutar.

Quando eu precisava de outra perspectiva, que me fizesse acreditar que ser 

uma pessoa negra não é apenas sofrimento, derrotas e traumas, era Jorge Ben Jor 

que cantava que:
[…] Só quero viver em paz e ser tratado de igual para igual, 

Pois em troca do meu carinho, do meu amor, 

Eu quero ser compreendido e considerado, 

E se for possível, também amado,  

Pois não importa o que eu tenho, 

E sim o que eu possa fazer com que eu tenho,  

Pois eu já não sou o que foram os meus irmãos,  

Pois eu nasci de um ventre livre, 

Nasci de um ventre livre do século XX,

Eu tenho fé, o amor e a fé no século XXI. 3

Jorge Ben Jor e Racionais Mc´s, artistas que pertencem a gerações 

diferentes, mas reivindicando os mesmos direitos com sonoridades distintas. No 

Brasil da década de 1960, as disputas político-ideológicas entraram nas letras das 

músicas em forma de protesto contra a ditadura civil-militar.

Em meio a esse cenário conturbado, surge no Rio de Janeiro a figura de um 

cantor e compositor negro que dialogava com todas as esferas da nova música que 

nascia. Esse músico que, nos anos de chumbo, cantava sobre as desigualdades, 

mas também cantava sobre as alegrias de estar com uma “nega”, torcendo pelo 

3 BEN JOR, Jorge. Charles Jr. In: Fôrça Bruta [álbum]. Rio de Janeiro: Philips, 1970.



Flamengo, falando sobre a beleza da negritude e como o povo preto merecia ser 

amado, admirado e respeitado, foi um dos responsáveis por oferecer uma narrativa 

diferente para o negro brasileiro.

25 anos depois, na zona sul paulistana, surgia um quarteto de rap 

independente, formado por Mano Brown, Edi Rock e Ice Blue, além do DJ e produtor 

KL Jay. Esse grupo relatava a vida nas periferias das grandes cidades brasileiras, 

ressaltando o cotidiano marcado pelo racismo e pela violência policial do “negro 

drama”, mas também enaltecendo a cultura preta e a força da negritude, construindo 

um empoderamento periférico.

Ao ouvir a discografia de Racionais é possível reconhecer os samples que 

eles se apropriaram das músicas de Ben Jor. Logo no primeiro álbum de estúdio do 

grupo, o Raio X do Brasil (1993), na música de abertura “Fim de semana no Parque”4 

é utilizado samples de duas músicas de Jorge Ben: “Frases” (1967)5 e “Domingas” 

(1969)6. Já no álbum mais famoso do grupo, o Sobrevivendo no Inferno (1997), os 

Racionais já iniciam cantando a música de Ben Jor, Jorge da Capadócia (1975)7, 

canção que é a musicalização de uma tradicional oração a São Jorge, um dos 

santos católicos também cultuado nas religiões de matrizes africanas. 

Também na introdução do principal trabalho da maturidade dos Racionais, o 

Nada Como Um Dia Após o Outro Dia (2002) recupera-se a letra de “Charles Junior”8

, canção de Jorge Ben de 1970, na música “Vivão e vivendo”9. Outro exemplo é a 

música “Chove Chuva”10 que foi sampleada para construção da música “Tá na 

Chuva” (2009)11. O rapper Mano Brown, integrante do grupo, é fã confesso de Jorge 

Ben e sempre ressalta a representatividade da negritude do cantor na construção da 

sua carreira.

Em uma entrevista com a jornalista e escritora Kamille Viola, em 2019, 

Brown conta que gostava do som dos artistas norte-americanos negros, mas não 

entendia as letras: “Contudo, eu entendia o que o Jorge falava”. Em 2010, Jorge Ben 

4 RACIONAIS MC'S. Fim de semana no parque. In: Raio X do Brasil [álbum]. São Paulo: Zimbabwe, 
1993.
5 BEN JOR, Jorge. Frases. In: O Bidú: Silêncio no Brooklin [álbum]. Rio de Janeiro: Philips, 1967.
6 BEN JOR, Jorge. Domingas. In: Jorge Ben [álbum]. Rio de Janeiro: Philips, 1969.
7 BEN JOR, Jorge. Jorge da Capadocia. In: Solta o Pavão [álbum]. Rio de Janeiro: Philips, 1975.
8 BEN JOR, Jorge. Charles Jr. In: Fôrça Bruta [álbum]. Rio de Janeiro: Philips, 1970
9 RACIONAIS MC'S. Vivão e Vivendo. In: Nada como um Dia após o Outro Dia [álbum]. São Paulo: 
Cosa Nostra, 2002.
10 BEN JOR. Jorge. Chove, chuva. In: Samba Esquema Novo [álbum]. Rio de Janeiro: Philips, 1963.
11 RACIONAIS MC'S. Tá na Chuva. In: Tá na Chuva [álbum]. São Paulo: Zimbabwe, 2009



regravou sua canção “Ponta de Lança Africano (Umbabarauma)”12, a primeira faixa 

do álbum África Brasil (1976), com Mano Brown. Além disso, Mano Brown também 

homenageou seu ídolo nos nomes de seus filhos: seu filho mais velho se chama  

Jorge e seu filha Domênica, uma das variações que Ben Jor usa em suas músicas 

para falar de sua esposa Domingas.

Diante de inúmeras referências, é possível observar que são gerações 

diferentes, cantando sobre raça, reivindicando os mesmos direitos, mas sempre 

colocando o negro enquanto protagonista da sua própria história. Do samba-rock 

com orgulho racial ao rap com postura afrontosa e combativa. É sobre esse aspecto 

que essa proposta de monografia se voltará. Neste trabalho, analisarei de que forma 

se dá a influência de Jorge Ben Jor nas obras de Racionais Mc’s e a partir disso 

refletir sobre as construções identitárias do povo negro brasileiro, utilizando o 

conceito de identidade e representação de Stuart Hall.

As questões referentes às identidades negras que foram encontradas nas 

obras dos dois artistas serão problematizadas sob a ótica dos Estudos Culturais, à 

luz do conceito de identidade discutido por Stuart Hall e das teorias de negritude 

desenvolvidas pelo antropólogo brasileiro-congolês Kabengele Munanga na obra 

Negritude: usos e sentidos (1986). Aqui, a ligação entre o samba-soul leve de Ben 

Jor e o rap duro dos Racionais serão apresentados a partir de letras das músicas, 

sonoridades como samples, entrevistas e documentários que ressaltem essa 

influência.

Como a obra de Jorge é muito vasta, optei por um recorte entre as décadas 

de 1960 e 1970, mais precisamente entre os discos “Negro é Lindo” de 1971 e 

“África Brasil” de 1976. Esse período foi selecionado por representar, de um lado, o 

momento em que estava se formando a MPB, e, de outro lado, a consolidação da 

estética musical do artista que tem na sua centralidade a identidade negra. Já a 

influência na construção das obras de Racionais será analisada a partir dos dois 

álbuns principais do grupo: o “Sobrevivendo no Inferno” (1997), e o “Nada Como Um 

Dia Após o Outro Dia” (2002).

Essa monografia está dividida em 3 capítulos. No primeiro capítulo discuto o 

conceito de cultura no contexto da pós-modernidade, e sua ligação com a identidade 

e a musicalidade negra. Em seguida, abordo as produções artísticas de Jorge Ben 

12   BEN JOR, Jorge; BROWN, Mano. Ponta de lança africano (Umbabarauma). In: África Brasil 
[álbum]. 2010.



Jor durante o boom dos Bailes Black, sua inovação musical com o samba-rock e a 

importância de seus 2 principais álbuns que tem na centralidade a valorização da 

negritude diaspórica. Já no terceiro capítulo aponto como essas produções de Ben 

Jor influenciaram as 2 principais obras do grupo Racionais Mc’s e as suas 

particularidades no movimento hip-hop na América Latina. Por fim, demonstrarei as 

conclusões dessa pesquisa árdua, apresentadas a partir das metodologias 

propostas.



1. DESVENDANDO A IDEIA DE CULTURA

Os primeiros teóricos a trabalharem com a cultura desenvolveram estudos a 

respeito da produção e das manifestações artísticas, principalmente as literárias. 

Foram estes que deram início a uma transformação que se refletiu no conceito de 

cultura, contribuindo para o aumento da importância deste nas ciências humanas e 

na sociologia, em particular.

Cultura é um termo com difícil definição, por conta das suas disputas 

políticas e simbólicas. Em “The Uses of Literacy: Aspects os Working Class Life” 

(HOGGART, 1957) desperta uma leitura “crítica prática” sobre a “cultura de massa”, 

analisando práticas culturais da classe trabalhadora buscando sentido nos 

significados e valores da vida comum desse grupo.

Em contraponto do que a escola de Frankfurt – principalmente Theodor W. 

Adorno, Max Horkheimer – propunha com postulações sobre a “alienação” das 

massas através da Indústria Cultural, Hoggart apresentou nos seus estudos as 

potencialidades de resistência das classes populares no processo de recepção de 

conteúdo midiático, principalmente artístico. Essa compreensão deixa de lado um 

caráter polarizado e determinista contido em um sistema dualista de “alta cultura 

dominante/baixa cultura dominada”, argumento ainda muito utilizado para 

desvalorizar as produções artísticas negras com o rap, o funk e suas composições a 

um status de “sem cultura”.

Raymond Williams, contemporâneo e colega de Hoggart, traçou a trajetória 

do que se entende como cultura desde o século XVIII e as transformações do seu 

conceito, analisando a história literária e conectando-a à investigação social. Ele 

comenta em “Cultura e Sociedade”, que a cultura:
Significara, primordialmente, “tendência de crescimento 
natural”, e, depois, por analogia, um processo de treinamento 
humano. Mas esse último emprego, que implicava, 
habitualmente, cultura de alguma coisa, alterou-se no século 
dezenove, no sentido de cultura como tal, bastante por si 
mesmo. Veio a significar, de começo, “um estado geral ou 
disposição do espirito”, em relação estreita com a concepção 
de perfeição humana. Depois passou a corresponder a “estado 
geral de desenvolvimento intelectual no conjunto da 
sociedade”. Mais tarde, correspondeu a “corpo geral das artes”. 
Mais tarde ainda, ao final do século, veio a indicar “todo um 
sistema de vida, no seu aspecto material, intelectual e 
espiritual. (WILLIAMS, 1969, p.18.)

Essas modificações na concepção de cultura conduziram um espaço no 



meio das ciências sociais, do qual emergiu uma nova área de estudos e práticas 

intelectuais conhecidos como Estudos Culturais. Mesmo apresentando a cultura 

como o objeto central, defini-la não é o foco principal, pelo contrário, o estudo das 

práticas culturais não apresenta uma definição do conceito em questão, respeitando 

a sua complexidade.

Ao invés de uma ideia universal, os Estudos Culturais apresenta-se como 

uma área de convergência de interesse. Assim, uma definição de cultura útil a esse 

trabalho, se localiza no somatório de significados e descrições as quais as diversas 

sociedades imprimem seu sentido, refletindo as experiências comuns dos indivíduos 

que delas participam, sendo construída coletivamente, dentro dos seus limites.

Escolher essa vertente de análise implica em não atribuir ao cultural apenas 

o papel de reflexo ou vestígio do político, social ou econômico. Pelo contrário, é 

considerar a relevância das práticas, sentidos e valores, que emergem das 

diferenças entre indivíduos e grupos e pelos meios que estes lidam com o contexto 

social e histórico que estão inseridos (BARBERO, 1997).

Dessa forma, a cultura está ligada às representações individuais dos 

agentes, que articulam esferas da atividade humana, principalmente as maneiras 

que diferentes grupos sociais constroem os significados ao seu redor, como se 

colocam como indivíduos ativos, como se identificam e se distinguem, como forjam 

seu sentimento de pertencimento a lugares e como cultivam valores que permeiam 

sua experiência cotidiana (CERTEAU, 1994). Assim, manifesta as maneiras que 

indivíduos ou grupos afirmam e reafirmam as suas vivências e existência. As 

representações são responsáveis pela apreensão e estruturação da vida social. 

Logo, as representações culturais se esbarram no campo das disputas, tensões e 

conflitos.

Considerar que cultura envolve poder e consequentemente disputa política, 

leva em consideração que para isso ela produz e reproduz assimetrias e 

contradições nas capacidades e potencialidades dos indivíduos e grupos na 

definição e satisfação das suas necessidades. Isso é resultado de processos 

intimamente ligados à ordem social, como por exemplo, as formações de classe, 

estruturação racial, as divisões sexuais e de gênero, entre outras. A cultura do rap, 

por exemplo, não deixa de lado isso, pelo contrário, evidenciam tais conflitos de 

maneira mais direta e explícita possível (OLIVEIRA, 2015 e KELLNER, 2001).

Diante disso, nesse sistema cultural emergem novos sistemas simbólicos, 



construindo identidades relacionadas aos padrões hegemônicos e também 

identidades combativas a esses padrões. Mas mesmo com uma homogeneidade 

cultural, promovida por um mercado e uma industrialização capitalista que tenta 

abranger todo o Ocidente13, a globalização produz diferentes resultados no mundo e 

consequentemente diferentes posições identitárias.

1.1. EM BUSCA DA IDENTIDADE NEGRA NA CULTURA PÓS-MODERNA

A concepção de sujeito da pós-modernidade, o sujeito pós-moderno, nas 

palavras de Stuart Hall (2006), está baseada no pensamento de que a identidade 

torna-se uma “celebração móvel”. O sujeito pós-moderno é um sujeito em constante 

mudança, composto de várias identidades e assumindo-as em diferentes momentos. 

Ou seja, o sujeito da pós-modernidade não é um sujeito de essência, acabado, 

finalizado em si mesmo, mas sim um sujeito que se constroi a cada interação e 

sociabilização:
O sujeito pós-moderno, conceptualizado como não tendo uma 
identidade fixa, essencial ou permanente. A identidade torna-se 
uma “celebração móvel”: formada e transformada 
continuamente em relação às formas pelas quais somos 
representados ou interpelados nos sistemas culturais que nos 
rodeiam. E definida historicamente, e não biologicamente. O 
sujeito assume identidades diferentes em diferentes momentos, 
identidades que não são unificadas ao redor de um “eu” 
coerente (HALL, 2006, p. 2).

A identidade, de acordo com Hall, é maleável e construída com o 

decorrer do tempo e no ambiente. Toda identidade é uma construção simbólica. Por 

exemplo, a identidade não surge apenas por causa de fenótipos específicos a partir 

do momento que uma pessoa negra nasce. Ela é relacionada a historicidade desse 

grupo, na maneira como eles irão ser socializados, as particularidades da conjuntura 

e como as apresentarão em seu contexto cultural. A experiência identitária de ser 

negro no Brasil não é a mesma que nos Estados Unidos ou há 50 anos atrás. Elas 

são construídas e mutáveis, de acordo com seus contextos e relações sociais. 

13 A escolha de usar o termo "Ocidente" neste trabalho parte de uma perspectiva que considera o 
Brasil como um país influenciado por valores, práticas e estruturas socioculturais derivados de 
tradições coloniais e eurocêntricas. No entanto, há debates acadêmicos que problematizam essa 
categorização, destacando o Brasil como parte do Sul Global, com especificidades que o diferenciam 
do que tradicionalmente se entende por "Ocidente". Para aprofundar essa discussão: QUIJANO, 
Aníbal. Colonialidade do poder, eurocentrismo e América Latina. In: Revista Sociedade e Estado, 
2000.



A reconfiguração de uma identidade atravessa diferentes esferas, narrativas 

e percursos temporais. No Brasil, o próprio Movimento Negro Unificado (MNU)14 foi 

um exemplo de construção de contra-narrativas, tirando a identidade negra da 

construção simbólica de branqueamento e re-configurando para um resgate das 

ancestralidades africanas. 

Observar atentamente esses aspectos, compreendendo-os enquanto contra-

lugares de atuação, é relevante no sentido de analisar a construção de uma 

identidade baseada em parâmetros e demandas diferentes dos moldados pela 

hegemonia discursiva. Segundo Hall: 
É precisamente porque as identidades são construídas dentro e 
não fora do discurso que nós precisamos compreendê-las 
como produzidas em locais históricos e institucionais 
específicos, no interior de formações e práticas discursivas 
específicas, por estratégias e iniciativas específicas. Além 
disso, elas emergem no interior do jogo de modalidades 
específicas de poder e são, assim, mais o produto da marcação 
da diferença e da exclusão (HALL, 2006, p. 109).

Assim, o efeito discursivo, material e política das contra-narrativas 

contribuem para a elaboração de outras formas de identidade. O que ocorre, por 

exemplo, nas obras de Jorge Ben Jor e Racionais MC’s é justamente esse processo. 

As canções desses artistas rompem as narrativas fixadas pela branquitude, re-

configurando as identidades negras a partir de outra perspectiva, colocando o negro 

como protagonista da sua história e questionando a lógica ocidentalizada.

No Brasil, o racismo estrutural caracteriza-se como um dos principais 

organizadores das desigualdades materiais e simbólicas existentes no país, 

orientando modos de pensar, agir e interagir de grande parcela da população 

(ALMEIDA, 2019). Ou seja, ele se manifesta com uma função social específica: a 

estratificação racial e a reprodução do privilégio do grupo racial branco por meio de 

processos econômicos, culturais, políticos e psicológicos.

Reconhecer-se e colocar-se como negro, em uma sociedade racista como a 

brasileira, ainda é um processo frequentemente negado por boa parte da população 

negra do país. A dificuldade de aceitar-se – e ainda mais de orgulhar-se – ocorre 

14 O Movimento Negro Unificado (MNU) é uma organização social fundada no Brasil em 1978, com o 
objetivo de lutar contra o racismo e a discriminação racial, promovendo a valorização da cultura negra 
e o fortalecimento da identidade afro-brasileira. O MNU surgiu em um contexto de repressão política 
da ditadura militar, mas também em resposta à necessidade de um movimento negro unificado que 
fosse capaz de enfrentar a opressão racial no país. O movimento tem sido fundamental na formação 
de um ativismo negro contemporâneo no Brasil, influenciando tanto a luta por igualdade racial quanto 
as discussões sobre a identidade negra no contexto nacional.



pelo fato de que quase tudo que é associado às palavras negro e preto, e, óbvio, à 

cultura dessa população, sempre são postos em graus de conotações negativas.

Para a teórica Neuza Santos Souza, em Tornar-se Negro (1983), ser negro 

é:
[...] tomar consciência do processo ideológico que, através de 
um discurso mítico acerca de si, engendra uma estrutura de 
desconhecimento que o aprisiona numa imagem alienada, na 
qual se reconhece. Ser negro é tomar posse dessa consciência 
e criar uma nova consciência que reassegure o respeito às 
diferenças e que reafirme uma dignidade alheia a qualquer 
nível de exploração. Assim, ser negro não é uma condição 
dada, a priori. É um vir a ser. Ser negro é tornar-se negro” 
(SOUZA, 1983, p.77 ).

Assim, o racismo reduz o negro a um ser homogeneizado e esvaziado, 

estereotipando o sujeito negro a um único perfil, seja na música, na dança, nos 

gostos e em seus discursos. Como se a compreensão da negritude de um indivíduo 

negro fosse a de todos os outros e como se a pluralidade fosse um direito apenas 

das pessoas brancas.

O conceito de negritude nasce, segundo Kabengele Munanga (1988), ainda 

na época da colonização do continente africano pela Europa, a partir do momento 

em que o negro percebe que não é visto apenas como diferente por conta de 

características fenotípicas, mas também é tratado como uma raça diferente, uma 

subespécie humana. Para Munanga:

A negritude nasce de um sentimento de frustração dos 
intelectuais negros por não terem encontrado no humanismo 
ocidental todas as dimensões de sua personalidade. Nesse 
sentido, é uma reação, uma defesa do perfil cultural do negro. 
Representa um protesto contra a atitude do europeu em querer 
ignorar outra realidade que não a dele, uma recusa da 
assimilação colonial, uma rejeição política, um conjunto de 
valores do mundo negro, que devem ser reencontrados, 
defendidos e mesmo repensados. Resumindo, trata-se primeiro 
de proclamar a originalidade da organização sociocultural dos 
negros, para depois defender sua unidade através de uma 
política de contra-aculturação, ou seja, desalienação autêntica. 
(MUNANGA, 2012, p. 63).

Desse modo, o autor defende que negritude é a posição do negro ter orgulho 

de ser quem é, reconhecer a desigualdade que o permeia, ressignificando-a como 

“uma operação para desintoxicação semântica e de constituição de um novo lugar 

de inteligibilidade da relação consigo, com os outros e com o mundo”. 

A negritude traz a ideia de recusa ao embranquecimento cultural e de 

retorno às suas raízes. Sua finalidade, conforme Munanga (1986, p.44), é a 



afirmação e a reabilitação da identidade cultural, da personalidade própria dos povos 

negros.
Aceitando-se, o negro afirma-se cultural, moral, física e 
psiquicamente. Ele se reivindica com paixão, a mesma paixão 
que o fazia admirar e assimilar o branco. Ele assumirá a cor 
negada e verá nela traços de beleza e de feiura como qualquer 
ser humano “normal” (MUNANGA, 1986, p. 32).

A aceitação consciente de uma corporeidade negra, em que os atores 

insistem em realçar traços que a sociedade racista repudia, faz parte de um 

processo de autoconscientização que busca desarticular as marcas persistentes da 

escravidão do corpo discriminado. Com a afirmação Beniana do “Negro é lindo, 

negro é amigo, negro também é filho de Deus”15 ou o "Amo minha raça, luto pela cor, 

o que quer que eu faça é por nós, por amor”16, de Mano Brown, são realçados os 

detalhes que o racismo repudia.

Posto isso, as contribuições teóricas de Munanga na pesquisa auxiliam a 

análise de como é representada a negritude brasileira nessas obras musicais e quais 

as compreensões do negro sobre si, seu lugar no mundo moderno e dos outros 

indivíduos, mas não como processo e produto acabados.

O discurso sobre a identidade, produzido pela burguesia e a elite intelectual 

do país e influenciado pelas teorias raciais europeias e norte-americanas, começa a 

se estabelecer quando o Brasil deixa de ser colônia e passa a se constituir em uma 

nação, com a supressão do sistema escravocrata, em 1888.

Nesse contexto, o principal impasse para os pensadores foi colocar os ex-

escravizados negros como cidadãos. Os negros foram considerados os principais 

símbolos de degradação e atraso do país. A solução para isso, segundo Munanga 

(1986, p. 56), seria a proposta eugenista que visava não só o branqueamento 

nacional – de forma biológica, através da miscigenação – mas também o 

estabelecimento de uma cultura unificada, através da hegemonia cultural em 

conformidade com os padrões europeus. Segundo Muniz Sodré, nesse período:

[...] a ‘intelectualidade’ se recusava a valorizar o negro porque o 
negro era o escravo e o escravo era o trabalho, a camada 
inferior da população. A classe dominante repudiava essa face 
africana, escondia essa face como se escondem as mazelas, 
as coisas inconfiáveis, as máculas (SODRÉ, 1999, p. 15).

15 BEN JOR, Jorge. Negro é lindo. In: Negro é lindo [álbum]. Rio de Janeiro: Philips, 1971.
16 RACIONAIS MC'S. Jesus chorou. In: Nada como um Dia após o Outro Dia [álbum]. São Paulo: 
Cosa Nostra, 2002.



Assim, buscou-se unificar diferentes identidades presentes nessa “identidade 

nacional”, em construção, seguindo o ideário de branquitude. O que se almejou foi o 

embranquecimento físico e cultural do povo brasileiro, formado majoritariamente por 

pretos e pardos, para extinguir as raízes negras na construção do Brasil.

Essa questão permeia também o campo artístico, no que tange a exportação 

de cantores como representação de um brasileiro universal. Jorge Ben passou por 

esse processo, principalmente quando é colocado como símbolo de brasilidade 

tropical, e não de negritudes. Suas obras no exterior são classificadas como uma 

essência de Brasil que, apesar das mazelas e de seu passado sofrido, celebra a sua 

história com muito orgulho e festividades.

Já quando discorro sobre Racionais e hip-hop não quero enquadrar como 

um estilo musical, mas toda uma cultura potente que perpassa a música, a dança, a 

arte e a moda. Vale ressaltar que nesse tópico são enfatizados os aspectos 

contextuais e geracionais, pois a cultura hip-hop que nasceu em Nova York na 

década de 1970 não se configura da mesma forma no Brasil dos anos 1990 até hoje. 

Logo, o rap, estilo que faz parte desse cenário de cultura marginalizada do 

hip-hop, nasce também como uma forma de protesto e resistência contra-

hegemônica na indústria cultural. Nas palavras de Muniz Sodré (1998, p. 7): “[...] a 

resistência é um efeito da heterogeneidade cultural num mesmo território político”.

Classificações racistas como “música de favelado”, “música de periferia” e 

“música de bandidos” foram empregadas com frequência em relação a essas 

produções musicais feitas fora dos cânones aceitos pela mídia e crítica musical. 

Podemos pensar também nessa configuração que envolveu o samba (gênero 

musical inicial de Jorge Ben Jor), para analisar como esses dois gêneros de artistas 

negros se influenciaram através de gerações e são também o resultado de uma 

construção ancestral diaspórica.

1.2. O ATLÂNTICO NEGRO E A MUSICALIDADE NEGRA

O conceito de diáspora, segundo Paul Gilroy (2012), indica uma opção para 

se compreender as identidades “deslocadas” e o que foi produzido a partir disso.

[...] o conceito de diáspora pode oferecer alternativas reais para 
a inflexível disciplina do parentesco primordial e a fraternidade 
pré-política e automática. A popular imagem de nações, raças 
ou grupos étnicos naturais, espontaneamente dotados de 
coleções intercambiáveis de corpos ordenados que expressam 



e reproduzem culturas absolutamente distintas é firmemente 
rejeitada. Como uma alternativa à metafísica da “raça”, da 
nação e de uma cultura territorialmente fechada, codificada no 
corpo, a diáspora é um conceito que ativamente perturba a 
mecânica cultural e histórica do pertencimento. Uma vez que a 
simples sequência dos laços explicativos entre lugar, posição e 
consciência é rompida, o poder fundamental do território para 
determinar a identidade pode também ser rompido. (GILROY, 
2012, p. 18.)

O processo de retirada e escravização desses corpos, em um primeiro 

momento generalizou os povos desse continente, retirando algumas das 

especificidades e diferenças, assim, algumas de suas matrizes de identificação. 

Stuart Hall (2006), acrescentando reflexões ao conceito de Gilroy apresenta outras 

contribuições, indicando que a cultura negra é diaspórica também por se estabelecer 

de maneira contraditória, uma vez que em cada contexto diferente no mundo, negros 

e negras criam estratégias de identificação baseadas nas condições reais vividas por 

estes, ou seja, condicionadas e condicionantes de um certo habitus e estratégias 

que apesar de se diferirem, tendem a ter muitas coisas em comum. E isso se reflete 

na cultura e na musicalidade. Ritmos como o samba, o jazz, o blues, a Bossa Nova 

(em alguma medida) são movimentos ligados à manifestações e resistência das 

identidades, culturas e particularidades dos escravizados em diáspora nas 

sociedades americanas.

Neste sentido, Paul Gilroy cunhou o conceito de Atlântico negro como uma 

abordagem para analisar as complexas relações que se dão no âmbito das culturas 

negras interligadas pelo Oceano Atlântico, pensada a partir das suas influências 

mescladas pelos fluxos transnacionais e o que elas resultam em comum, durante a 

escravidão e atualmente sob a globalização.

Gilroy apresenta a produção musical negra diaspórica como o mais forte 

meio e prática de expressão de uma contracultura, um contradiscurso racial, 

enfatizando essa enquanto “arte performática”. Aqui, o sociólogo atribui importância, 

portanto, à análise não apenas do discurso falado, textual, mas também, e 

principalmente, da performance musical, que seria particularmente desenvolvida nas 

culturas negras atlânticas.

Para ele a experiência comum do Atlântico Negro é baseada na memória. O 

Atlântico Negro é uma articulação do passado, enraizada no sofrimento e na forma 

como as pessoas lidam com essa dor. E para ele, a melhor forma de expressão 

desse sofrimento era a música. No entanto, a música era mais do que apenas uma 



maneira de transformar a dor em prazer e mais do que uma reação à opressão. A 

música também carregava uma mensagem, um significado intelectual. Conforme o 

autor: 
O topos de indizibilidade produzido a partir de experiências dos 
escravos com o terror racial e reiteradamente representado em 
avaliações feitas no século XIX sobre música escrava tem 
outras importantes implicações. Ele pode ser utilizado para 
contestar as concepções privilegiadas tanto da língua como da 
literatura enquanto formas dominantes de consciência humana. 
O poder e o significado da música no âmbito do Atlântico negro 
têm crescido em proporção inversa ao limitado poder 
expressivo da língua [...] É importante lembrar que o acesso 
dos escravos à alfabetização era freqüentemente negado sob 
pena de morte e apenas poucas oportunidades culturais eram 
oferecidas como sucedâneo para outras formas de autonomia 
individual negadas pela vida nas fazendas e nas senzalas. A 
música se torna vital no momento em que a 
indeterminação/polifonia lingüística e semântica surgem em 
meio a prolongada batalha entre senhores e escravos. Esse 
conflito decididamente moderno foi resultado de circunstâncias 
em que a língua perdeu parte de seu referencial e de sua 
relação privilegiada com os conceitos” (GILROY, 2012, p. 160).

Desta forma, utilizando o conceito de Atlântico Negro, somos desafiados a 

questionar as noções de nacional e internacional, local e global, de origens e 

diáspora, criador e influência para repensar as relações em todo o oceano e trazer 

para as narrativas (e análises) mais da história de África e seus reflexos na 

musicalidade negra brasileira.

Esse conceito contribuirá para observarmos como as obras de Jorge Ben Jor 

e Racionais MC’s, a partir de seus períodos e singularidades históricas, expressaram 

seus contra-discursos, inverteram valores e estigmas racistas e fomentaram o 

processo de reconfiguração da identidade negra brasileira. Assim, no próximo 

capítulo, abordarei a trajetória artística de Jorge Ben Jor, analisando alguns 

momentos relevantes de sua carreira e principais obras.



2. JORGE BEN E SUA PRODUÇÃO ARTÍSTICA

Nascido em 1942, quando a capital do país, na época o Rio de Janeiro, 

parecia magnetizar o potencial de urbanização nacional, Jorge Duílio Lima Menezes, 

conhecido popularmente como Jorge Ben ou Jorge Ben Jor, integrava a população 

negra que habitava o bairro de Madureira, zona norte carioca. Seu pai, Augusto 

Menezes, estivador e feirante, e sua mãe, Silvia Saint Ben de Lima são apontados 

no programa televisivo “Roda Viva” (1995)17 como alguns dos responsáveis pelo seu 

aprendizado musical. 

Com seu pai ― também pandeirista, cantor e compositor carnavalesco ― 

ele aprendeu a gostar das escolas de samba: “O meu pai me levou pela primeira vez 

na Salgueiro para ver, eu gostei, era uma coisa diferente. Eu sempre gostei de 

percussão e a primeira vez que eu vi um maestro de escola de samba, eu achei 

incrível”, diz Jor Ben durante o programa.

Nesse contexto de referências musicais, o cantor insere a música do rádio ― 

ouvia desde o samba de Ataulfo Alves ao baião de Luiz Gonzaga ―, os 

aprendizados do seminário onde estudou, e a música africana apresentada pela 

mãe, filha de etíopes: “(…) eu ouvi muita música etíope através da minha mãe, com 

batuques dos parentes. Eu era menino, criança, e ouvia o som, eles falavam numa 

língua que eu não entendia e um batuque, isso foi misturando tudo”. 

Some-se a este “caldeirão de referências musicais”, os grandes ídolos do 

cantor: João Gilberto ― que no fim dos anos 1950 tornava-se notável pela mistura 

que fez entre samba e jazz, denominada de bossa nova ― e Little Richards, cantor e 

pianista negro de rock estadunidense.

Renato Santoro Rezende (2012) afirma em sua análise das duas décadas 

iniciais da carreira de Jorge Ben Jor que, no período correspondente aos anos de 

1960, no cenário musical brasileiro a Bossa Nova estava se consolidando enquanto 

manifestação moderna que aspirava reconhecimento e prestígio, composta pelo 

trabalho de artistas da Jovem Guarda inspirados pelo rock internacional e a proposta 

de ampla articulação do Tropicalismo.

17 O Roda Viva é um programa de entrevistas brasileiro, exibido originalmente pela TV Cultura desde 
1986. Focado em discussões culturais, políticas e sociais, o programa se destaca pela sua 
abordagem crítica e aprofundada, trazendo convidados de diversas áreas, como artistas, intelectuais, 
políticos e outros personagens relevantes. O formato é marcado por uma roda de jornalistas e 
especialistas que fazem perguntas ao entrevistado, proporcionando uma conversa dinâmica e 
instigante sobre temas variados.



O autor também afirma que o desejo inicial de Jorge era seguir a carreira 

esportiva como jogador de futebol, temática essa que faria parte de suas grandes 

composições anos depois. No entanto, o sonho foi interrompido pela convocação 

para servir ao exército, sendo sob essa circunstância que recebeu, como presente 

de sua mãe, um violão, instrumento que aprendeu a tocar sozinho e que viria a ser 

uma das principais características de sua identidade como artista. Logo depois da 

saída do exército, o músico passou a se apresentar em bares de Copacabana, 

quando foi descoberto por um diretor artístico da gravadora Philips, em 1963, o que 

deu início à sua carreira musical.

No estudo feito sobre a produção de Jorge Ben, Rezende (2012) localiza a 

obra do músico dentro das mudanças ocorridas na indústria musical, localizando 

seus trabalhos em algumas fases e dividindo-as de acordo com as referências de 

maior força em cada álbum. O autor observa que a carreira do artista começou com 

muita influência da bossa nova de João Gilberto, com três álbuns lançados nos anos 

de 1963 e 1964: Samba esquema, Sacundin Ben Samba e Ben é Samba Bom. No 

primeiro deles, Jorge Ben Jor dialoga com o ritmo de João Gilberto, como um 

recurso de modernização do samba.

De acordo com Rezende (2012), a raiz de Jorge Ben sempre esteve ligada 

ao samba e, a partir dessa base, o artista fluiu por outros ritmos, como rock, soul e 

funk estadunidense e por outros ritmos de origem afro. Essa pluralidade musical de 

Ben Jor gera discussões até hoje sobre em qual gênero musical a sua discografia se 

encaixa. A indefinição acerca do estilo musical a qual Jorge Ben se filiaria é uma 

constante até mesmo no discurso do próprio cantor que, em entrevista ao programa 

televisivo Roda Viva, diz que sua música é “uma mistura; fui misturando”. O 

hibridismo estético ― que define a singularidade de sua obra ― já é a sua marca, 

mas em enquadramento musical Ben Jor é visto como o grande expoente do 

Samba-rock, que será apresentado mais à frente.

Atualmente, a discografia do artista conta com mais de 54 álbuns ao longo 

de seus 50 anos de carreira. Em sua trajetória, Jorge Ben sempre reverenciou a 

cultura e a beleza da negritude, reivindicou melhorias para a população negra, falou 

sobre o amor, Brasil, alquimia, futebol, espiritualidade, liberdade e em todas essas 

esferas sempre colocava o negro enquanto protagonista da sua própria história.



2.1. A CRIAÇÃO DO SAMBA-ROCK NO CONTEXTO DITATORIAL

O gênero samba-rock é originário dos bailes da periferia de São Paulo do 

final da década de 1950, onde começaram a surgir DJs que alternavam, no seu 

repertório, sambas e rocks. Esse termo se fundamenta, principalmente, na dança 

executada pelo público desses bailes, que desempenhava uma coreografia que 

misturava influências do rockabilly com a marcação do samba.

O primeiro músico, que se tem registro, que começou a usar o termo samba-

rock foi Jackson do Pandeiro, na música “Chiclete com banana”18 (Gordurinha e 

Almira Castilha) de 1959 (OLIVEIRA, 2006: 7). Contudo, já em 1957, o violonista 

Bola Sete trazia na ficha técnica do disco E Aqui Está o Bola Sete uma menção ao 

samba-rock como gênero musical, na faixa 19“Bacará”.

A musicóloga Luciana Xavier argumenta que “estruturalmente, o samba-rock 

é a denominação dada ao samba interpretado à base de guitarra, no estilo 

popularizado por vários artistas, cujo ícone foi Jorge Ben Jor” (OLIVEIRA, 2006, p. 

5). A autora também caracteriza o samba-rock pelo deslocamento da acentuação 

rítmica, no qual o compasso binário do samba passa por um processo de adaptação 

para o compasso quaternário (mais ligado a influência da música pop). Além disso, é 

frequente o uso de arranjos de metais semelhantes aos dos grupos de soul music 

estadunidenses.

Em um momento da história em que eram entendidas como canções 

políticas somente aquelas que questionavam explicitamente o aparato ditatorial, 

Jorge expressava outra demanda também política: a afirmação da negritude e a luta 

pela igualdade. Paradoxalmente, em uma sociedade que era oriunda de um 

processo escravocrata racista, um artista negro clamava: “só quero viver em paz e 

ser tratado de igual pra igual”. No país da suposta “democracia racial”, ideia 

propalada e reforçada pelos órgãos da ditadura, a igualdade ainda não havia 

chegado, ou como apontavam os movimentos negros, ainda não havia se 

concretizado uma “autêntica democracia”.

Ao mesmo tempo que Jorge Ben era visto como um representante da 

negritude na MPB, ele também estava dentro da “zona cinzenta”, assumindo 

posturas variadas durante a época da ditadura por cantar sobre a alegria de morar 

18 GORDURINHA; ALMIRA CASTILHO. Chiclete com Banana. 1959.
19 SETE, Bola. Baccara. In: Aqui Está o Bola Sete [álbum]. Rio de Janeiro: Odeon, 1957.



em um País Tropical20 nos anos 1970. A memória da escravidão, a África idealizada 

e afirmação de sua negritude são características constantes em sua obra, mas o 

artista nunca fez nenhuma declaração sobre não apoiar o regime.

Ao transitar por diversas correntes estéticas da música brasileira, Jorge 

manteve estas temáticas: a experiência do ser negro foi uma constante e se 

aprofundou na década de 1970, quando as referências à negritude na época ainda 

eram poucas. Entre um polo e outro há uma infinidade de estratégias que os sujeitos 

do período lançaram mão.

Como disse Ziraldo sobre o caso Erlon Chaves, “quem quer ser aceito não 

pode berrar”21. Sob esta perspectiva, Jorge nunca “berrou”. Como apontou Michael 

Hanchard (2001), muitas vezes os ativistas da reivindicação da igualdade racial eram 

vistos como ligados ao comunismo, impatriotas ou “uma ameaça ao patrimônio 

nacional”22. O cantor tinha consciência de até onde poderia ou deveria ir. Como diz 

em uma de suas canções: “eu só ponho meu chapéu onde eu possa apanhar”.

Considerado o quinto artista brasileiro mais importante e influente no cenário 

musical pela revista Roling Stone – o único negro entre os cinco primeiros –, no fim 

das contas Jorge Ben chegou a um lugar de grande destaque na música brasileira. 

O chapéu dele está num lugar bem alto, onde realmente poucos podem alcançar.

2.2. OS BAILES BLACK NA DÉCADA DE 1970

Nas décadas de 1970 e 1980 a cultura de Bailes Black foram fundamentais 

para a autoestima e autoconhecimento da comunidade negra, espaços estes de 

sociabilidade e formação que resistiram ao longo de mais de três décadas e 

possibilitaram o acesso ao conhecimento sobre a cultura negra nacional, para além 

dos estereótipos, estigmas e a violência, sendo narrados a partir da musicalidade 

preta. Aqui, as obras de Jorge Ben estavam tocando embalando as noites dançantes 

da juventude negra que tinha esses bailes como espaço de valorização da raça.

20 BEN JOR, Jorge. País Tropical. In: Jorge Ben [álbum]. Rio de Janeiro: Philips, 1969.
21 ZIRALDO. In: O Pasquim [Jornal], Edição n. 72, 1970.
22 O medo do comunismo ou impatriotismo foi um pensamento trazido dos Estados Unidos (EUA) e 
que teve muita influencia no Brasil. Sob o contexto Raça, a influência dos Panteras Negras no Brasil, 
especialmente durante a Ditadura Militar, foi significativa e as repercussões desse movimento 
também tocaram o campo da música e da cultura. A perseguição e a repressão ao Partido dos 
Panteras Negras nos Estados Unidos tiveram reflexos no Brasil com os movimentos brasileiros. Seu 
legado alcançou o Movimento Negro Unificado (MNU) no Brasil, onde conceitos como autonomia 
política e econômica para a comunidade negra.



Luciana Oliveira (2018) aponta que, no Rio de Janeiro da década de 1970, a 

emergência de novos discursos sobre ser negro veio com a forte influência da Black 

Music no Brasil. As narrativas, principalmente importadas da cultura estadunidense, 

se distanciavam da realidade da negritude imposto no país e representavam outras 

possibilidades para além dos estereótipos que não davam conta dos anseios e 

projeções da população negra brasileira. Assim, nascia uma nova expressão dos 

subúrbios cariocas, a Black Rio, responsável por traduzir o lema Black is Beautiful 

(Negro é lindo) através de bailes, danças, cabelos, roupas e expressões 

comportamentais. 

A autora observa que os espaços mais afastados, principalmente os bairros 

da zona norte da cidade, viram o nascimento desse movimento como uma 

alternativa de lazer e consumo para quem não conseguia acessar os lugares de 

maior prestígio da burguesia carioca nos bairros da zona sul. Ela indica sentidos de 

compreensão de um “caráter aglutinador em torno do lazer, que assumia status 

político, mas não no sentido convencional; e a sua face comunicativa, que fez da 

cena um espaço de materialização dos processos de mediação e globalização 

cultural (OLIVEIRA, 2018, p. 23). Segundo sua pesquisa, a primeira vez que o nome 

Black Rio apareceu foi sendo citado em uma reportagem de 1976 do Jornal do Brasil 

feita pela jornalista Lena Frias, depois de conhecer os bailes black da cidade.

Com a intenção de revelar elementos e atores que fizeram parte do 

surgimento da Black Rio, Braga (2016) apresenta algumas possíveis versões, mas 

afirma a relevância e centralidade da música tocada nos discos de vinil para o 

estabelecimento da cena. A soul music fazia parte de um repertório de novidades na 

rádio, nos sons de discotecários e equipes de som com as quais a juventude negra 

se identificava com o ritmo e estilo proposto. O autor indica “a formação de um 

campo artístico de produção e consumo de discos que é produto de um contexto 

social e histórico próprio relacionado com outros contextos nacionais e 

transnacionais” (BRAGA, 2016, p. 57). 

Assim, os bailes black se estabeleceram não apenas enquanto festas dos 

finais de semana que reuniam jovens, mas também como locais que acionavam 

formas de sociabilidade por meio dos discos de vinis, da exposição de múltiplas 

referências e do desenvolvimento de uma consciência racial combativa. Estilo e 

postura conferiam um lugar no debate cultural, na cadeia de consumo de bens e 

informação.



Os frequentadores dos bailes na época estavam contestando a percepção 

nacional sobre negritude, pautada por um projeto de integração reducionista, 

baseado na ideia da democracia racial, e desmascarando as desigualdades. Sobre o 

efeito desses bailes, Oliveira (2018) afirma:
“[...] a vitalidade e a potência política da cena black se 
remetiam mais à constituição de um horizonte geral de 
expectativas geradas nos processos de mediação que tornaram 
os bailes espaços de partilha de experiência e reconfigurações 
identitárias por meio do estilo e novas estratégias culturais.” 
(OLIVEIRA, 2018, p. 23).

Sem ignorar o encontro de subjetividades, nesse cenário de Black Rio foram 

acolhidas questões pertinentes a população negra que a política institucional não foi 

capaz de fazer e, mesmo como alternativa não organizadamente política no sentido 

partidário, o consumo de bens culturais preencheu uma lacuna de discussão e 

representação das expectativas dos jovens negros.

No trabalho sobre agrupamentos juvenis em torno da produção e consumo 

de rock alternativo no Rio de Janeiro, Freire Filho e Fernandes mencionam que “o 

significado político das cenas residiria na possibilidade de elas articularem os 

interesses (definidos por gostos e prazeres) que, na percepção dos seus 

participantes, não são contemplados pelas instâncias decisórias da sociedade” 

(FREIRE FILHO; FERNANDES, 2005, p. 9).

A cena Black Rio impactou a cidade de forma expressiva na disputa por 

novos significados. O conjunto de práticas culturais e comunicativas articuladas pela 

experiência sonora promoveu manifestações coletivas de gosto, distinção e lazer, 

além da efetivação de ideais em estilos de vida e nas performances desempenhadas 

na esfera pública. Os bailes foram, especialmente, espaços compartilhados de 

experiências sensíveis e subjetivas, relações afetivas e que deram sentido ao 

consumo de bens culturais e simbólicos. Os jovens frequentadores dos bailes 

falavam através, além da música que consumiam, de suas roupas, cabelos e 

posturas sobre o que viam de si próprios e de que maneira gostariam de ser vistos.

Esses bailes proporcionavam uma experiência de maior liberdade criativa, 

onde tudo podia ser estéticamente misturado para trazer um ar de modernidade ao 

visual, com óculos escuros, coletes, gravatas borboletas, suspensórios, brilho e 

chapéus. Havia, ainda, espaço para elementos da cultura africana, como batas, 

estampas e calças coloridas, assim como acessórios de madeira, feitos com contas 

e o uso de turbantes. 



Se vestir bem com roupas diferentes e chamativas, muitas vezes peças 

sofisticadas como terno e gravata, fazia com que esses jovens negros se sentissem 

parte de um grupo não marginalizado. Abdias do Nascimento (2016), ao citar sobre o 

racismo na sociedade brasileira, explica um processo discriminatório com traços 

sofisticados e afirma que, mesmo com a Lei Afonso Arinos23, de 1951, a exclusão da 

população negra se manteve operante.
Até 1950, a discriminação em empregos era uma prática 
corrente [...]. Em geral, os anúncios procurando empregados se 
publicavam com a explícita advertência: “não se aceitam 
pessoas de cor”. [...] Depois da lei, os anúncios se tornaram 
mais sofisticados que antes: requerem agora “pessoas de boa 
aparência”. Basta substituir “boa aparência” por “branco” para 
obter a verdadeira significação do eufemismo. Com lei, ou sem 
lei, a discriminação contra o negro permanece: difusa, mas 
ativa (NASCIMENTO, 2016, p. 76).

Diante disso, as diversas manifestações de vivências diaspóricas estavam 

impressas na moda dos bailes black. Não se tratava apenas de distinção estética e 

expressão criativa, mas também da contestação de relações de poder e de 

construção de um espaço material e simbólico de valorização da identidade negra, 

de suas pluralidades, de participação social e autoafirmação de um outro ideal de 

beleza.

Utilizando a abordagem discursiva esboçada por Paul Gilroy em O Atlântico 

Negro (2012), ali estava sendo consideradas, através de formas musicais negras 

que emergem no Brasil moderno, características peculiares da política cultural da 

diáspora africana, de forma que as artes negras são associações "não tão como 

negociações mas engajadas em diversas lutas de emancipação dos povos negros” 

(GILROY, 2012, p. 59). Segundo Gilroy a história do ambiente cultural chamada 

Atlântico negro justamente “propicia um meio de reexaminar os problemas da 

nacionalidade, posicionamento, identidade e memória histórica” (GILROY, 2012, p. 

59).

2.3. “ESSE NEGRO LINDO SOU EU”

No audiodocumentário Imbatível ao extremo: assim é Jorge Ben Jor (2012) 

23 A Lei Afonso Arinos, promulgada em 1951, foi a primeira legislação brasileira a tipificar o racismo 
como crime, representando um marco na luta contra a discriminação racial no Brasil. Sua 
implementação visou combater a discriminação racial em espaços públicos e privados, sendo um 
importante passo na conquista dos direitos civis para a população negra. A lei recebeu o nome do 
deputado Afonso Arinos, que foi responsável pela sua proposta.



Fred Coelho traz uma informação que é relevante para esta pesquisa: “A letra de 

‘Negro é Lindo’ para um jovem que é negro no Brasil deve ser um bálsamo. 

‘Encontrei alguém aqui que fala que eu tenho que ter orgulho da minha raça e da 

minha cor’, como o Mano Brown canta ‘orgulho pela raça, orgulho pela cor"'.

Ao tratar da experiência do negro, Frantz Fanon (2008) narra a vivência de 

um sujeito objeto, como será detalhado adiante, no contato com o outro branco: 

O negro é uma besta, o negro é mau, o negro é malicioso, o 
negro é feio; olhe, um negro, faz frio, o negro treme, negro 
treme porque sente frio o menino treme porque tem medo do 
negro, o negro treme de frio, aquele frio de torcer os ossos, o 
belo menino treme porque acha que o negro treme de raiva, o 
menino branco corre para os braços da mãe: mamãe, o negro 
vai me comer (FANON, 2008, p. 94).

O autor esclarece uma dificuldade de compreensão do que é o ser negro em 

uma sociedade colonizada, pois o “[...] negro já não precisa ser negro, mas precisa 

sê-lo diante do branco” (FANON, 2008, p. 91). Contrário a essa fixação de um negro 

universal, Fanon afirma que “[..] a experiência do negro é ambígua, pois não existe 

um negro, mas sim negros” (FANON, 2008, p. 113).

Assim, considerando essa pluralidade presente na cultura negra e as suas 

variações nas sociedades pós-modernas, Jorge Ben trouxe composições em seu 

álbum Negro é Lindo (1971), reivindicando essa humanidade que foi negada às 

pessoas negras nas discussões sobre autoafirmação identitária, representação e 

afetividade. Com o nomeação de “Negro é Lindo”, Ben Jor se refere ao negro 

enquanto a figura de um indivíduo com características físicas que o atribuem beleza, 

e que correspondem, com possibilidade de variação, a traços como tom de pele 

escura, cabelo crespo, nariz largo e lábios grossos.

É provável também que Jorge Ben Jor tenha se referido exclusivamente a 

um homem negro, não só pelo uso das palavras no gênero masculino, mas, por 

tratar também de outras figuras correspondentes, sendo essas o preto velho e o filho 

campeão. Outra pontuação importante é o fato de que o nome do disco é uma 

tradução do lema “Black is beautiful”, referência estadunidense trazida ao Brasil com 

os bailes black e com as lutas internacionais de emancipação do povo preto.

Sobre esse lema, que também nomeia a sexta música do álbum, infere-se a 

contraposição ao estigma da relação de traços negróides a feiura e sua 

inferiorização em detrimento do padrão de beleza branco e europeu. Como o 

subtópico anterior mostra, a expressão estética foi uma camada significativa dos 



Bailes Black no reforço e valorização da beleza negra como formas de recusa aos 

estereótipos racistas. A liberdade criativa na produção visual, como mostra Oliveira 

(2018), estava conectada à performance e diferenciação na esfera pública. 

As condições da produção de Negro É Lindo podem ser vistas sob o mesmo 

contexto histórico e social dos bailes e sob emprego de estratégias visuais e 

simbólicas para reivindicar novos espaços e significados para a negritude dentro do 

jogo de representações. Isso permite inferir que, no campo dos significados, o 

objetivo de Jorge Ben Jor com o trecho “negro é lindo” foi o de combater a beleza 

atribuída apenas ao ideal de branquitude e de afirmar a autoestima e identidade 

negras. Em um cenário de representações estereotipadas, a recepção da canção 

tem o propósito de encaminhar seus ouvintes ao reconhecimento da própria beleza.

Além da autoafirmação através da beleza, Ben Jor percorre em sua 

composição o tema da afetividade com o trecho “negro é amor, negro é amigo,” e, na 

apresentação desses valores, insere emocionalidade na vida dos homens negros. 

Em busca dos significados que produziram um sentido global para este trecho, e 

tendo em vista dinâmicas das relações raciais expostas neste trabalho, fica 

novamente visível a contestação do negro estereotipado, dessa vez pela 

reafirmação de suas emoções. No momento em que testemunha a amizade e o 

amor, Jorge Ben Jor segue os passos de bell hooks (2001), no que diz respeito à 

importância do afeto na vida dos homens negros, e mostra sua predileção pela 

emoção. 

Nesse álbum, essa associação positiva da negritude não se limita apenas a 

isso. Ela também está explicita na exaltação a beleza da mulher negra, na defesa da 

igualdade racial e símbolos que valorizem a autoestima dos sujeitos negros, 

homenageando figuras como Cassius Marcellus Clay, mais conhecido como 

Muhamad Ali:
Cassius Marcelus Clay
herói do século vinte sucessor de Batman
Sucessor de Batman, Capitão América e Super Man
Cassius Marcelus Clay, o primeiro
Tem a cadência
De uma escola de samba
E o 4-3-4 de um time de futebol
Salve Narciso Negro, salve Muhamad Ali, salve Fighty Brother,
Salve king Clay
O eterno campeão na realidade um ídolo mundial
Tem a postura da estátua da liberdade
E a altura do Empire State



Salve Cassius Marcelus Clay
Soul brother, soul boxer, soul. 24

Cassius Marcellus Clay, boxeador estadunidense da categoria dos pesos 

pesados, chegou ao estrelato nos anos 1960, ao se tornar campeão mundial em sua 

categoria. Inicialmente, Clay não era bem recebido pelo público e pela imprensa, 

sendo retratado como arrogante e falastrão, mas também por ter declarações 

radicais referentes às lutas de libertação do povo negro.

Clay causou grande comoção ao assumir o nome islâmico de Mohammed Ali 

e fazia questão de ser chamado assim, alegando ser o seu nome de batismo um 

nome de “escravo”. Ativo militante pelos direitos civis dos negros estadunidenses, 

ele tinha um discurso radical, influenciado por Malcolm X.

Uma das maiores polêmicas nas quais Ali esteve envolvido foi a sua recusa 

em obedecer ao alistamento militar obrigatório e servir na guerra do Vietnã. O 

alistamento nos EUA tinha uma política rigorosa que não desobrigava atletas ou 

artistas de servir, na verdade até estimulavam o alistamento de personalidades 

públicas como forma de propaganda. Mas, nas palavras do pugilista: “Não tenho 

nenhum problema com os vietcongues. Eles nunca me chamaram de crioulo”. 

Aqui, Jorge Ben elege Ali como um dos seus herois e enaltece as suas 

ações, tornando-as grandiosas como o “Empire State”. Pelo seu ativismo, Ben 

considera que o atleta tem a “postura da Estátua da Liberdade”, dado ao seu grande 

papel na luta pelos direitos civis dos negros estadunidenses. Uma metáfora para 

narrar como o atleta foi fundamental para “libertar” os seus irmãos.

Ben coloca o atleta como um de seus herois do século XX, destacando o seu 

papel na luta contra o mal: o racismo. E seguindo com referências a Zambi, ao Preto 

Velho, Dandara e falando ao final da canção em Mbundu, temos um sinal bastante 

explícito de respeito de Ben Jor a herança africana e as lutas históricas do povo 

negro brasileiro declaradas no álbum Negro É Lindo.

Dentro de suas composições nesse álbum, Jorge Ben também apresenta a 

existencial e questionadora “Porque é Proibido Pisar na Grama”25. Essa oração é 

uma auto-referência da faixa do álbum Jorge Ben (1969). Ele, como todo grande 

poeta, utilizou imagens, signos recorrentes em suas composições, ora citando 

24 BEN JOR, Jorge. Cassius Marcelus Clay. In: Negro é Lindo [álbum]. Rio de Janeiro: Philips, 1971.

25   BEN JOR, Jorge. Porque é proibido pisar na grama. In: Negro é lindo [álbum]. Rio de Janeiro: 
Philips, 1971.



trechos de suas próprias músicas ora buscando continuações temáticas e aqui 

temos uma prova desse último procedimento: “Descobri que além de ser um anjo, eu 

tenho cinco inimigos”.

Se na faixa de 1969, o eu lírico afirmava sua auto estima e recusava o 

retorno de um relacionamento que lhe fez mal, em “Porque é Proibido Pisar na 

Grama” temos um diálogo interno do eu lírico, onde o mesmo levanta questões e 

toma consciência de suas necessidades afetivas, principalmente enquanto uma 

pessoa negra e seu preterimento afetivo e material.

Uma pergunta fundamental para as existências urbanas, um ato natural de 

querer estar com os pés em contato com a terra, mas que também está diretamente 

associada à necessidade de carinho, de diálogo com o outro, de subsistência e 

garantias de dignidade presente e futura para a população negra.

Outra característica desse disco foi as composições de Ben Jor e a adoração 

ao amor de mulheres negras. Aqui, “Cigana”26 traz um tom mais brejeiro, de elogios 

doces, promessas de amor e de espera, mesclado com o andamento cadenciado e 

os backing vocals femininos de fundo. Já em “Zula”27 ele faz referências às mulheres 

de origem Zulu. Os zulus eram um povo étnico sul-africano que resistiu à invasão 

imperialista britânica e bôer no século XIX, mas nessa canção Ben traz à órbita os 

afetos que uma mulher negra diaspórica merece receber.

E como acima citado, Jorge Ben tem uma farta quantidade de canções de 

afirmação racial e seria de se esperar que num disco que se chama Negro é Lindo, 

tivéssemos apenas variações sobre o mesmo tema. Na explosão rítmica de 

“Comanche”28, nome que referencia a aldeia indígena da América do Norte, nos leva 

a pensar as alianças históricas de resistência feitas em diáspora entre povos 

índigenas e negros. Em 1974, três anos após o lançamento deste disco, seria 

fundado um dos clássicos blocos de povos indígenas do Carnaval de Salvador com 

o nome Comanches do Pelô, o que nos mostra um certa sincronicidade e identidade 

na forma de homens e mulheres negras brasileiras se espelharem nas lutas e 

resistência de povos originários contra a colonização.

A ginga de Jorge Ben por si só já era um ato político, por quebrar os 

paradigmas estéticos do cancioneiro tradicional daquele contexto, em plena ditadura 

26 BEN JOR, Jorge. Cigana. In: Negro é lindo [álbum]. Rio de Janeiro: Philips, 1971.
27 BEN JOR, Jorge. Zula. In: Negro é lindo [álbum]. Rio de Janeiro: Philips, 1971.
28 BEN JOR, Jorge. Comanche. In: Negro é lindo [álbum]. Rio de Janeiro: Philips, 1971.



militar, ainda mais saudando a ancestralidade afro-diaspórica. Hoje sabemos, o 

quanto os censores estavam de olho nas manifestações estéticas das periferias do 

Rio de Janeiro e de São Paulo, nos bailes black, por conta de suas afirmações de 

negritude, que eram vistas como aproximações com o movimento Black Panther. O 

Partido dos Panteras Negras fundado no ano de 1966 por Bobby Seale e Huey 

Newton, já era uma realidade contestatória no mundo nos anos 1970, com filiais na 

Argélia por exemplo.

Com o Negro é Lindo (1971), Jorge Ben aprofunda o seu próprio trabalho de 

afirmação da negritude e de amplificação da discussão sobre afetividade, referências 

e sensibilidade. A tríplice formada por Jorge Ben, Trio Mocotó & Arthur Verocai 

conseguiram produzir um disco onde a preocupação com a criação está a serviço de 

uma forte noção de entendimento do que a experiência de ser negro no Brasil para 

além do sofrimento. A interlocução de Jorge com outros sujeitos que, tal como ele 

próprio, afirmam a sua negritude não se restringiu aos Estados Unidos, mas percorre 

na busca de suas raízes, em direção às raízes da Mãe África.

2.4. O ÁFRICA BRASIL E A ÁFRICA NO BRASIL: A HERANÇA NO OUTRO 
LADO DO ATLÂNTICO

Em 1976, Jorge Ben lança o África Brasil, mais um de seus álbuns em que a 

exaltação da negritude está na base da construção da sua sonoridade, referências e 

letras, onde o compositor navega no passado pela tradição das influências árabes e 

africanas e sua relação com a diáspora. Não por acaso está presente neste disco 

canções como Xica da Silva, Cavaleiro do Cavalo Imaculado e Ponta de lança 

africano (Umbabarauma).

Em 2010, uma nova versão de Umbabarauma foi lançada em parceria com 

Mano Brown para a Copa do Mundo FIFA na África do Sul. “Umbabarauma homem 

gol/ tererê, tererê, tererê, homem gol”, uma canção dedicada em homenagem a um 

jogador de futebol africano chamado Umbabarauma. Aqui, Jorge Ben deixa as pistas 

do sentimento de uma identificação autobiográfica nas composições do África Brasil, 

uma intenção étnica de assimilar figuras proeminentes de África na cultura brasileira.

Junto com a música, os produtores lançaram o “Umbabarauma – O 

Documentário” relatando sobre o processo criativo desta regravação. Neste, Jorge 

explica o motivo de ter dado este nome ao álbum29:



“Eu participei de um festival na Argélia e [...] participei várias 
vezes de festival da juventude e eu ficava assim intrigado 
porque eu era o único músico brasileiro a ser chamado num 
festival de música africana. Eles falavam que gostavam do meu 
estilo de tocar, do suingue da música, da maneira de tocar o 
violão e a guitarra, porque era tudo percussivo e eu era 
convidado por isso e eu quis fazer essa homenagem... Esse 
disco”. (BEN JOR, Jorge, 2010).

Em uma publicação do Jornal O Globo, em 12/03/1974, há registros que o 

artista ganhou de presente da gravadora, em seus 10 anos de carreira, uma viagem 

ao continente africano, mais especificamente à Etiópia, “para conhecer seus 

parentes”. Em 1970, ele já dizia que pretendia viajar para “pesquisar” ritmos etíopes. 

Esta ancestralidade etíope aparece sendo citada em diversas de suas composições, 

como em Criola, onde Jorge diz que sua mãe é “filha de nobres africanos”. O próprio 

nome que o cantor decide usar em sua carreira artística também evidencia esta 

intenção de reverenciar seus ancestrais: Jorge Ben é a inversão do nome de seu 

avô etíope, Ben Jorge, como declarou à Revista do Rádio em 1963. 

A ancestralidade africana, essa ideia de “Mãe África”, é evocada 

constantemente por ele e ressoa de modo mais forte na produção deste álbum. É 

importante ressaltar que, quando se refere à Etiópia, terra de sua mãe, Jorge está se 

referindo a um país com características únicas naquele continente. Este foi o único 

país africano a combater com sucesso o ataque de uma nação europeia no final do 

século XIX.

Naquele contexto, em que as invasões imperialistas vigoravam, os Estados 

do norte global se lançavam ao continente africano em busca de territórios onde 

pudessem ter um mercado consumidor exclusivo e ao mesmo tempo garantir o 

fornecimento de matérias primas. Desta forma, enquanto o continente negro 

encontrava-se “loteado” entre países como Bélgica, França, Inglaterra, entre outros, 

a Etiópia conseguiu resistir e vencer uma invasão italiana ao seu território.

Outra referência africana nesse álbum traz à luz a figura de Xica da Silva, 

escravizada que virou rainha durante o século XVIII no Brasil: 

Xica da, Xica da, Xica da Xica da Silva, a Negra!...
Xica da Silva
A Negra! A Negra! De escrava a amante Mulher!
Mulher do fidalgo tratador João Fernandes
Ai! Ai! Ai! [...]

29 BEN JOR, Jorge, In: Umbabarauma – O Documentário. Direção: Felipe Briso. NSW. São Paulo: 
2010. Disponível em: https://www.youtube.com/watch?v=Ke22Ftv9z_c&t=198s.



A imperatriz do Tijuco A dona de Diamantina Morava com a 
corte
Cercada de belas mucamas... Num castelo
Na Chácara, na Palha De arquitetura
Sólida e requintada Onde tinha até
Um lago artificial
E uma luxuosa galera Que seu amor
João Fernandes, o tratador Mandou fazer, só para ela
Ai! Ai! Ai! [...]
Muito rica e invejada Temida e odiada
Pois com as suas perucas Cada uma de uma cor... 
Joias, roupas exóticas Das Índias, Lisboa e Paris A negra era 
obrigada
A ser recebida
Como uma grande senhora Da corte
Do Reis Luís! Da corte
Do Reis Luís!” 30

Aqui, Xica da Silva é caracterizada como “a imperatriz do Tijuco/Dona de 

Diamantina”, como uma mulher que estava no topo da hierarquia social e que, com 

suas perucas e vestidos luxuosos vindos das grandes capitais metropolitanas, 

afirmava o seu status. Na imagem construída pelo artista, Xica da Silva fazia questão 

de se colocar como uma grande senhora e ser recebida como tal. Ao mesmo tempo, 

Ben reforça a identidade racial da personagem: “a negra, a negra”. Ao fazer isso, 

Ben está ressaltando a agência desta personagem em buscar sua ascensão social: 

“De escrava a amante/ Mulher/ Do fidalgo tratador João Fernandes”.

O fato de uma negra alcançando uma posição de grande destaque chocava 

a sociedade da época e por isso Ben a descreve como “temida e odiada”. A rejeição 

a Xica da Silva também é mostrada na obra do cineasta Cacá Diegues (1976)31, pois, 

a maioria da população da época, achava uma vergonha a maior autoridade local, o 

representante da coroa portuguesa, se relacionar com uma mulher negra, assumir 

isso publicamente e ainda reforçar o status da mesma ao viabilizar lhe os recursos 

para se apresentar como uma grande senhora.

Assim é com Xica da Silva e com o Preto Velho que virou padrinho de sinhá. 

Embora acione uma memória da escravidão, o mais importante para Ben é transmitir 

uma mensagem de empoderamento e de esperança, como o aviso que faz ao 

menino que nasceu de “ventre livre” e vai poder ser feliz e estudar, sendo então 

30 BEN JOR, Jorge. Xica da Silva, a Negra. In: África Brasil [álbum]. Rio de Janeiro: Philips, 1976
31 O filme Xica da Silva (1976), dirigido pelo cineasta Cacá Diegues, retrata a trajetória da escrava 
homônima que viveu no Arraial do Tijuco, atual Diamantina, em Minas Gerais, no século XVIII. 
Disponível em: https://www.youtube.com/watch?v=pXPRIlrQWc0



possível vencer as barreiras sociais e raciais.

Nesse sentido, a partir da visão do reprocessamento do conceito de cultura, 

Sanches (2000) disserta a importância do disco na medida em que se refere à sua 

íntima relação com o tempo. “África Brasil é o mais pródigo de seus discos na prática 

de auto-reprocessamento, em pós-moderna vivência de presente contínuo” 

(SANCHES, 2000, p. 189). Jorge Ben parece resgatar a herança brasileira, em África 

Brasil, ao procurar suas origens na identidade cultural, moldando o caminho que liga 

o continente africano à América do Sul para despertar a viagem do navio negreiro no 

tempo, no espaço e a evocação do orgulho de suas origens.

O processo de colonização e escravização de africanos, vindos de povos 

que nem sequer compartilhavam a mesma língua, remetem a uma ancestralidade na 

criação de Jorge Ben que chega a recordar a etnia dos escravizados na faixa que 

passa a assumir o mesmo nome do álbum. Antes chamada de “Zumbi”, a letra passa 

a assumir o nome “África Brasil (Zumbi)”32: “Angola, Congo, Benguela/ Monjolo, 

Capinda, Mina/ Quiloa, Rebolo”.

A letra ganha uma releitura ousada, com arranjos requintados junto ao vocal 

enérgico e combativo de Jorge, como uma canção protesto dedicada ao principal 

líder da comunidade do Quilombo dos Palmares, em uma versão aprimorada da 

música original já gravada no disco A Tábua de Esmeralda em 1974. É também 

nessa década que a guitarra elétrica de Jorge Ben consolida o disco África Brasil na 

união de gêneros e técnicas da música afro-brasileira com a música negra norte-

americana.

Como nos lembra Stuart Hall, a identidade cultural deve ser pensada como 

uma “produção” que nunca se completa, que está sempre em construção. E que se 

constroi a partir de referenciais coletivos, baseadas na história comum e nos padrões 

de cultura partilhados. Esta operação de busca do passado ou de o “redescobrir”, 

em geral tende a ter um quadro referencial pouco refratário a mudanças, desta forma 

sujeitos como Jorge Ben tendem a buscar o passado grandioso do Império Etíope e 

também a louvar modelos idealizados do que seriam os africanos, como a 

construção que Jorge faz de Zumbi ou até mesmo do ligeiramente africanizado São 

Jorge, caracterizado como “Leão do Império/Príncipe de toda África”.

Para Hall (2011), as identidades não são uma simples operação de 

32   BEN JOR, Jorge. África Brasil (Zumbi). In: África Brasil [álbum]. Rio de Janeiro: Philips, 1976



“recuperar o passado” a fim de garantir uma percepção do grupo acerca de si 

mesmo. Elas são sobretudo os nomes que o indivíduo ou o grupo dão às posições 

que tomam frente às narrativas do passado. Tal passado vai sendo reconstruído 

atendendo às necessidades do presente. Assim, quando Jorge reverencia e valoriza 

a sua ascendência etíope, trata-se de uma posição política de afirmar a sua 

identidade com um sujeito negro orgulhoso de um passado nobre e valoroso, que vai 

além dos registros historiográficos ocidentais em que o negro só começa a existir a 

partir da escravidão.

Após essa breve recuperação de alguns pontos da trajetória de Jorge Ben 

Jor, a partir de alguns álbuns, veremos no próximo capítulo como as produções de 

Ben Jor influenciaram, 20 anos depois, as obras de Racionais MC’s na cena do rap 

nacional.



3. O NEGRO DRAMA DOS RACIONAIS MC’S

Neste capítulo, abordaremos a expressão do "negro drama" nos álbuns 

Sobrevivendo no Inferno (1997) e Nada Como Um Dia Após o Outro Dia (2002), do 

grupo Racionais MC’s, explorando como as questões sociais e raciais ganham voz e 

força nesse movimento musical. O RAP, como forma de resistência e expressão das 

periferias brasileiras, traz consigo um retrato vívido da violência policial, do racismo 

estrutural e da luta pela afirmação da identidade negra.

O conceito de "negro drama", que permeia as letras de Racionais, reflete 

uma vivência cotidiana marcada por essas mazelas sociais, mas também carrega 

uma forte mensagem de resistência e empoderamento. A influência de Jorge Ben 

Jor nesse contexto se revela como um ponto de intersecção entre gerações e 

sonoridades distintas. Enquanto Ben Jor, no auge da década de 1960 e 1970, trouxe 

ao Brasil um samba-rock que valorizava a negritude e a cultura afro-brasileira, os 

Racionais MC’s, em sua estética do rap, transformaram essa narrativa, adaptando-a 

ao cenário das periferias urbanas, mas mantendo a centralidade da luta racial. 

As canções de Jorge Ben Jor, que celebravam a identidade negra com um 

espírito irreverente e combativo, serviram como um alicerce para os Racionais, que, 

através de samples e referências diretas, fizeram da obra de Ben Jor um pilar de sua 

própria produção musical.

Ao analisarmos esses álbuns de Racionais, será possível identificar como as 

influências de Ben Jor se entrelaçam com as lutas contemporâneas dos jovens das 

periferias, criando uma continuidade na busca por reconhecimento e valorização da 

cultura negra. Neste capítulo, vamos refletir sobre como a contribuição cultural de 

Jorge Ben Jor se conecta com o movimento hip-hop no Brasil, proporcionando um 

diálogo entre a música popular brasileira de resistência e o rap como forma de 

expressão do povo negro, destacando a forma como ambos os artistas refletem e 

reivindicam a identidade negra no contexto brasileiro. 

                                     

3.1. A CHEGADA DO MOVIMENTO HIP-HOP NO BRASIL

Historicamente, o Hip Hop, enquanto cultura urbana, nasceu na periferia de 

Nova York (EUA), entre as comunidades caribenhas, em especial jamaicanas, afro-

americanas e latino-americanas na década de 1970. O contexto social era de 



violência e criminalidade nesses bairros33, e a única forma de lazer e contestação 

possível para os jovens era nas ruas com a música, poesia, dança e na pintura. O 

movimento só começou a ser notado por executivos da música a partir dos anos 

1980 e a partir daí começou a ser comercializado para toda a diáspora negra 

mundial, servindo como resistência, estilo e produzindo novos símbolos culturais da 

negritude.

A viagem de sucesso do hip-hop pelo mundo desembarcou no Brasil no 

início da década de 80 também, em São Paulo, principalmente através do breaking 

nos metrôs da cidade. Grupos de periferia passaram então a se encontrar na Galeria 

24 de Maio e na estação São Bento do metrô para escutar as músicas vindas do 

Bronx (EUA), acompanhados de novos passos de dança. Os primeiros 

frequentadores do local foram os dançarinos de breaking, e alguns dos maiores 

precursores do estilo foram nomes que até hoje causam impacto na cena, como 

Nelson Triunfo e Thaíde. Nesse período, o rap ainda era considerado um estilo 

musical violento e de favelado, por conta de sua origem.

No início da década de 1990, os bailes black abrem suas portas para 

apresentações de grupos de rap que àquela altura ganhavam destaque nas ruas. O 

Racionais MC’s se destaca em meio a maioria deles por se propor a “contar a 

realidade das ruas”. Em geral, os rappers existentes até aquele momento visavam 

apenas à diversão, prezavam pela leveza em suas letras e apresentavam 

brincadeiras de duplo sentido e exaltação às qualidades do MC que cantasse. 

Mesmo muito criticado por abordar o preconceito racial e a miséria da periferia em 

suas canções de maneira tão explícita e crua, os Racionais MC’s não mudaram sua 

postura de se colocar como uma via de informação e de denúncia, adotando e 

valorizando o quinto elemento do Hip-hop: a conscientização.

O hip-hop é formado então por quatro elementos performáticos: DJ, MC, 

Breaking e Grafitti (HOBSBAWM, 2009). Mas há um quinto elemento que serve 

como base: a consciência e a postura ética. O break é a dança de passos robóticos, 

33 A referência ao contexto de violência e criminalidade nos bairros de Nova York onde o Hip Hop 
nasceu, faz alusão à realidade de muitos bairros urbanos com alta concentração de imigrantes, 
majoritariamente negros e latinos, que, historicamente, não receberam a devida atenção do Estado 
em termos de políticas públicas básicas, como saúde, educação e infraestrutura. Esse cenário de 
negligência estatal se assemelha à realidade das favelas, comunidades e periferias do Brasil, onde a 
presença do Estado é muitas vezes marcada pela repressão, principalmente através da violência 
policial. Exemplos disso incluem a criminalização de movimentos culturais, como o funk no Rio de 
Janeiro, que, apesar de ser uma importante forma de expressão e resistência cultural, enfrenta 
constantes tentativas de censura e repressão por parte das autoridades.



quebrados e, quando realizada em equipe, sincronizados. O grafite é a pintura, 

normalmente feita com tinta spray aplicada nos muros, prédios e espaços da cidade, 

repassando frases de impacto ou desenhos que remetem a alguma crítica. O DJ 

(disc-jóquei) e o rapper ou MC (mestre de cerimônias), aquele que canta ou declama 

as letras sobre as bases eletrônicas criadas e tocadas ao vivo pelo DJ. A junção dos 

dois últimos elementos resulta na parte musical do Hip Hop: o rap, abreviação de 

rhythm and poetry, “ritmo e poesia”, do inglês.

Já o quinto elemento compreende principalmente a valorização da 

ascendência étnica negra, o conhecimento histórico de sua luta e herança cultural e 

o combate ao preconceito racial e econômico. Os cinco elementos completam-se, 

fundem-se e influenciam-se mutuamente, mas também podem se manifestar de 

forma independente.

As representações das dificuldades enfrentadas pelo cidadão que 

historicamente foi guetificado, deixado à margem da sociedade, cuja solução para a 

vida muitas vezes passa pelo crime, pelo esporte ou pela música, estão narradas 

nos discos dos Racionais como forma de evocação à causa do negro no Brasil não 

apenas como denúncia, mas, como meio de conscientização e politização de seus 

pares.

Como disse Conceição Evaristo (2005), “Escrever pode ser uma espécie de 

vingança, às vezes fico pensando sobre isso. Não sei se vingança, talvez desafio, 

um modo de ferir o silêncio imposto, ou ainda, executar um gesto de teimosa 

esperança.” A escrevivência (cunhada por Conceição) dos Racionais se manifesta 

nesses autorretratos musicais. A vingança, aqui, pode ser enxergada como o 

movimento de exaltação da negritude e suas culturas, propondo contrariar as 

estatísticas traçadas desde 1530, data de início da escravização de pessoas negras 

no Brasil.

Sintetizando brevemente a carreira dos Racionais, podemos dizer que sua 

trajetória se inicia em… O grupo é formado por Mano Brown, KL Jay… Aqui é 

importante fazer uma compilação de informações sobre o grupo, quantos discos 

lançados, quantos anos de carreira, quantas turnês etc. O documentário do Netflix 

pode ser uma fonte importante e você já analisou no trabalho da disciplina de 

Estudos de Produtos Comunicacionais. Porque antes de fazer sua análise, uma 

pessoa que não conhece Racionais, precisa ter noção do que você tá debatendo, 

certo?                              



3.2. AS INFLUÊNCIAS DE BEN JOR NO SOBREVIVENDO NO INFERNO (1997)  

O ano era 1997. O Brasil carregava o título de país com o terceiro maior 

índice de homicídios do continente americano. O desemprego atingia uma taxa de 

mais de 30%. No Capão Redondo, bairro do extremo sul paulistano, um morador 

tinha 12 vezes mais chances de ser assassinado do que em qualquer outro lugar.

Nesse mesmo ano, uma crônica sonora sobre um cotidiano cercado de tiros, 

barulho de sirenes das viaturas da polícia e racismo era lançada. O Sobrevivendo no 

Inferno, álbum composto de doze faixas, declamava sem rodeios, direto e 

cruamente, como uma rajada de metralhadora, a realidade dos moradores da 

periferia de São Paulo. Esse não foi o álbum de lançamento dos Racionais, mas foi a 

partir dele que o grupo foi projetado, divulgado e alcançou sucesso no panorama da 

música e da cultura brasileira da década.

As faixas mais conhecidas trazem letras com narrativas fortes, não apenas 

de elucidação, para explicitar o estrago que racismo faz com a vida de uma pessoa 

negra, mas também de humanização do “primo preto”34. Os exemplos são Diário de 

um Detento e Capítulo 4, Versículo 3. O procedimento nas duas faixas é o do eu 

lírico ser colocado como protagonista da história e também como um “bandido” 

carregado pelo sentimento de revolta ao sistema.

A letra de “Diário de um Detento”35 foi escrita por Mano Brown em parceria 

com Josemir Prado, ex-detento sobrevivente da chacina do Carandiru36, onde 111 

detentos foram assassinados com a ação da Polícia Militar na Casa de Detenção de 

São Paulo em 1992. Por meio do ponto de vista interno de um presidiário, a música 

narra os acontecimentos que antecedem e que precedem a chacina, finalizando o 

relato como um sobrevivente e com uma construção literária sem repetição de 

34 Primo Preto, rapper e DJ da cena de hip hop paulistana, é conhecido por sua atuação como 
produtor de eventos e sua presença marcante nas produções dos Racionais MC’s. No monólogo 
inicial da música "Capítulo 4, Versículo 3", ele apresenta dados que destacam as desigualdades 
raciais no Brasil, abordando o impacto do racismo no sistema educacional e na violência policial. Na 
canção, Primo Preto representava um sobrevivente do “inferno”, o Brasil da década de 90 para as 
pessoas negras.
35 RACIONAIS MC'S. Diário de um Detento. In: Sobrevivendo no Inferno [álbum]. São Paulo: Cosa 
Nostra, 2002.
36 VARELLA, Drauzio. Estação Carandiru. São Paulo: Companhia das Letras, 1999. O livro inspirou o 
filme lançado em 2003, dirigido por Hector Babenco, que retrata o cotidiano dos presos e os eventos 
que levaram ao Massacre do Carandiru. A produção marcou época ao abordar a brutalidade no 
sistema carcerário brasileiro e a vulnerabilidade da população encarcerada. Para mais informações: 
https://drauziovarella.uol.com.br/videos/trabalho-no-carandiru-e-o-impacto-do-massacre/



versos denunciando a insalubridade e o racismo do sistema penitenciário brasileiro.

Já em Capítulo 4, Versículo 3, título de recorte bíblico, a referência não é 

apenas religiosa. Iniciando com um monólogo assertivo e trazendo dados sobre os 

efeitos do racismo na violência policial e no acesso às universidades, a canção 

sugere que um “criminoso malvado” invade um local e tem a intenção de abalar a 

sua estrutura. A sua arma são as palavras, sua sobrevivência é o que desestrutura 

os paradigmas e o seu alvo é a sociedade racista que traça o seu futuro apenas para 

o crime ou a morte. Não por acaso, um dos versos afirma que esse é o “efeito 

colateral que o seu sistema fez”.

A continuação do álbum prossegue fazendo alusões à estética bíblica. O 

professor Acauam Silvério de Oliveira, escritor do prefácio do livro de transcrição do 

álbum homônimo Sobrevivendo no Inferno (2018) reflete que a decisão do quarteto 

em aderir a essa referência cristã é a reverberação do contexto em que o disco foi 

criado. Em meio a violência urbana, repressão policial, desigualdades e 

“preconceitos” nas “quebradas” de São Paulo nos anos 1980 e 1990, houve também 

um crescimento significativo de igrejas neopentecostais.

Construído de forma litúrgica, as faixas seguem o roteiro de um culto de uma 

igreja evangélica. A abertura começa com os cânticos de louvor (Jorge da 

Capadócia), consecutivo da leitura de Gênesis (Gênesis), vindo a leitura dos Salmos 

(Capítulo 4, Versículo 3), os testemunhos (Tô Ouvindo Alguém me Chamar e Rapaz 

Comum) e seguido de relatos de milagres (Diário de um Detento). Para concluir, 

chega a tentação do diabo (Qual Mentira Vou Acreditar?) e o momento de 

esperança, fé nas vitórias e contemplação (Mágico de Oz e Fórmula Mágica da Paz). 

O disco, em sua estética, traz uma cruz em sua capa preta e com detalhes 

dourados, assim como a maioria das bíblias cristãs, além de citar o Salmo 23, 

capítulo 3: “refrigera a minha alma e guia-me pelo caminho da justiça”.

Contudo, mesmo trazendo do início ao fim as alusões ao cristianismo, o 

álbum não se limita religiosamente apenas aí. Nada é tão simples. E é a partir disso 

que se apresenta a pluralidade referencial religiosa do grupo e principalmente fica 

evidente a influência de Jorge Ben Jor na construção desse disco e na carreira dos 

Racionais.

A primeira faixa do disco, “Jorge da Capadócia” dos Racionais é uma música 

de Jorge Ben (devoto do santo)37, do disco Solta o Pavão (1975) e foi regravada pelo 



grupo para ser a abertura do álbum. E ela não foi escolhida por acaso. Diferente da 

versão original, a faixa inicia com um "ogunhê", saudação a Ogum, orixá das 

religiões de matrizes africanas, como candomblé e umbanda.

Porém, Ogum é associado no catolicismo com São Jorge, o Jorge da 

Capadócia, santo guerreiro montado em um cavalo, vencendo um dragão, sendo a 

resistência e proteção contra as adversidades enfrentadas no cotidiano. Assim, essa 

regravação presente no Sobrevivendo no Inferno simboliza o sincretismo religioso no 

Brasil, também retratado nas demais canções de Jorge Ben, e também simboliza o 

caráter conflituoso que as religiões expressam, onde a religião imposta pelo 

colonizador não se apresenta mais no seu molde clássico.

É importante também lembrar que Mano Brown e Ice Blue começaram a 

nutrir um interesse pela música a partir do terreiro de candomblé frequentado por 

suas mães. “Quando meu pai, que era trompetista e pintor de parede, morreu, minha 

mãe chapou e a mulher do pai de santo me amamentou. A família do Brown também 

foi acolhida nesse terreiro”, relatou Blue a Revista Rolling Stone em 2013. 

Já Mano Brown, em uma entrevista à MTV em 1997, na época do 

lançamento, confessou que: “A ideia do Jorge da Capadócia foi minha. Eu sonhei 

com a música do Isaac Hayes e com a música do Jorge Ben em cima. Eu já gostava 

da música e era a música que estava faltando no disco. Faltava uma coisa mais 

íntima, religiosa, de proteção, da nossa origem, principalmente minha e do Ice Blue, 

ligado ao candomblé. E Ogum é o orixá da guerra, que abre o caminho, a primeira 

música é pra abrir caminho, além de homenagear o Jorge Ben, que sou fã".

Outra referência explícita a Ben Jor e as suas afirmações líricas da fé está 

presente em Fórmula Mágica da Paz38, penúltima faixa do disco. Trazendo um teor 

ético-político, a faixa debate sobre a busca dessa fórmula mágica, sendo 

interpretada como a busca por alternativas e saídas tanto do crime como do trabalho 

precarizado, característica marcante de uma realidade socioeconômica 

hierarquizada racialmente como a brasileira.

Buscar a Fórmula Mágica da Paz é procurar sentido para uma existência 

37 Jorge Ben Jor é conhecido por sua devoção a São Jorge e todo ano, em 23 de abril, o cantor 
radicionalmente canta a música "Jorge da Capadócia" no bairro de Quintino, Rio de Janeiro, onde ele 
nasceu e cresceu. A icônica musicalização de uma oração ao santo. Este momento é considerado 
uma marca registrada de sua carreira e reflete a conexão entre sua arte e sua espiritualidade.
38     RACIONAIS MC'S. Fórmula Mágica da Paz. In: Sobrevivendo no Inferno [álbum]. São Paulo: 
Cosa Nostra, 2002.



dura e repleta de adversidades materiais e simbólicas experimentadas pelo negro 

brasileiro. É buscar a possibilidade de ter uma vida digna e com direitos, direitos 

esses arrancados pela desumanização do racismo. É poder ter uma visão de futuro 

que vai além do sofrimento, da miséria e do ódio por não ter tido acesso ao básico. 

Assim como Jorge Ben falava lá no Negro é Lindo (1971) na faixa Porque é Proibido 

Pisar na Grama “Preciso de uma casa para minha velhice/ porém preciso de dinheiro 

pra fazer investimento/ Preciso às vezes ser durão/ Pois eu sou muito sentimental/ 

Preciso de carinho pois eu quero ser compreendido”.

Com essas reflexões em Fórmula Mágica da Paz e iniciando um movimento, 

de certa forma, micropolítico, chamando os seus ouvintes para construir uma 

autoestima e orgulho racial, Mano Brown faz questão de referenciar a obra do 

mestre Ben Jor como um fundamento para ter crença em uma vida melhor, apesar 

das adversidades, cantando que: “Ih mano/ toda mão é sempre a mesma ideia junto/ 

Treta, tiro, sangue, aí /Muda de assunto/ Traz a fita pra eu ouvir que eu tô sem/ 

Principalmente aquela lá do Jorge Ben.

Assim, finalizando a escuta do álbum Sobrevivendo no Inferno, fica explícito 

que o que os Racionais desejavam era atingir a mente de “50 mil manos”, empoderar 

negros, favelados, pobres. Assim, como Jorge Ben fez com o Negro é Lindo em 

1971 ou com o África Brasil em 1976, os Racionais MC’s fizeram em 1997. E 

continuaram fazendo em 2002, como veremos na análise do álbum Nada Como Um 

Dia Após o Outro Dia.

3.3. AS INFLUÊNCIAS DE BEN JOR NO NADA COMO UM DIA APÓS O OUTRO 
DIA (2002)      

Outubro de 2002. Os ruídos breves e fortes das freadas de carros no trânsito 

no horário de pico ressoam. Latidos de cachorros e cacarejos de galos são 

captados. De repente o despertador toca e o toque se prolonga em segundo plano. 

No destaque, surge um discurso motivacional de uma voz masculina grossa ecoando 

no rádio iniciando com um “bença, mãe” e após mais de um minuto de locução, o 

mensageiro finaliza com um “independente do que aconteça, nada como um dia 

após o outro dia”.

Essa é a representação do alvoroço do amanhecer na periferia que introduz 

o ouvinte na primeira faixa do álbum Nada Como um Dia Após o Outro Dia (2002). 



Com 21 faixas e dividido em dois volumes – “Chora Agora” e “Ri Depois” –, este é o 

quinto e o maior disco dos Racionais, com canções que narram os relatos dos 

sobreviventes de um inferno da década passada. É um “salve” para os irmãos de cor 

continuarem sonhando, mesmo em meio ao racismo.

O impacto dessa obra para uma geração dos anos 2000, período em que o 

Brasil iniciava em passos lentos a implementação de políticas de reparação e 

equidade racial, é incomparável. Nas ruas, com carros estourando o autofalante com 

os sons do beat de Negro Drama ou Vida Loka Pt. 1, a força do disco “Nada como 

um Dia após o Outro Dia” é sentida até hoje. 

Os próprios membros do grupo, como o DJ KL Jay e o Mano Brown, também 

enxergam a relevância da obra por essa ótica. Em entrevista publicada em 2016 

pela Trip TV, KL Jay assumiu que, apesar de “Sobrevivendo no Inferno (1997)” ser 

um álbum clássico, é o disco de 2002 que solidificou a carreira do Racionais nas 

periferias: “Considero esse o maior disco. Ele foi de A a Z nas ideias dentro do 

contexto da quebrada, do que é de respeito mesmo, do que é de verdade mesmo, 

do que vai ficar para sempre, do que não é nada daquilo e nóis não quer mais”, 

comentou Brown no mini documentário oficial em 2019 sobre as três décadas da 

carreira do quarteto.

O álbum é uma sequência de afirmação da negritude mas, sobretudo, é uma 

aula de arte e história que chegou nos ouvidos dos jovens negros periféricos antes 

de qualquer aula que a escola ou a faculdade poderiam prover. Segundo Amailton 

Magno de Azevedo no documentário “RACIONAIS MC'S: Das ruas de São Paulo 

para o mundo”39, doutor em história e especialista em musicalidade negra, é com 

esse material de estúdio que o Racionais MC’s consolida a cena do rap nacional da 

época e se diferencia dos relatos duros do Sobrevivendo no Inferno (1997). “Isto é, o 

rap de afirmação, de orgulho negro, que afirma a presença negra orgulhosa altiva, 

bela e desavergonhada”, comenta.

A difusão das faixas do Nada como Um dia Como Um Dia Após o Outro Dia 

nas ruas também ocorreu com o lançamento do Mil Trutas Mil Tretas (2006), 

primeiro DVD dos Racionais que exibe como o quarteto é poderoso no show ao vivo 

39 RACIONAIS MC'S: Das ruas de São Paulo para o mundo. Dirigido por Juliana Vicente, o 
documentário foi lançado mundialmente em 16 de novembro de 2022 pela Netflix. A produção retrata 
a trajetória do grupo desde suas origens nas ruas paulistanas até o reconhecimento global, 
destacando a relevância cultural e social do Racionais MC's. Disponível na plataforma de streaming 
Netflix.



e como as suas letras mobilizam negros para cantarem alto, batendo a mão no peito, 

que “Amo minha raça/ Luto pela cor”. O cenário principal da gravação desse DVD é 

um show no Sesc Itaquera, em 2004, quando tocaram na mesma tarde do "ídolo" e 

referência, Jorge Ben Jor40. 

A narrativa simbólica produzida por Jorge Ben nas suas obras na década de 

1970 na figura de Charles influenciou a escrita das narrativas do Nada Como Um Dia 

Após o Outro Dia (2002). O Charles, cantado por Ben Jor, é a personificação um 

homem negro da favela que passa a ser colocado gradativamente nas canções 

como a figuração de um “anjo”, sendo um guardião da ordem comunitária dos 

morros, centrado no lema de paz, justiça e liberdade e que passa a ser visto como 

um marginal pela polícia, pelo Estado e pela burguesia. As descrições das canções 

“Take it easy my brother Charles” (1969)41 e “Descobri que sou um Anjo” (1969)42 são 

associadas imediatamente à ainda mais conhecida “Charles, Anjo 45”43, também de 

1969.

O “anjo” narrado por Ben é subjetivado e colocado como um resolutor de 

conflitos internos e externos à periferia, mas também como um amigo sentimental 

que precisa de ajuda quando acaba na prisão. Para Feltran (2013), esse processo 

de privação de liberdade de Charles provoca uma catarse interna onde ele toma 

consciência de que o sistema deseja que homens como ele, um líder de um território 

de pretos e pobres, sejam afastados do seu poder local através de acusações que o 

levam ao encarceramento.

Essa figura de Charles consciente do sistema que está inserido é 

recuperada no disco dos Racionais em 2002 na articulação com o vida loka, preto 

tipo A, neguinho, mente criminal, entre muitos outros citados nas faixas, para ofertar 

esse sentido disruptivo do sujeito mesmo em diferentes gerações. Não por acaso, 

Vivão e Vivendo, a segunda música do Nada Como Um Dia Após o Outro Dia 

(2002), utiliza a letra de Charles Jr. (1970) de Ben Jor enfatizando que “Eu tenho fé e 

amor/ E a fé no século XXI/ Onde as conquistas científicas, espaciais, medicinais/ E 

a confraternização dos homens/ E a humildade de um rei/ Serão as armas da vitória/ 

40 RACIONAIS MC'S. DVD Mil Trutas Mil Tretas – "A bênção, mamãe, a bênção, papai" (com 
participação de Jorge Ben). Disponível em: https://www.youtube.com/watch?v=zEKWixPu5TU.
41 BEN JOR. Jorge. Take It Easy My Brother Charles. In: Jorge Ben [álbum]. Rio de Janeiro: Philips, 
1969.
42 BEN JOR. Jorge. Descobri que sou um anjo. In: Jorge Ben [álbum]. Rio de Janeiro: Philips, 1969.
43 BEN JOR. Jorge. Charles, Anjo 45. In: Jorge Ben [álbum]. Rio de Janeiro: Philips, 1969.



Para a paz universal.”

Essa construção simbólica angelical aparece também no Negro é Lindo 

(1971), em Porque é Proibido Pisar na Grama exclamando nos versos que “Descobri 

que além de ser um anjo/ Eu tenho cinco inimigos’’. As indagações e angústias 

dessa canção, apontadas em capítulos anteriores, podem ser encontradas também 

em Vida Loka Pt. 2, afinal, o que era “Preciso de uma casa para minha velhice/ 

Porém preciso de dinheiro pra fazer investimentos” em 1971, se transformou no “Às 

vezes eu acho que todo preto como eu/ Só quer um terreno no mato só seu/ Sem 

luxo, descalço, nadar num riacho/ Sem fome, pegando as frutas no cacho” em 2002.

Outra demonstração da influência de Jorge Ben no Nada como Um Dia Após 

o  Outro Dia (2002) está presente nas apresentações ao vivo de Vida Loka Pt.1. Nas 

performances da faixa, Mano Brown iniciou o movimento de adicionar a citação dos 

versos de “Velhos, Flores, Criancinhas e Cachorros”, música de Ben de 1975.

Já a canção de encerramento do álbum Da Ponte pra Cá (2002), apresenta 

o verso “Errare Humanum Est”44, frase em latim que significa “errar é humano”, mas 

é também uma canção homônima de Jorge Ben do disco A Tábua de Esmeralda 

(1974), disco mais famoso do cantor por trazer referências herméticas e alquimistas.

Vale ressaltar que, para além de referenciar Ben Jor, o Nada Como Um Dia 

Após o Outro Dia (2002) reivindica a sonoridade e melodias de uma tradição musical 

black, como por exemplo a influência do cantor Tim Maia, utilizando o sample de Ela 

Partiu (1977) em Homem na Estrada (1993), e do cantor Cassiano, utilizando o 

sample de Onda (1976) na faixa Da Ponte pra Cá (2002). Afinal, o Hip Hop não é 

apenas vivência, não é apenas cultura, mas é também ancestralidade e legado.

 

44   RACIONAIS MC'S. Da ponte pra cá. In: Nada como um Dia após o Outro Dia [álbum]. São Paulo: 
Cosa Nostra, 2002.



4. CONCLUSÃO

O presente trabalho realizou uma análise da influência marcante de Jorge 

Ben Jor nas obras dos Racionais MC's, explorando as construções identitárias do 

negro brasileiro usando os conceitos de identidade e representação de Stuart Hall e 

os estudos de negritude de Kabengele Munanga. Através da análise minuciosa das 

letras, das sonoridades e das referências culturais presentes nos álbuns 

Sobrevivendo no Inferno (1997) e Nada Como Um Dia Após o Outro Dia (2002), 

torna-se evidente o diálogo entre as gerações, unindo o samba-rock de Jorge Ben à 

postura combativa, direta e reflexiva do rap dos Racionais.

Essa intertextualidade não se limita ao aspecto musical. É uma conexão que 

transcende o simples uso de samples e se insere profundamente na construção das 

identidades negras brasileiras entre o morro e o asfalto. Enquanto Jorge Ben Jor, em 

sua época, cantava sobre o “samba de preto velho” e sobre a beleza da negritude 

com um sorriso no rosto e sendo lido como entretenimento para MPB branca, os 

Racionais MC's, décadas depois, deram continuidade a essa narrativa, abordando o 

empoderamento da comunidade negra em meio ao som de tiros da violência policial, 

em uma cultura de consumo exacerbado e em meio ao encarceramento em massa 

da população negra.

A pesquisa demonstrou que, apesar de pertencerem a gerações diferentes e 

expressarem suas mensagens através de sonoridades distintas, ambos os artistas 

compartilham a temática central da negritude em suas obras. Através da análise das 

letras, sonoridades e influências mútuas entre os dois artistas, foi possível 

compreender como suas obras contribuíram para a construção de uma narrativa 

alternativa para o negro brasileiro, colocando-o como protagonista de sua própria 

história e questionando a lógica ocidentalizada.

Conforme apresentado durante o trabalho, o Mano Brown sempre declarou 

publicamente sua admiração à Jorge Ben e a influencia dele em suas músicas. Em 

entrevista à MTV em 1997, Brown diz como Jorge foi inspiração para a canção 

"Jorge da Capadócia" dos Racionais. 

Embora as representações de raça e identidade nas obras de Jorge Ben Jor 

e dos Racionais MC’s sejam de grande importância, elas também apresentam 

limitações, especialmente quando consideramos a questão de gênero. As letras 



abordadas têm uma predominância da perspectiva masculina, refletindo e projetando 

as vivências de homens negros, pretos e pardos brasileiros, em diferentes contextos 

de suas vidas. Mesmo que Jorge Ben Jor tenha desempenhado um papel importante 

na valorização da mulher negra e no empoderamento feminino por meio de suas 

músicas, o foco principal de sua obra, assim como o dos Racionais, recai sobre as 

experiências masculinas, o que limita uma análise mais aprofundada sobre as 

questões de gênero na construção das identidades negras.

Através dos conceitos de diáspora e Atlântico Negro, debatidos por Stuart 

Hall e Paul Gilroy, foi possível ampliar o entendimento sobre as complexas relações 

culturais e históricas que permeiam a musicalidade negra brasileira, ressaltando a 

importância da memória e da resistência como elementos fundamentais na 

expressão artística e na reconfiguração da identidade negra. Ter orgulho da sua 

identidade é também celebrar e homenagear os que vieram antes, abrindo 

caminhos, contribuindo para a emancipação do seu povo, independentemente da 

geração.

Reafirmando a ideia de Gilroy (2012), considerar o rap como manifestação 

cultural elaborada pela experiência dessa diáspora contribui positivamente no 

sentido de encarar as identidades como construídas na articulação de experiências 

sociais e não em características essencialistas dos corpos em questão. Isso desloca 

a identificação do plano racial e dos limites territoriais e históricos, mesmo que ainda 

os leve muito em conta. 

Tambem é importante pontuar que esta pesquisa procurou diversificar as 

referências bibliográficas, considerando diferentes perspectivas de gênero e raça, 

essenciais para compreender as relações étnico-raciais na sociedade brasileira 

contemporânea. Buscou ampliar o repertório acadêmico ao incluir autoras e autores 

negros, cuja produção acadêmica tem se mostrado fundamental para refletir sobre o 

Brasil sob o aspecto cultural e nas questões sociais.

Este trabalho reflete sobre as questões de identidade, representação e 

resistência no contexto da cultura negra brasileira, destacando a importância do 

diálogo intergeracional entre artistas e a música como forma de expressão e 

contestação social. A análise das influências musicais entre ícones como Jorge Ben 

Jor e Mano Brown revela o papel da arte na construção da identidade e na luta pelos 

direitos do povo negro. Reconhecer essas conexões ajuda a compreender as 

complexidades da experiência negra no Brasil, evidenciando a música como uma 



ferramenta de resistência e transformação social.

5. ANEXOS

ANEXO 1

Capa do álbum: Raio X do Brasil. Racionais MCs. 1993.

ANEXO 2



Capa do álbum: Sobrevivendo ao Inferno. Racionais MCs. 1997.

ANEXO 3

Capa do álbum: Nada como um Dia após o Outro Dia. Racionais MCs. 2002.

ANEXO 4

Capa do álbum: Samba Esquema Novo. Jorge Ben Jor. 1963.



ANEXO 5

Capa do álbum: Jorge Ben. Jorge Ben Jor. 1969.

ANEXO 6

Capa do álbum: O Bidú: Silêncio no Brooklin. Jorge Ben Jor. 1967.



ANEXO 7

Capa do álbum: Negro é Lindo. Jorge Ben Jor. 1971.

ANEXO 8

Capa do álbum: Solta o Pavão. Jorge Ben Jor. 1975.



ANEXO 9

Capa do álbum: África Brasil. Jorge Ben Jor. 1976.

ANEXO 10

Capa do álbum: Sonsual. Jorge Ben Jor. 1984.



REFERÊNCIAS

ALMEIDA, Silvio. Racismo estrutural. São Paulo: Pólen, 2019.

BARBERO, Jesús Marin. Dos meios às mediações: comunicação, cultura e 

hegemonia. Rio de Janeiro: UFRJ, 1997. 

BEN JOR, Jorge; BROWN, Mano. In: Umbabarauma – O Documentário. Direção: 

Felipe Briso. NSW. São Paulo: 2010. Disponível em: 

https://www.youtube.com/watch?v=Ke22Ftv9z_c&t=198s.

BEN JOR, Jorge; BROWN, Mano. Ponta de lança africano (Umbabarauma). In: 

África Brasil [álbum]. 2010. Disponível em: 

https://www.youtube.com/watch?v=GEo27HLd79Q.

BEN JOR, Jorge. Charles Jr. In: Fôrça Bruta [álbum]. Rio de Janeiro: Philips, 1970. 

Disponível em: https://www.letras.mus.br/jorge-ben-jor/86102/.

_____. Descobri que sou um anjo. In: Jorge Ben [álbum]. Rio de Janeiro: Philips, 

1969. Disponível em: https://www.letras.mus.br/jorge-ben-jor/86422/.

_____. Domingas. In: Jorge Ben [álbum]. Rio de Janeiro: Philips, 1969. Disponível 

em: https://www.letras.mus.br/jorge-ben-jor/824339/.

_____. Frases. In: O Bidú: Silêncio no Brooklin [álbum]. Rio de Janeiro: Philips, 

1967. Disponível em: https://www.letras.mus.br/jorge-ben-jor/86430/.

_____. Irene Cara Mia. In: Sonsual [álbum]. Rio de Janeiro: Som Livre, 1984. 

Disponível em: https://www.letras.mus.br/jorge-ben-jor/86179/.

_____. Jorge da Capadocia. In: Solta o Pavão [álbum]. Rio de Janeiro: Philips, 

1975. Disponível em: https://www.letras.mus.br/jorge-ben-jor/75518/.

_____. Negro é lindo. In: Negro é lindo [álbum]. Rio de Janeiro: Philips, 1971. 

Disponível em: https://www.letras.mus.br/jorge-ben-jor/86412/.

_____. Take It Easy My Brother Charles. In: Jorge Ben [álbum]. Rio de Janeiro: 

Philips, 1969. Disponível em: https://www.letras.mus.br/jorge-ben-jor/81205/.

_____. Xica da Silva, a Negra. In: África Brasil [álbum]. Rio de Janeiro: Philips, 

1976. Disponível em: https://www.letras.mus.br/jorge-ben-jor/86373/.

_____. Charles, Anjo 45. In: Jorge Ben [álbum]. Rio de Janeiro: Philips, 1969. 

Disponível em: https://www.letras.mus.br/jorge-ben-jor/46642/.

_____. Chove, chuva. In: Samba Esquema Novo [álbum]. Rio de Janeiro: Philips, 

1963. Disponível em: https://www.letras.mus.br/jorge-ben-jor/46643/.



BRAGA, A. G. A cena black Rio: circulação de discos e identidade negra. 
Natal, 2016. 135 f. Dissertação (Mestrado em Antropologia Social) – Universidade 

Federal do Rio Grande do Norte. Centro de Ciências Sociais Aplicadas. Programa 

de Pós-graduação em Antropologia Social, 2016. Disponível em: 

https://repositorio.ufrn.br/handle/123456789/19732.

CARAMANTE, André. Os quatro pretos mais perigosos do Brasil - Entrevista 

com os Racionais MC’s. Revista: Rolling Stone, 2013. Disponível em: 

https://rollingstone.com.br/artigo/racionais-mcs-quatro-pretos-mais-perigosos-do-

brasil/.

CERTEAU, Michel de. A invenção do cotidiano: Artes de fazer. Petrópolis: Vozes, 

1994.

DIEGUES, Cacá (direção). Xica da Silva. 1976. Disponível em: 

https://www.youtube.com/watch?v=pXPRIlrQWc0. Acesso em: 8 dez. 2024.

EVARISTO, Conceição. Gênero e etnia: uma escrevivência em dupla face. In: 

MOREIRA, Nadilza Martins de Barros; SCHNEIDER, Liane (orgs). Mulheres no 

Mundo - etnia, marginalidade e diáspora. João Pessoa: Idéia/Editora Universitária, 

2005.

FANON, F. Pele negra, máscaras brancas. Salvador: EDUFBA, 2008. 

FELTRAN, Gabriel de Santis. Sobre anjos e irmãos: cinquenta anos de expressão 

política do "crime" numa tradição musical das periferias. Revista do Instituto de 

Estudos Brasileiros, Brasil, n. 56, p. 43-72, jun. 2013. DOI: 

http://dx.doi.org/10.11606/issn.2316-901X.v0i56p43-72

FREIRE FILHO, J.; FERNANDES, F. M. Jovens, espaço urbano e identidade: 
reflexões sobre o conceito de cena musical. In: Congresso Brasileiro de 

Ciências da Comunicação, 28, 51 2005, Rio de Janeiro. São Paulo: Intercom, 

2005.

GILROY, Paul. O Atlântico Negro: modernidade e dupla consciência. São 

Paulo: Editora 34; Rio de Janeiro: Universidade Cândido Mendes, Centro de 

Estudos Afro-Asiáticos, 2012.

GONZALEZ, Lélia. Racismo e sexismo na cultura brasileira. Revista Ciências 

Sociais Hoje, Anpocs, 1984. p. 223-244.

GORDURINHA; ALMIRA CASTILHO. Chiclete com Banana. 1959. Dispopnível em: 

https://www.youtube.com/watch?v=xtyoalqFQkE.

HALL, Stuart. A identidade cultural da pós-modernidade. São Paulo: DP&A, 



2006. 

_____. Da Diáspora: identidades e mediações culturais. 1ª Ed. UFMG, 2011.  

Disponível em: 

https://edisciplinas.usp.br/pluginfile.php/4535599/mod_resource/content/1/HALL%2

C%20Stuart.%20Da%20Di%C3%A1spora%20-

%20identidade%20e%20media%C3%A7%C3%B5es%20culturais.pdf.

HANCHARD, Michael. Orfeu e o poder: O movimento negro no Rio de Janeiro 
e São Paulo (1945-1988). Rio de Janeiro: EdUERJ, 2001.

HOBSBAWM, Eric. A história social do Jazz. São Paulo: Paz e Terra, 2009.

HOGGART, Richard. The Uses of Literacy: Aspects of Working Class Life. 1957.

HOOKS, bell. Salvation: Black people and love. 1 ed. New York: HarperCollins 

Publishers Inc., 2001

Lei Afonso Arinos, 1951. Lei nº 1.390, de 3 de julho de 1951.

MOVIMENTO NEGRO UNIFICADO (MNU). Sobre o Movimento Negro Unificado. 

Disponível em: https://mnu.org.br/mnu-

2/#:~:text=O%20MNU,Paulo%20em%20pleno%20regime%20militar.

MTV, Rap. Mano Brown fala como criou "Jorge da Capadócia" em 1997. 

Entrevista. 1997. Disponível em: https://www.youtube.com/watch?v=SqxxTAImtJo. 

Acesso em: 8 dez. 2024.

MUNANGA, Kabengele. Construção da identidade negra: diversidade de 
contextos e problemas ideologicos. Religião, Política, Identidade. São Paulo. 

1988.

Munanga, Kabengele. NEGRITUDE E IDENTIDADE NEGRA OU 
AFRODESCENDENTE: um racismo ao avesso?. Revista Da Associação 

Brasileira De Pesquisadores/as Negros/As (ABPN). 2012. Disponível em: 

https://abpnrevista.org.br/site/article/view/246

MUNANGA, Kabengele. Negritude: usos e sentidos. São Paulo: Ática, 1986.

NASCIMENTO, A. O genocídio do negro brasileiro: processo de um racismo 
mascarado. 1.ed. São Paulo: Perspectivas, 2016.

OLIVEIRA, Luciana Xavier de. A cena musical da Black Rio: estilos e 
mediações nos bailes soul dos anos 1970. Salvador: EDUFBA, 2018. Disponível 

em: https://repositorio.ufba.br/ri/handle/ri/26088.

OLIVEIRA, Luciana Xavier de. A Gênese do Samba-Rock: Por um Mapeamento 
Genealógico do Gênero. In: IX Congresso Brasileiro de Ciências da 



Comunicação da Região Nordeste. Salvador, 2006.

QUIJANO, Aníbal. Colonialidade do poder, eurocentrismo e América Latina. In: 

Revista Sociedade e Estado, 2000. Disponível em: 

https://biblioteca.clacso.edu.ar/clacso/sur-sur/20100624103322/12_Quijano.pdf

RACIONAIS MC’S. Sobrevivendo no inferno. São Paulo: Companhia das Letras, 

2018.

_____. Da ponte pra cá. In: Nada como um Dia após o Outro Dia [álbum]. São 

Paulo: Cosa Nostra, 2002. Disponível em: https://www.letras.mus.br/racionais-

mcs/64144/

_____. Diário de um Detento. In: Sobrevivendo no Inferno [álbum]. São Paulo: 

Cosa Nostra, 2002. Disponível em: https://www.letras.mus.br/racionais-mcs/63369/

_____. DVD Mil Trutas Mil Tretas – "A bênção, mamãe, a bênção, papai" (com 

participação de Jorge Ben). Disponível em: 

https://www.youtube.com/watch?v=zEKWixPu5TU.

_____. Fim de semana no parque. In: Raio X do Brasil [álbum]. São Paulo: 

Zimbabwe, 1993. Disponível em: https://www.letras.mus.br/racionais-mcs/63447/

_____. Minidocumentário Tour Racionais 3 Décadas #RACIONAIS3D. 2019. 

Disponível em: https://www.youtube.com/watch?v=jLZKuDg8b-s.

_____. Tá na Chuva. In: Tá na Chuva [álbum]. São Paulo: Zimbabwe, 2009. 

Disponível em: https://www.letras.mus.br/racionais-mcs/992962/

_____. Vivão e Vivendo. In: Nada como um Dia após o Outro Dia [álbum]. São 

Paulo: Cosa Nostra, 2002. Disponível em: https://www.letras.mus.br/racionais-

mcs/69812/

_____. RACIONAIS MC'S: Das ruas de São Paulo para o mundo. Vicente, Juliana, 

dir. São Paulo: Netflix, 2022. Disponível em: https://diplomatique.org.br/nada-

como-um-dia-apos-o-outro-dia/.

Revista do Rádio. Este é o cantor mais discutido de 1963: Jorge Ben Jor. 
Revista do Rádio, 1963. Disponível em: https://doceru.com/doc/s5nx0

REZENDE, R. S. Jorge Ben: um negro na MPB nas décadas de 1960 - 1970. 

Rio de Janeiro, 2012. 174f. Dissertação (Mestrado em Música) – Universidade 

Federal do Estado do Rio de Janeiro, 2012.

RODA VIVA. Entrevista com Jorge Ben Jor. 1995. Disponível em: 

https://www.youtube.com/watch?v=L2yB_Uudwk0

SANCHES, P. A. Tropicalismo: Decadência Bonita do Samba. São Paulo: 



Boitempo, 2000.

SETE, Bola. Baccara. In: Aqui Está o Bola Sete [álbum]. Rio de Janeiro: Odeon, 

1957.

SILVA, Maria Clara. “A TÁBUA DE ESMERALDA”: análise sobre o mais 
famoso álbum de Jorge Ben Jor. In: Mundo Negro. 2021. Disponível em: 

https://mundonegro.inf.br/a-tabua-de-esmeralda-analise-sobre-o-mais-famoso-

album-de-jorge-ben-jor/

SILVA, Paulo da Costa; COELHO, Fred. Imbatível ao extremo: Assim é Jorge 

Ben Jor!. Radio Batuta, audiodocumentário. 2012. Disponível em: 

https://radiobatuta.ims.com.br/documentarios/imbativel-ao-extremo-assim-e-jorge-

ben-jor.

SODRÉ, Muniz. Samba: O Dono do Corpo. 2. ed. Rio de Janeiro: Mauad, 1998.

SOUZA, Neusa Santos. Tornar-se negro ou As vicissitudes da identidade do 
negro brasileiro em ascensão social. Rio de Janeiro: Zahar. 1983. Disponível 

em: 

https://edisciplinas.usp.br/pluginfile.php/8298396/mod_resource/content/1/Neusa%

20Santos%20-%20Tornar-se%20Negro.pdf

TV, Trip. Entrevista com KL Jay: rap e espiritualidade. 2016. Disponível em: 

https://www.youtube.com/watch?v=zrjc5ZWN7P0&t=23s.

VARELLA, Drauzio. Estação Carandiru. São Paulo, Companhia das Letras, 1999.

WILLIAMS,  Raymond.  Cultura  e  Sociedade.  São  Paulo:  Editora  Nacional, 

1969.

ZIRALDO. In: O Pasquim [Jornal], Edição n. 72, 1970.




