
 

 

 

 

 

UNIVERSIDADE FEDERAL DA BAHIA 

ESCOLA DE TEATRO 

PROGRAMA DE PÓS-GRADUAÇÃO EM ARTES CÊNICAS  

 

 

 

CARLOS AFONSO MONTEIRO RABELO 

  

 

 

A DRAMATURGIA DA COMMEDIA DELL’ARTE E A ESCRITA CRIATIVA DA COMÉDIA 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Salvador 

2020



 

 

CARLOS AFONSO MONTEIRO RABELO  

 

 

 

 

 

 

A DRAMATURGIA DA COMMEDIA DELL’ARTE E A ESCRITA CRIATIVA DA 

COMÉDIA 

 

  

 

Tese apresentada ao Programa de Pós-

graduação em Artes Cênicas, Escola de 

Teatro, Universidade Federal da Bahia, 

como requisito para obtenção de grau de 

Doutor em Artes Cênicas.  

 

Orientadora: Prof.ª Dr.ª Antônia Pereira 

      Bezerra   
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Salvador 

2020 



 

 

      

           Rabelo, Carlos Afonso Monteiro. 
                 A dramaturgia da Commedia dell’arte e a escrita criativa da comédia / Carlos Afonso Monteiro 
           Rabelo. - 2020. 
                 212 f.: il. 
 
 

                         Orientadora: Profª. Drª. Antônia Pereira Bezerra. 

                         Tese (doutorado) - Universidade Federal da Bahia, Escola de Teatro, Salvador, 2020. 
 
                      

                 1.  Artes cênicas. 2. Comédia. 3. Commedia dell’arte. 4. Criação (Literária, artística, etc.)  I. Be 
           zerra, Antônia Pereira. II. Universidade Federal da Bahia. Escola de Teatro.  III. Título.       
                                                                                                                                                                                                                    
                                                                                                                                                        CDD - 792 
                                                                                                                                                        CDU - 792 

                                               
                                                                                                                                                                                                                                                   

                                                                                                            

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

                                                                 

 

  

    



 

 

                                                                                                      
   

SERVIÇO PÚBLICO FEDERAL                                                                                   Escola de Teatro 
 

MINISTÉRIO DA EDUCAÇÃO                                                               Programa de Pós-graduação em Artes Cênicas 

 
UNIVERSIDADE FEDERAL DA BAHIA       

 

TERMO DE APROVAÇÃO 

 

 

Carlos Afonso Monteiro Rabelo 

 

 

“A DRAMATURGIA DA COMMEDIA DELL’ARTE E A ESCRITA CRIATIVA DA 

COMÉDIA” 

 

Tese Aprovada Como Requisito Parcial Para Obtenção do Grau de Doutor em Artes Cênicas, 

Universidade Federal da Bahia, pela Seguinte Banca Examinadora: 

 

 

Aprovada em 03 de agosto de 2020. 

 

 

 

___________________________

___________________________________________ 

Profª. Drª. Antônia Pereira Bezerra (Orientadora) 

 

 

______________________________________________________________________ 

Profª. Drª. Joice AglaeBrondani (PPGAC/UFBA)  

 

 

______________________________________________________________________ 

PPGAC
Programa de Pós-graduação em Artes Cênicas



 

 

Prof. Dr. Raimundo Matos de Leão (PPGAC/UFBA) 

 

 

______________________________________________________________________ 

Prof. Dr. Alexandre Silva Nunes (UFG)  

 

______________________________________________________________________  

Prof. Dr. Paulo Ricardo Merisio (UNIRIO) 

 

 

  



 

 

AGRADECIMENTOS 

 

À minha querida Nayanne.  

 

À minha família, Washington, Valdenice, Gabriela e Leon, que praticaram comigo o senso de 

humor que se reflete nessas páginas e comédias. À Simone e Jennifer que alegram a casa.   

 

À minha orientadora Antônia Pereira Bezerra, serena e profissional, que me ajuda a atravessar 

esses tempos difíceis.  

 

Às professoras e professores da Escola de Teatro da UFBA, pelas sugestões e bons conselhos. 

E em especial à banca de qualificação e defesa, Prof.ª Dra.ª Joice Brondani, Prof. Dr. 

Raimundo Matos, Prof. Dr. Paulo Merísio, Pr. Dr. Alexandre Nunes pelas correções e leitura 

atenta.  

 

Aos meus colegas de programa, em especial ao fratello Lineu Guaraldo, que me ajudou 

mormente em desafios burocráticos. 

 

Ao meu elenco da comédia Os sofrimentos do velho Afonso, cujo talento e profissionalismo 

tornaram possível a prática dessa pesquisa. Ao grande ator goiano Clégis de Assis, que soube 

dar vida ao velho Afonso. Às bravas Malu Gomes, Lorena Fonte, e aos bravos Marcus 

Pantaleão, Marcos Noel, Andreane Silva e Reginaldo Mesquita.  

 

À Lei Goyazes de Incentivo à Cultua que possibilitou meu espetáculo, e o patrocínio da 

ENEL, empresa de energia, que coincidentemente, é uma empresa italiana.   

 

Ao meu amigo Alan Foster, que para sempre vai dizer que essa tese de doutorado foi escrita 

para provar que ele estava errado, numa discussão travada muitos anos atrás sobre o caráter 

do improviso na commedia dell’arte.  

Ao grande Lenine Santos, que leu tudo antes de ser encenado e publicado.  

 

À Fundação de Amparo à Pesquisa do Estado da Bahia (FAPESB) 



 

 

RABELO, Carlos. A dramaturgia da commedia dell’arte e a escrita criativa da comédia. 

Orientadora: Antônia Pereira Bezerra. 2020. 212 f. Tese - (Doutorado em Artes Cênicas) – 

Escola de Teatro, Universidade Federal da Bahia, 2020.  

 

 

RESUMO 

 

Essa tese de doutorado é sobre a influência do gênero teatral commedia dell’arte na escrita da 

comédia. É um estudo bibliográfico, com um lado pedagógico e de pesquisa em Artes Cênicas 

com foco em nova dramaturgia cômica. Aborda a relação entre o improviso e a escrita teatral. 

Apresenta um estudo histórico sobre a commedia dell’arte, suas diversas definições e uma 

breve história dessa forma de arte. É um estudo em Escrita Criativa, que comenta e compara 

peças teatrais de autores como Goldoni, Scala, Suassuna, Brecht, Molière e Shakespeare para 

apontar semelhanças e estruturas recorrentes da escrita dramática. Com base nessas 

observações, propõe uma lista de exercícios voltados ao ensino da dramaturgia, com foco no 

humor e na comédia. Por fim, apresenta uma comédia inédita chamada Os sofrimentos do 

velho Afonso, que é o resultado prático da pesquisa.  

 

Palavras-chave: commedia dell’arte, dramaturgia, comédia, Escrita Criativa.   

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

 

RABELO, Carlos. Commedia dell’arte’s playwrighting and comedy’s creative writing. 

Thesis advisor: Antônia Pereira Bezerra. 212 s. Thesis (Doctorate in Scenic Arts) – Escola de 

Teatro, Universidade Federal da Bahia, 2020.  

 

 

 

ABSTRACT 

 

This doctoral thesis is about the influence of commedia dell'arte on comedy writing. It is a 

bibliographical study, with a pedagogical side, and a research in Performing Arts focusing on 

new comic drama. It addresses the relationship between improvisation and playwriting. It 

presents a historical study of commedia dell'arte, its various definitions and a brief history of 

this art form. It is also a study in Creative Writing, that comments and compares plays by 

authors such as Goldoni, Scala, Suassuna, Brecht, Molière and Shakespeare, to point out 

similarities and recurring structures of dramatic writing. Based on these observations, it 

proposes a list of exercises aimed at teaching drama, focusing on humor and comedy. Finally, 

it presents a new comedy called Os sofrimentos do velho Afonso, as a practical result of this 

research. 

 

Keywords: commedia dell’arte, playwriting, comedy, Creative Writing.  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

 

SUMÁRIO 

 

INTRODUÇÃO        .................................................................................................…          10  

CAPÍTULO  1   A COMMEDIA DELL’ARTE COM SEUS MITOS, DRAMATURGIAS 

E HISTÓRIAS         …………….……………………………………………………           15 

CAPÍTULO  2   TRÊS COMÉDIAS DISTANTES NO TEMPO E PRÓXIMAS NO 

MÉTODO ..............…………………………………………………………………..            39   

CAPÍTULO  3   O DURADOURO MITO DE TURANDOT NA ESCRITA DE GOZZI E 

BRECHT   .....................………………………………………………………………          55 

CAPÍTULO  4   ENTENDENDO SUASSUNA ATRAVÉS DA COMMEDIA 

DELL’ARTE  ...............................................................................................................           71 

CAPÍTULO  5   MOLIÈRE, SHAKESPEARE, MARIVAUX, E O LEGADO DA 

COMMEDIA DELL’ARTE NA ÓPERA E EM DARIO FO    …………………….         86 

CAPÍTULO  6   ANEDOTÁRIO, UMA LISTA DE EXERCÍCIOS DE ESCRITA 

CRIATIVA VOLTADA PARA A COMÉDIA   ……………………………………...        122 

CAPÍTULO  7   OS SOFRIMENTOS DO VELHO AFONSO …....…………..……      165 

CONSIDERAÇÕES FINAIS ……....…………………………………………………      206 

REFERÊNCIAS  ………………………………………………………………..……..      209   

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



10 

 

INTRODUÇÃO 

 

 

 Esta tese de doutorado, intitulada A dramaturgia da commedia dell’arte e a escrita 

criativa da comédia tem a princípio dois temas extensos demais em contraponto, um seria as peças 

de teatro influenciadas pelo gênero teatral da commedia dell’arte, e o outro seria a busca de um 

método para aprender ensinar a escrita de comédias para teatro. Na verdade, o título melhor seria 

bastante longo, onde descreveria meu estudo de um recorte de dramaturgia, para assim embasar 

minha prática como dramaturgo e como professor de dramaturgia.  

Preferi, no entanto, adotar um título mais sintético, talvez por vício de minha profissão de 

dramaturgo. Portanto, nem vou abordar toda a extensão de influência dos comici sobre a 

dramaturgia escrita, nem vou esgotar as possibilidades de ensino da escrita cômica. A 

impossibilidade de abarcar toda a influência da commedia dell’arte sobre o teatro ocidental é a 

prova de sua extensão. E novas formas de se escrever comédias surgem todos os dias. Pretendo pôr 

em sobreposição esses dois temas, para daí propor uma prática pessoal de dramaturgia, com suas 

falhas e acertos.  

 Nesse intuito, escolhi comédias emblemáticas de autores como Goldoni, Scala, Suassuna, 

Gozzi, Marivaux, Brecht, Shakespeare, Molière e Dario Fo, além de óperas e exemplos do 

audiovisual, para escrever ensaios que possam inspirar o ensino e a prática de nova dramaturgia. O 

resultado prático dessa pesquisa foi a comédia que escrevi e apresentei em junho de 2019, na cidade 

de Goiânia, com o título Os sofrimentos do velho Afonso. Meu nome do meio é Afonso, e espero 

que notem a ironia do título em referência a minha trajetória acadêmica. Também proponho uma 

lista de exercícios que batizei de Anedotário, uma sequência de anedotas reais e metafóricas, para a 

diversão de meus alunos. A comédia e os exercícios que figuram nessa tese são o resultado prático 

dessa pesquisa. Está muito longe de ser um resultado científico, um exemplo testado a ser seguido. 

Quem disser que encontrou a fórmula do riso, está ao mesmo tempo enganado, e também sendo 

nem um pouco engraçado. 

 O que me levou a fazer essa pesquisa, foi minha atividade como professor de 

dramaturgia iniciada em 2013 no Centro Cultural Oscar Niemeyer, em Goiânia, e que prossegue até 

hoje na escola Studio Caminharte, da mesma cidade. Nos anos de 2018 e 2019 tive a alegria de dar 

oficinas em Fortaleza, no Porto Iracema das Artes. E desde que me iniciei nessa prática, desenvolvi 

o hábito de elaborar exercícios de dramaturgia baseados em trecho de peça de teatro, ou cena de 



11 

 

filme. E foi esse interesse pelo ensino da dramaturgia que me estimulou a realizar um mestrado em 

Estudos Literários, no Programa de Pós-Graduação em Letras e Linguística da UFG (Universidade 

Federal de Goiás), concluído em 2016. Com orientação do Prof. Dr. Cássio Tavares, defendi a 

dissertação Um método de ensino e criação em dramaturgia: ensaiando para escrever, onde 

procurei desenvolver e aprofundar esses exercícios de dramaturgia. Para isso, selecionei algumas 

peças clássicas da literatura brasileira, como Eles não usam black-tie, de Gianfrancesco Guarnieri, e 

Gota d´água de Paulo Pontes e Chico Buarque, para ilustrar certas estruturas dramáticas.  

 Também tive a boa sorte de encenar em Goiânia três peças de teatro, entre as mais de 

dez que já escrevi. Minha estreia como dramaturgo foi em 2013, com um drama intitulado Hora de 

fechar, cujo enredo é centrado num crime acontecido num bar. E no mesmo ano, estreei uma 

comédia com toques de teatro do absurdo chamada Alfândega, que esperançosamente conta a 

história da última fronteira do mundo. A terceira peça que consegui produzir é esta comédia 

intitulada Os sofrimentos do velho Afonso que faz parte da presente pesquisa.  

 Desse modo, consegui manter as duas atividades, a de dramaturgo e professor de 

dramaturgia andando em paralelo, a despeito das pedras no caminho. Outra fonte de inspiração para 

o estudo da dramaturgia foram as traduções literárias que realizei, em especial da literatura sueca. 

Por ter vivido parte de minha infância na Suécia, traduzi obras de Strindberg, Lagerlöf e Ibsen, 

tanto para editoras quanto para grupos de teatro. De Ibsen, traduzi uma versão sueca feita por 

Ingmar Bergman de Os espectros (título que para mim seria melhor traduzido como “os possuídos”), 

e de Strindberg traduzi dramas históricos, e também um livro de contos infanto-juvenis Sagas e o 

romance cômico Gente de Hemsö, em parceria com meu irmão Leon Rabelo. No exercício da 

tradução, pude observar o drama bem de perto, pensando muito sobre os melhores modos de verter 

um diálogo em outro idioma. Traduzir drama tem pontos em comum com a dificuldade de traduzir 

lírica, onde muito se perde, e muito deve ser reinventado. Assim, traduzir drama se torna um grande 

exercício de dramaturgia.  

 Minha razão principal para realizar essa pesquisa é meu amor pela comédia. Quando me 

iniciei no ensino da dramaturgia era preciso ensinar os fundamentos, sendo que a maioria dos meus 

alunos eram iniciantes em teatro. Com o passar do tempo, senti a necessidade de ensinar um modo 

específico de escrita dramática, dentro de um estilo ou gênero. Desse modo, a escolha pela comédia 

foi bastante natural, sendo o gênero que me sinto melhor escrevendo ou assistindo. No futuro, quem 

sabe, eu posso aprender outros modos de ensinar dramaturgia, mas não poderia imaginar um 

primeiro passo melhor do que a comédia. 



12 

 

 Creio também que o estudo da comédia é necessário, por suas muitas aplicações 

políticas, sociais e pedagógicas. A comédia é um gênero historicamente popular na dramaturgia 

teatral brasileira, e desde Martins Pena o interesse brasileiro pela paródia, pelo improviso se 

desenvolveu e adentrou em outras mídias como o rádio, o cinema, a televisão e, atualmente, a 

internet. E o estudo da commedia dell’arte pode oferecer uma luz sobre a fonte dessa tradição, e 

também inspirar o ensino e a escrita de nova dramaturgia cômica.  

 A metodologia que empreguei nesse trabalho tem um pouco de literatura comparada, 

como definida por Carvalhal (2006, p. 5) onde os pesquisadores “investigam o processo de 

estruturação das obras”. Isso porque estou pondo em contraponto comediógrafos de épocas e países 

distintos, para daí encontrar uma gramática implícita do teatro de comédia. Mas, também, é uma 

pesquisa intertextual em relação a comédias influenciadas pela commedia dell’arte, e mesmo a 

relação entre autores que se destacaram no gênero cômico. Também, guardada as devidas 

proporções, tem algo de pesquisa experimental nos exercícios que proponho e na dramaturgia 

inédita que apresento. Por outro lado, por conter um capítulo que é uma peça de teatro, e outro que 

são exercícios práticos de escrita criativa, aproximo-me da pesquisa performativa de Haseman 

(2006) onde o resultado artístico é entendido como uma forma de conhecimento.  

 Os autores que serviram de referência para meu estudo da commedia dell’arte são, entre 

outros, Roberto Tessari, cuja erudição e clareza deixa o trabalho dos pesquisadores do gênero bem 

mais fácil, Richard Andrews, que é fundamental para a compreensão do que era o improviso dos 

comici. Silvio Ferrone que apresenta descobertas recentes sobre a vida e obra dos elencos das 

companhias, e Nino Pirrota no estudo das confluências entre commedia dell’arte e ópera. Minha 

prática de ensino em dramaturgia é inspirada por Boal (1982), onde procuro libertar a escrita do 

aluno de dramaturgia como se liberta o corpo do ator. Para minha visão do que é o drama sempre 

recorro a Martin Esslin (1987). E em relação às estruturas do drama, os autores aos quais me 

aproximo são Egri (1946) e Edgar (2009), dois proponentes da escrita criativa em dramaturgia.  

 Essa tese está dividida do seguinte modo: no capítulo 1 apresento o que entendo por 

commedia dell’arte, um assunto em si bastante polêmico, onde há um embate entre mito e realidade 

histórica, que em vez de ser visto como um empecilho, deveria ser entendido como uma riqueza 

inerente ao tema. Se a commedia dell’arte é geralmente abordada por seu interesse para a arte do 

ator, procurei demonstrar sua grande contribuição para a escrita do teatro, mesmo em lugares mais 

inesperados, como numa das maiores tragédias de Shakespeare, Hamlet. Mas no primeiro capítulo 



13 

 

procurei me ater à dificuldade de definição do gênero, suas transformações históricas e a fluidez da 

palavra improvisada e escrita.  

 No capítulo 2 faço a comparação entre três comédias distintas no tempo, mas de 

estrutura com interessantes similaridades, sendo a primeira Il finto marito de Flaminio Scala, que 

representa a produção dramatúrgica de um dos maiores expoentes da commedia dell’arte; a segunda 

O servidor de dois patrões de Goldoni, talvez a comédia mais conhecida que associamos ao gênero; 

e a terceira um exemplo nacional, O casamento suspeitoso de Suassuna. Tanto o método de escrita, 

fortemente apoiado no improviso, quanto no tema de casamentos frutos de confusão, como na fonte 

popular dos enredos e personagens, fazem com que essas comédias, lidas em paralelo, revelem 

várias estruturas recorrentes do gênero cômico.     

 Em seguida, no capítulo 3 apresento duas versões bastante contrastantes de um mito 

persa Turan-Dokht, sendo a primeira a tragicomédia Turandot de Gozzi, que passou por uma longa 

tradição de adaptações para o palco, e a segunda é a irreverente versão inacabada de Brecht, 

chamada Turandot, ou o congresso das lavadeiras. Nessa oposição se nota todas os imprevisíveis 

caminhos que a adaptação, como instrumento da dramaturgia pode tomar. De um lado há a 

possibilidade de crítica, de paródia, e por outro se dá um diálogo entre dramaturgias de séculos 

diferentes, em busca de se dizer algo novo em cena.  

 O capítulo 4 é reservado à obra cômica de Ariano Suassuna, que apesar da distância 

geográfica e histórica com a fonte italiana, apresenta várias releituras de recursos usuais da comédia 

seiscentista italiana, que chegaram por fontes diversas ao vocabulário desse genial dramaturgo 

paraibano. O modo criativo como ele aliou o erudito e o popular foi bastante próximo do método 

que engendrou o surgimento da commedia dell’arte, e sua obra pode ser entendida como uma 

resposta brasileira à tradição cômica iniciada em Aristófanes e Menandro, passando por Plauto, 

Terêncio, Goldoni e Molière, para chegar ao Brasil de nossos dias.  

 No capítulo 5 eu discuto a conhecida influência do gênero italiano na obra de Molière, 

cuja extensão é tamanha, que sua obra seria irreconhecível não fora a exposição que ele teve da 

prática do teatro italiano, além do ponto que mais me interessa, o impacto que a leitura de obras dos 

italianos e de seus canovacci teve sobre ele. Se em Molière essa influência é amplamente detectada, 

em Shakespeare ela se dá de modo mais indireto, mas nem por isso de menor importância para se 

ler o Shakespeare comediógrafo. Sendo filho da mesma era que viu a internacionalização do gênero, 

Shakespeare deixou pistas em suas obras que testemunham seu conhecimento e admiração pela arte 

dos comici. Em seguida, demonstro o impacto que a commedia dell’arte teve no surgimento da 



14 

 

ópera, a longa tradição que aproximou músicos e atores para mudar os rumos das Artes Cênicas, 

para a criação de novas formas musicais e teatrais. Além disso, discuto alguns pontos da obra do 

dramaturgo francês Pierre de Marivaux, que deu um passo adiante na assimilação de personagens e 

enredos desenvolvidos pelos italianos. Para finalizar, comento uma comédia de Dario Fo, Hellequin, 

Harlekin, Arlekin, Arlecchino, que exemplifica o seu processo de pesquisa e prática em teatro a 

partir de obras do passado, mantendo um diálogo criativo com a História. 

 Já no capítulo 6, começa a parte prática dessa pesquisa com um Anedotário, que é uma 

lista de exercícios de Escrita Criativa voltada para a comédia. A Escrita Criativa é a metodologia 

que entende a escrita literária como uma técnica que pode ser ensinada e aprendida. Espero que 

esses exercícios sirvam para que alguém desperte o seu comediógrafo interior, para discutir a vida 

através de piadas. 

 O último capítulo 7 apresenta minha comédia Os sofrimentos do velho Afonso, precedida 

por uma breve introdução e considerações metodológicas. Nessa peça de teatro eu pude 

experimentar parte das técnicas discutidas nos capítulos anteriores, e técnicas que aparecem nos 

exercícios. Depois apresento breves considerações finais sobre o percurso geral da pesquisa.  

Espero que esse painel de ideias sobre a commedia dell’arte, e a comédia com gênero 

literário, sirva para despertar o interesse por novas leituras, adaptações e encenações que dialoguem 

com esse rico repertório cômico, onde muitas piadas seguem inventivas e tão engraçadas quanto no 

dia que foram contadas.    

  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



15 

 

CAPÍTULO 1 A COMMEDIA DELL’ARTE COM SEUS MITOS, DRAMATURGIAS E 

HISTÓRIAS   

 

 

 Nesse capítulo em caráter de ensaio pretendo discutir minha visão da commedia 

dell’arte1, já que este gênero teatral me influenciou na elaboração de exercícios de escrita dramática 

e na prática cênica que acompanha essa pesquisa de doutorado. Pretendo mais levantar questões 

sobre a relação entre mito e realidade na commedia dell’arte do que afirmar precisamente do que 

ela se trata, acreditando mesmo que não seja possível abarcar aqui as diferentes visões e 

características dessa forma de teatro. Também vou discutir a relação entre o gênero teatral e a 

dramaturgia, para introduzir o tema que vou desenvolver mais profundamente nos próximos 

capítulos. Ao fim vou apresentar motivos do declínio de sua popularidade e as razões de sua 

permanência no imaginário e na prática teatral.   

 Quando alguém se propõe a estudar o que foi e o que é a commedia dell’arte, essa 

pessoa irá se deparar com um problema insolúvel. Dramaturgos preferem problemas insolúveis, 

pois são os que nos fazem parar para pensar. E o problema trata-se de separar mito e realidade, ou 

mesmo mesclá-las para entender o impacto de uma ideia sobre o mundo. Pois a commedia é ao 

mesmo tempo um dos grandes mitos do teatro, como também um de seus vetores históricos mais 

influentes, bem como um de seus símbolos mais universais, a carroça trazendo os mascarados 

tocando alaúde e tirando a aldeia de sua rotina.  

 Mas também foi uma realidade histórica, variada e difícil de definir em linhas gerais. 

Como realidade histórica sua documentação é insuficiente, aberta a diferentes interpretações. O 

propósito dessa pesquisa não é ser um apanhado de teorias e definições de commedia dell’arte, 

porque além de fugir ao propósito de investigar sua relação com a dramaturgia, seria muito 

aborrecido de ler. Pois essa dualidade entre mito e realidade aqui apontada poderia mesmo gerar 

dois tipos de investigação: por um lado o que foi a commedia a partir de fontes primárias, atendo-se 

somente aos fatos históricos, e por outro lado, o que ela se tornou em séculos seguintes, 

principalmente a partir do Romantismo, como uma fonte de inspiração para artistas do palco, das 

artes visuais, da música e até mesmo do cinema. Taviani nota essa dificuldade ao escrever: “Fazer a 

                                                
1 Como vou argumentar nesse capítulo, definir a commedia dell’arte é quase impossível. Mas aqui vai a minha 
definição: “A commedia dell'arte é um tipo de teatro que surgiu na Itália no século XVI, onde se pode usar máscaras, e 

onde se improvisa a partir de um resumo, e números pré-ensaiados, praticado por atores e atrizes profissionais, em geral 

especializados num só papel. Após a Revolução Francesa, no século XVIII a commedia entrou em declínio, mas 

permanece como parte do folclore italiano, e na influência que exerce no teatro que é feito até nossos dias.” 



16 

 

história da commedia dell’arte significa, então, fazer a história de uma ideia, de um fantasma, de 

um sonho? A história da commedia dell’arte é talvez a história de seu mito e nada mais”2. (2007, 

p.297, tradução nossa). 

 Caso seja mais mito do que história, isso em si não é necessariamente um problema. 

Lévi-Strauss considera que “a oposição simplificada entre Mitologia e História que estamos 

habituados a fazer – não se encontra bem definida, e que há um nível intermediário” (1978, p. 60). 

Esse nível intermediário pode nos ensinar melhor o que é a História, ou melhor, as histórias, que 

refletem as crenças políticas e estéticas de cada um. E há também o perigo de não perceber numa 

História com h maiúsculo uma mitologia embutida e disfarçada de ciência pura, como quando Lévi-

Strauss pergunta “quando tentamos fazer História científica, fazemos porventura algo científico ou 

adotamos também a nossa própria mitologia nessa tentativa de fazer História pura?” (1978, p. 61). 

Nas páginas que seguem, não pretendo fazer História pura, e, sim, defender que que a dupla 

condição de fato histórico e mito é o que faz a commedia dell’arte tão inspiradora à dramaturgia.    

 Por esse viés, toda definição de commedia dell’arte é passível de crítica, ou será apenas 

a opinião de determinado autor ou artista, não sendo possível em algumas linhas definir uma forma 

de arte e entretenimento que atravessou séculos, países e se reinventou e se transformou ao longo do 

tempo. Sabendo, portanto, das minhas limitações, vou comentar algumas definições e em seguida 

ensaiar a minha própria definição, passando pelos mesmos apuros que outros passaram.  

 

 Retratando um objeto que se move   

 

 Começando por um dicionarista como Pavis, teremos a seguinte definição:  

  

A Commedia dell’arte se caracterizava pela criação coletiva dos atores, que elaboram um 

espetáculo improvisado gestual ou verbalmente a partir de um canevas, não escrito 

anteriormente por um autor e que é sempre muito sumário (indicações de entradas e saídas e 

das grandes articulações da fábula). Os atores se inspiram num tema dramático, tomado de 

empréstimo a uma comédia (antiga ou moderna) ou inventando (PAVIS, 1999, p.61). 

  

 Nessas palavras nos deparamos de saída com um problema, o conceito contemporâneo 

de “criação coletiva”. Ela nos remete a um tipo de trabalho com intenção não-hierárquica, como 

proposto por grupos teatrais dos anos 1960 em diante, que se afasta em muito do que era a 

commedia dell’arte no período em que ela se estabelecia. Essa noção certamente não retrata a 

                                                
2 No original: "Fare storia della Commedia dell'Arte significa, insomma, fare la storia di un'idea, di un fantasma, di un 

sogno? La storia della Commedia dell'Arte è forse la storia del suo mito e nient'altro." (TAVIANI, 2007, p. 297) 



17 

 

liderança exercida por um capocomico, ou seja, o ator líder, geralmente o mais experiente da 

companhia, que muitas vezes era também dramaturgo ou teórico, como Flaminio Scala e Francesco 

Andreini, ou, na maioria dos casos, o ator (ou atriz) com maior influência e dinheiro. Somente pelo 

o fato do elenco poder “inventar” suas falas, não quer dizer que eles tivessem tanta autonomia assim. 

Na realidade, a vida das pessoas que criaram a commedia dell’arte era bem mais dura do que 

imaginamos (FERRONE, 2011, p.290, p.308), havendo figuras como o capocomico Cecchini (cuja 

máscara era Frittellino) que adotavam um estilo de vida marginal, com relatos de banditismo e 

tráfico humano. A ideia de que podiam tomar decisões de modo coletivo parece uma ideia muito 

remota e utópica para a realidade histórica do surgimento da commedia dell’arte.  

 No entanto, a definição de Pavis tem clareza suficiente para se distanciar da primeira 

definição com que me deparei, quando ainda adolescente fui a uma enciclopédia procurar saber o 

que era commedia dell'arte. Antes de consultar a enciclopédia, imaginei mais ou menos o mesmo 

que muitas pessoas devem também ter pensado de veneta. Pensei que era uma antiga forma italiana 

de comédia artística, fazendo uma forçada tradução do italiano. Fui consultar a enciclopédia e lá a 

comparavam com o Kabuki3. Depois de ler o verbete sabia menos o que ela era, e menos ainda o 

que era o Kabuki. Procurei essa definição em velhas enciclopédias da biblioteca da UFG 

(Universidade Federal de Goiás), mas foi em vão. Esse verbete persiste na minha memória por sua 

inesquecível ineficácia.  

 Toda vez que dou uma oficina sobre commedia, ou uma aula de história do teatro, faço a 

pergunta: quem pensa que é uma "comédia artística"? Como sou grande defensor da curiosidade 

humana, e por considerar digno, e mesmo socrático que reconheçamos nossas ignorâncias, muitas 

vezes ouvi a resposta: “sim, acho que é uma comédia artística. Da Renascença.” Commedia 

dell'arte não quer dizer comédia artística, nem é da Renascença. Quer dizer "teatro profissional" e 

apesar de ser devedora das ideias do Renascimento, aparece quase duzentos anos depois do auge da 

Renascença, no período chamado de Contra Reforma, ou seja, a segunda metade do século XVI, 

tempo em que o Brasil já havia sido conquistado, bem como a impressão de livros e o mundo se 

preparava para o que chamamos de a Era Moderna (de 1600 adiante). Por esse viés, a commedia 

dell'arte nasce com um mundo novo, com crescente integração econômica e cultural entre os países. 

Se nos tempos anteriores a maioria das pessoas nascia e morria em suas aldeias, o mundo que viu a 

commedia triunfar é marcado pelo início da universalização, e talvez seja essa razão pela qual ela 

                                                
3  O Kabuki é um gênero de dança dramática surgido no Japão no século XVII, criado por mulheres, e que depois se 

caracterizou também por personagens recorrentes, daí a comparação com a commedia dell'arte. 



18 

 

seja um gênero de teatro fortemente itinerante, que se espalhou da Rússia à América do Sul 

(TESSARI, 2013, p. 36).  

 Porém, esse caráter itinerante foi gradualmente se estabelecendo ao longo de dois 

séculos. Quando o gênero se definia na virada do século XVI para o XVII na Itália, as companhias 

eram mais sedentárias. Até mesmo o trecho relativamente próximo geograficamente de Milão-

Florença era considerado caro demais, mesmo para estrelas consagradas como Gianbattista Andreini 

e Virginia Ramponi. Do mesmo modo, ir do Norte ao Sul da Itália era perigoso, devido ao 

banditismo nas estradas (FERRONE, 2011, p.6). Para se opor a esse perigo, os primeiros viajantes 

da commedia dell’arte adotaram um estilo de vida nada lúdico, por que viajavam não somente por 

dinheiro, mas também para adotar o mesmo estilo de vida dos brigantes que dominavam o interior 

italiano (Idem, 2011, p.20). 

 E do mesmo modo, por ser filha de seu tempo, ao contrário do que sonha o nosso 

romantismo, a commedia dell'arte não existe desde sempre, nas ruas e nas tradições populares. 

Persiste no senso comum uma visão ingênua do gênero, a qual se vê retratada em obras como o 

filme de Ettore Scola A viagem do Capitão Tornado (Il viaggio di Capitan Fracassa) de 1990, não 

surpreendentemente baseado no romance do período romântico de Prosper Merimée. Até hoje, 

quando vemos imagens dos Polichinelos dançando com bandolim em punho nas paredes de 

pizzarias ao redor do mundo, ou nas Colombinas e Arlequins do carnaval brasileiro, vê-se presente 

a noção romântica desse gênero de teatro. 

 Quase como se a commedia dell'arte estivesse fora da História, e surgisse como uma 

expressão espontânea, sem criadores e sem intencionalidade artística. Sou da opinião que o que 

chamamos de commedia dell’arte foi de fato desenvolvido a partir de práticas teatrais que a 

precederam, por obra e intenção de atrizes e atores italianos do século XVI. Com todo respeito ao 

artista anônimo de rua, e às formas de arte popular, e apesar da commedia dell'arte ter se alimentado 

de tradições populares, esse gênero surge desde o início como prática profissional. E mesmo sendo 

devedora de truques, piadas, frases da cultura popular, uma visão folclórica e amadora da commedia 

pode gerar uma incompreensão. Tanto é assim, que ela porta a ideia de profissão até no nome, que é 

o significado de “arte” em commedia dell’arte.  

 Contudo, a afirmação profissional também presente em outra denominação do gênero, 

commedia mercenaria, é também o testemunho de uma vontade de tornar a profissão de ator viável, 

numa Itália que via a arte como ora espontânea, ora como fruto do amadorismo intelectual da 

commedia erudita, a irmã acadêmica da commedia dell’arte, que encenava traduções e adaptações 



19 

 

das comédias clássicas de Plauto e Terêncio. Portanto, mais do que serem apenas profissionais, os 

pioneiros do gênero queriam se afirmar como profissionais, e lutavam para ter dignidade na 

profissão. Ferrone aponta para a inviabilidade do profissionalismo ao reparar que os atores que 

eram expoentes do gênero, Scala, Andreini, Martinelli (primeiro grande Arlequim) e Cecchini 

tentaram em algum ponto da vida mudar de profissão (2011, p. 300). O próprio Flaminio Scala se 

aposentou do teatro e abriu uma loja de perfumes em Veneza. 

  O registro mais antigo na Itália de uma companhia profissional de teatro aos moldes do 

que seria uma companhia de commedia dell’arte é um contrato de 1545 em Pádua.4 Nos tempos de 

Ruzzante e Maquiavel, ou seja, pouco antes, na primeira metade do século XVI, não se mencionava 

sua existência. Portanto, tudo leva a crer que esses grupos profissionais de teatro foram se formando 

de 1500 em diante, a partir de atores que participavam das encenações das commedie erudite, de 

autores como Ariosto e Aretino, e que se profissionalizaram e desenvolveram um estilo baseado no 

improviso, sobre enredos inspirados nas peças clássicas de Plauto e Terêncio, onde havia servos, 

velhos, jovens apaixonados e cortesãs.   

 Se esse é um caminho para explicar o surgimento, também se pode conectar a commedia 

dell’arte com as fábulas atelanas, uma prática teatral cômica, com máscaras, da Roma Antiga 

presente na província de Campania, próximo a Nápoles. Desse modo, o gênero seria uma herança 

da Antiguidade Clássica, sempre presente na Cultura Popular, uma “sobrevivente dos mimos latinos” 

(MOUSSINAC, 1957, p. 131). Nesse caso, ela teria permanecido submersa nos sertões italianos, 

sem registro ao longo dos séculos como arte oral. Quanto à escrita que se perdeu, Tessari (1993, p. 

54) explica quão grande foi a retração do drama durante a Idade Média, atentando para o fato do 

cronista medieval Nicholas Trevet, em pleno século XIV, ao comentar Sêneca, parecer não ter 

noção de como funcionava uma representação teatral, supondo que o procedimento se dava com o 

poeta recitando todas as falas, e atores ilustrando-as com gestos de mímica.   

 Talvez o argumento de que a commedia dell'arte sempre existiu seja decorrência da 

presença da máscara, e suas conexões mágicas e ancestrais. A máscara é um símbolo do sagrado no 

teatro, porém, a máscara não é apenas um objeto sagrado. Por aparecer em tantas culturas, e com 

funções diversas, podemos entender a máscara também como adereço, enfeite de festas e carnavais. 

E o fato de usarmos uma máscara em cena, não quer dizer que estamos necessariamente 

reencenando um rito ancestral. A função de uma máscara pode simplesmente ser causar o riso. Ou 

permitir com facilidade a substituição de um ator por outro, usando a mesma máscara, e assim 

                                                
4 Primeiro testemunho notarial da formação de uma companhia de atores profissionais, (TESSARI, 1981 p. 5), no 

original:  "Prima testimonianza notarile dell costituzione d'una compagnia di comici professionisti."   



20 

 

realizar a troca de identidades, que gera confusões, mal-entendidos, e por consequência o riso. Além 

disso, a máscara permite que um mesmo ator faça diversos papéis, recurso utilizado pelos 

tragediógrafos de Atenas para apresentar uma tragédia com no máximo três atores.   

 Retornando ao momento onde não entendi bem o que constava na enciclopédia, e de 

minha confusão mental ao tentar decifrar o que era commedia dell'arte, acreditei que se tratava de 

alguma forma de comédia, no seu sentido corrente, ou seja, teatro para fazer rir, mas por ser 

dell'arte, seria de alguma forma artística, seja lá o que esse artístico seria. Imaginei um palco onde 

se passava histórias engraçadas, todo enfeitado de flores, arabescos, figurinos e máscaras barrocas, 

ao som de alaúdes e violinos. Por algum motivo qualquer, associei o "artístico" com a visualidade 

de cores e adornos. Paradoxalmente, não estava totalmente errado. 

 Passados muitos anos, e após as leituras que fiz nessa pesquisa, vejo que na maioria das 

vezes a commedia dell’arte era em realidade um teatro profissional, onde se improvisava a partir da 

seleção de material previamente ensaiado e decorado, o que incluía piadas verbais e gestuais. Os 

enredos eram construídos a partir de elementos tradicionais da escrita cômica, que se encontram na 

farsa, com muita confusão, troca de identidades, e essas complicações cresciam ao ponto de se 

tornarem quase incompreensíveis. O humor tendia ao absurdo, ao irracional, com uso de piadas 

verbais e gestuais. Os personagens eram inspirados em tradições populares, com amplo uso de 

dialetos, expressões locais, personagens folclóricos, de preferência os que simbolizam uma região. 

Mesmo assim, é uma tarefa inglória apontar o local de nascimento de cada máscara. Ferrone nota 

que a máscara nasce na viagem, e não é somente de uma cidade. O primeiro Arlequim (Tristano 

Martinelli) era mantovano, adotou o dialeto de Bergamo e fez carreira na França! (2011, p.17). Quer 

dizer, não há precisão regional, e nenhum folclorismo será capaz de traçar a gênese de uma máscara 

cômica.  

 Outro ponto que é sempre levado em conta nas definições do gênero, o improviso, 

também precisa ser posto em contexto. A conceituação típica de commedia dell'arte inclui em geral 

o uso da meia máscara (sendo que grande parte dos atores não usavam máscara), a questão do 

profissionalismo (que como vimos era mais uma luta do que uma realidade), e os grupos itinerantes 

(que podiam muito bem estacionar em cidades onde se estruturavam melhor). Porém, o improviso 

na commedia dell'arte não pode ser confundido com o improviso teatral na acepção do século XX, 

como Pavis, que entende o improviso como “técnica do ator que interpreta algo imprevisto, não 

preparado antecipadamente e "inventado" no calor da ação” (199, p. 205). Ou mesmo o improviso 

como instrumento pedagógico, como proposto por Viola Spolin, e usado em gêneros como Teatro 



21 

 

Esporte, e demais práticas que fazem humor a partir do improviso. Nesses casos, o improviso teatral 

é pensado no âmbito da Pedagogia Teatral, como auxílio para o desenvolvimento da espontaneidade, 

e para o desenvolvimento de atrizes e atores iniciantes. 

 Quando se fala em improviso na commedia dell'arte se trata de algo diverso. A palavra 

que no meu entender descreve melhor essa prática é a seleção. O que acontecia era que cada um em 

cena tinha a sua disposição uma série de falas, bordões, monólogos, tiradas, poemas, além de gags 

visuais como tropeços, danças, lutas, que podiam ser individuais ou coletivas (como no clássico uso 

de escadas para derrubar inadvertidamente os demais personagens em cena). De acordo com o 

enredo estabelecido pelo cannovaccio esses elementos eram introduzidos ou não, de acordo com o 

ritmo do espetáculo. Há sim elementos de improviso puro, a partir de reações da plateia, erros, e 

inspirados pelas criações dos colegas em cena. Mas, na maior parte do tempo, o que acontecia era a 

repetição de material já ensaiado e decorado em outras ocasiões. O nome que se dá a cada um 

desses elementos verbais e físicos é lazzi, e seu conjunto, acumulado ao longo dos anos por cada 

artista cênico era chamado de zibaldone – páginas e páginas de discursos, tiradas, piadas e diálogos5. 

O repertório de um palhaço de circo conserva várias similaridades com essa prática. O palhaço 

improvisa de acordo com o ânimo da plateia, mas, o espetáculo já está pronto de antemão, com os 

números que serão introduzidos ao longo do caminho. 

 Quanto aos personagens, e ao modo que eram elaborados, o procedimento dos comici 

consistia em se apropriar de uma figura cômica local que fazia parte do imaginário do público. Se 

fôssemos fazer o mesmo num contexto brasileiro, teríamos personagens inspirados no caipira (como 

fazia Mazzaropi), o cangaceiro na versão estilizada de Luiz Gonzaga, o gaúcho como o analista de 

Bagé de Luís Fernando Veríssimo, o malandro carioca, como personagem do samba carioca, ou na 

própria figura pública de alguém como Moreira da Silva ou em personagens das peças de Nelson 

Rodrigues. E embora tenham existido estrelas da commedia dell’arte que dedicaram a vida inteira a 

um papel, chegando ao ponto de misturar a figura do palco com suas vidas pessoais, sem sair dos 

personagens ao assinar carta para nobres, como fazia Martinelli, não é verdade que todos 

mantinham dedicação exclusiva a uma máscara pela vida inteira. Cecchini, em uma carta, escreveu 

que preferia atores que interpretavam mais de um papel, devido a óbvia vantagem econômica 

(FERRONE, 2011, p. 26). 

 E eram essas preocupações econômicas que deram ensejo a um teatro de ofício. O que 

ofendia a aristocrática pretensão de uma arte pela arte, como no caso de um esteta como Goldoni, 

                                                
5 ANDREWS in HENKE e NICHOLSON, p. 41, 2014 



22 

 

que foi justamente o cunhador da expressão commedia dell'arte6. Esta carrega a mesma carga 

pejorativa de quando hoje falamos "teatro comercial", ou que um filme seria "comercial demais". 

Para aumentar ainda mais a confusão, o "teatro de ofício" designado por Goldoni, podia ser 

hilariante, e desse modo, poderia ser descrito realmente como "comédia", e também, alçar grandes 

voos estéticos, literários, políticos, históricos, sendo, portanto, eventualmente, profundamente 

artística. Ou seja, aquele teatro de ofício também poderia ser chamado de comédia artística. 

 Commedia dell'arte forma em português um duplo falso cognato. Onde entendemos 

"comédia de arte", deveríamos entender "teatro de ofício", ou mesmo, "teatro profissional". 

Commedia em italiano quer dizer o mesmo que "comédia" em português, mas, por extensão, 

também se refere ao que nós chamamos de teatro, drama e a arte teatral. Tanto é assim, que a 

palavra para "ator", trágico ou cômico, é "comico". E por "arte", nesse caso temos o sentido de 

"ofício", do mesmo radical que temos na palavra "artesão", ou "artesanato". Quando se estuda a 

história da Arte, com os conceitos de Estética que envolvem esse termo, costumamos nos esquecer 

da importância, e, por vezes, a preponderância do artesanato, o saber-fazer, o ofício diário, 

repetitivo e a troco de dinheiro.  

 Nessa dupla leitura do termo commedia dell'arte (teatro profissional, comédia artística) 

vemos inscrito o embate que convive dentro do próprio gênero: entre alta e baixa cultura, entre arte 

pela arte, e arte por dinheiro, arte culta e arte popular, e por aí adiante. Não deixa de ser interessante 

que a palavra “arte” traz em seu sentido um lado de trabalho, e outro de sonho. Em minha 

experiência como artista no Brasil, escuto muito se falar em Arte, e pouco se falar artesanato, das 

mãos calejadas pelo trabalho. A capacidade profissional é associada à vulgar condição de 

funcionário, e pensar nessa faceta do teatro, seria o mesmo que se submeter ao mercantilismo, ou se 

rebaixar à condição de marionete. E, nesse caso, marionete se transforma numa metáfora de 

obediência burra, desprezando-se a beleza e a dificuldade do teatro de animação. Para pessoas 

enamoradas com a ideia de ser artista, ser amador ou profissional é igualmente ofensivo.      

 Voltando à difícil questão da definição de commedia dell'arte, ao se notar os mitos 

inscritos nos verbetes, chega-se a uma redução ao absurdo, ao ponto de se afirmar sua inexistência, 

como Dario Fo (2006) ao citar uma afirmação polêmica de Carmelo Bene, que dizia que "a 

commedia dell'arte nunca existiu". O que ele queria dizer era que jamais houve um gênero fixo, 

                                                
6 A expressão commedia dell’arte “É encontrada pela primeira vez numa peça de Goldoni de 1750, referindo-se a 
“comédia de máscaras”, “comédia improvisada” ou simplesmente “comédia italiana” que já estava em existência desde 

meados do século XVI. No original: “It is first found in a play by Goldoni of 1750, and it refers to the “masked 

comedy”, “improvised comedy” or even simply “Italian comedy” which had been in existence since the mid-

seventeenth century.” (The Oxford Encyclopedia of Theatre & Performance, 2003, p. 298, tradução nossa).  



23 

 

reproduzível, e o que os atores italianos faziam no século XVI ao XVIII era simplesmente teatro, 

em toda sua imprevisível e humana variedade. 

 Se já mencionei o problema do improviso, o símbolo maior da commedia dell’arte, a 

máscara, também não basta para definir o gênero. Quando realizamos hoje uma oficina de 

commedia dell’arte, a primeira coisa que os alunos querem é testar o poder embriagador da máscara. 

A bem dizer, a meia-máscara, já que na maioria das vezes se usa a máscara que deixa livre a parte 

inferior da boca para se falar, cantar e fazer caretas. Ora, qualquer um dos registros históricos 

aponta para o fato de que metade dos atores, ou mais, não usavam máscaras. Os atores e atrizes que 

interpretavam os personagens innamorati, os jovens apaixonados, por serem interpretados por 

estrelas com apelo sexual, e de belos rostos, jamais usavam máscaras.7 O mesmo ocorria com atores 

cômicos cujo rostos de nascença já apresentavam clara vocação para a comicidade, com narizes 

desproporcionais, olhos esbugalhados, bocas grandes, que ao longo do tempo eram treinados para 

provocar o riso. Um exemplo de alguém com um rosto assim, era o rosto do grande 

escritor/bufão/revitalizador da commedia Dario Fo, cujas caretas eram um repertório de máscaras 

vivas. Embora seja preciso notar que Fo nunca se declarou um comico dell’arte, apesar de estudar e 

praticar o gênero, preferindo se apresentar como bufão. 

 No Brasil tivemos alguns grande comediantes que sabiam fazer o mesmo com o rosto 

com o qual vieram ao mundo: Costinha (1923-1995), famoso na rádio e na televisão, e pelos LPs 

com anedotas escatológicas, e que era um exemplo perfeito de analogia para a máscara de 

Pulcinella, a voz galinácea, e uma malícia perigosa; o próprio grande ator das chanchadas Oscarito 

(1907-1970), de expressão infantil, com olhos arregalados, podendo assim ser comparado ao 

Arlequim, na atenção extrema, na oscilação rápida de medo, para alegria, como numa criança. 

Portanto, uma máscara nem sempre é necessária. Como não era necessária para Tiberio Fiorilli 

(1608-1694), o Scaramouche, o mestre de Molière no que concerne commmedia dell'arte, ambos 

atores cômicos que prescindiam de máscara. 

 Outro lugar comum em relação a commedia dell'arte seria sua geografia: da Itália para o 

mundo. Apesar de ser de fato uma invenção italiana que conquistou o mundo, como a pizza e o 

soneto, a commedia dell'arte fez o impacto que fez no drama e no teatro devido sobretudo ao seu 

sucesso mundial, deixando para trás as idílicas carroças que se tornaram um símbolo, em conjunto 

com máscaras e alaúdes. Em primeiro lugar, não se deve falar em Itália: a comédia surge na 

                                                
7 “O que nós pensamos como a forma “clássica” da commedia dell’arte, jovens apaixonados, criadas e alguns Capitani 

não usavam máscaras faciais”. No original: “In what we think of as the ‘classic’ form of the arte, young lovers, 

maidservants and some Capitani did not wear facial masks.” (ANDREWS, p. 1993, 172, tradução nossa)  



24 

 

República de Veneza. Não existia Itália no século XVI. Esta só seria unificada no século XIX. A 

bota italiana era dividida em cidades-estados, dominações estrangeiras, e sem uma unidade central, 

se falava várias línguas (e não somente dialetos). E no tempo em que ela surge, havia uma disputa 

intelectual para determinar quais dessas línguas seria o idioma literário da península. Essa disputa 

atravessou os séculos, até que o toscano, o idioma de Florença, a língua dos versos de Dante e 

Petrarca, e dos cultos innamorati seria a língua que hoje chamamos de italiano. 

 Mas por ter surgido em Veneza, a commedia dell'arte era falada principalmente em dois 

idiomas, o vêneto do velho mercador, às vezes rico, às vezes falido, o Pantaleão, e o bergamasco (a 

língua falada na cidade de Bergamo e arredores) do Arlequim e demais servos, os zanni. Esse 

choque cultural entre patrão e empregado, onde o empregado era um retirante na metrópole que era 

a Veneza de então, está no cerne do que a commedia representa em termos políticos e sociais. Um 

dos grandes prazeres de se ver essas comédias é o súbito triunfo do empregado sobre o patrão, nos 

momentos em que Arlequim engana Pantaleão, onde a esperteza do pobre triunfa sobre a arrogância 

do rico. Outro que também poderia ser engambelado era o Capitão, que falava num italiano 

espanholado, como o português italicizado das novelas da Globo. A Espanha dominava então partes 

da Itália, em especial mais ao sul, como Nápoles e a ilha da Sicília. Esse personagem servia para 

fazer uma evidente crítica ao poder invasor, e seu jeito de falso valentão ridicularizava em dois 

tempos a pomposidade do castelhano, e o militarismo em geral.  

 Como se não bastasse, ainda havia mais línguas/dialetos na commedia: o napolitano de 

Pulcinella, em sua versão mais malandra e arrastada e o bolonhês do velho pedante Doutor (em 

geral se chama Graziano), temperado por latim macarrônico, para afetar conhecimento clássico. O 

Doutor é a sátira que os comediantes fizeram dos críticos, literatos, que justamente os perseguiam 

com seu desprezo. É, portanto, uma vingança ao secular desprezo dos literatos pela commedia 

dell’arte e sua dramaturgia, que gerou piadas como um livro de Retórica publicado por Martinelli, 

com páginas em branco, um ancestral exemplo dos livros com páginas por se escrever, um falso 

caderno. O sentido das páginas em branco é tanto uma expressão da mente desmiolada, “em branco” 

de Arlequim, quanto um convite à criatividade, nas páginas que se oferecem para serem escritas. 

Mas também é uma alusão ao vazio das páginas que vem impressas com teorias pedantes, 

preenchendo as páginas em vão. Esse radicalismo anti-intelectual do grande Arlequim de seu tempo 

era uma afetação, pois se sabe que ele tinha uma formação clássica. Mas seu chiste se inscreve na 

própria luta interna do gênero, onde vemos de um lado alguém que herdou a função dos bobos da 



25 

 

corte, inclusive usando disso para se aproximar pessoalmente dos monarcas, em oposição aos 

literatos da commedia, como Scala e Barbieri, ambos autores de tratados e comédias.  

 Por ter atravessado tanto tempo e tantas mudanças, talvez melhor seja entender a 

commedia dell’arte como sendo simplesmente teatro, no caso, uma nova forma de se fazer teatro, 

como realizado por italianos e italianas na virada do século XVI ao XVII. Defini-la seria tão 

improdutivo como tentar definir o teatro que é realizado hoje em dia, com todas as suas diferenças e 

variedades. O artista não pensa em definição de gênero, antes de se propor a fazer algo. No entanto, 

nós podemos intuir do que se fala, quando se fala em teatro, ou em arte. Sabemos o efeito desejado 

que provoca nas pessoas, pois já passamos por esse efeito. Uma maravilhosa definição para Arte, e 

que por extensão pode ser usada para a commedia dell'arte e para demais expressões artísticas e 

humanas, é o dito popular "pornografia é como poesia: não sei o que é, mas quando a vejo, sei 

reconhecer". 

 

 A dramaturgia da commedia dell’arte no contraponto do improviso e do escrito  

 

      Ao se abordar a dramaturgia da commedia dell’arte pensa-se em peças de teatro escritas 

pelos atores do gênero, por aqueles influenciados pelos improvisos das companhias de comici, ou os 

autores influenciados pelo legado do gênero ao longo dos séculos, exemplos dos quais vou 

apresentar no capítulo seguinte. Mas a dramaturgia da commedia dell’arte também é o resultado dos 

improvisos sobre um canovaccio, o texto que varia em maior ou menor grau a cada apresentação. 

Apesar de ser um conjunto de falas e ações que no passado não podia ser registrado, evidentemente 

trata-se de uma dramaturgia. Hoje seria possível registrar em áudio e vídeo os improvisos de um 

grupo de teatro contemporâneo que praticasse o gênero, e teríamos a preservação dessa dramaturgia.  

  Tradicionalmente, se deu mais valor à dramaturgia “eternizada” em papel, em oposição 

ao que era esquecido por ser oral ou improvisado. Devido a um platonismo de segunda mão, o que é 

permanente seria superior ao que é passageiro. De um lado a perfeição do mundo das ideias, e do 

outro a superficialidade momentânea. Porém, embora haja obras geniais que permaneceram, como 

uma tragédia de Eurípedes, a noção de que o permanente é sempre melhor que o passageiro, é 

completamente errada. Por exemplo, a escravidão, o desprezo ao meio ambiente e o machismo 

permaneceram, enquanto o mamute e a biblioteca de Alexandria se perderam. Uma obra pode se 

conservar por acaso, não somente devido à “seleção” realizada pela tradição, e muita inspiração 

genial de momento já deve ter sido perdida. Fora as obras diligentemente conservadas, para depois 



26 

 

serem queimadas, soterradas e bombardeadas em séculos de guerra. Ou seja, igualmente se perdeu e 

se conservou arte de boa e má qualidade.   

 Portanto, nas melhores noites dos I Gelosi eles podem ter mostrado ao mundo comédias 

melhores que as de Molière. Mas jamais saberemos com certeza. Daí que a dramaturgia das páginas 

é mais comentada, mais lembrada, porque a dramaturgia improvisada na maioria das vezes se perde. 

É por essa razão que quando se fala numa dramaturgia de commedia dell’arte a primeira coisa que 

vem à mente é uma comédia escrita e presente nas melhores bibliotecas, O servidor de dois patrões 

de Goldoni. Também, porque para se experimentar um pé de Arlequim, ou uma atuação com meia-

máscara é mais fácil decorar um texto por alguns meses, do que dedicar uma vida ao treino, ao 

improviso em grupo e um longo repertório de lazzi.   

 Porém, ao se falar no legado da commedia dell’arte para a dramaturgia, convém notar 

que ela popularizou uma forma nova de escrita, e mesmo de formatação de dramaturgia. Se na 

dramaturgia contemporânea vemos grande variedade nos modos de formatar a dramaturgia no papel, 

abandonando-se as tradicionais divisões de nome de personagem, fala, rubrica, não se deve 

imaginar que esse padrão já não tivesse sido evitado anteriormente. Pois o canovaccio (também 

chamado de canevas) pode ser considerado como uma forma de escrita dramatúrgica. Quando é 

descrito apenas como um resumo sobre o qual se improvisa, se está mal representando algumas de 

suas características.  

 Como se nota ao ler os canovacci de Scala, em Il teatro delle favole rappresentative 

(publicado em 1611), diferentemente de um resumo, um canovaccio se apresenta inicialmente de 

modo similar ao de uma comédia. Vemos título, dramatis personae (lista de personagens), divisões 

de ato e cena, e entradas e saídas de personagens. Fosse apenas um resumo, presumiríamos uma ou 

duas páginas para um espetáculo. Ora, um canovaccio pode facilmente chegar a dez páginas de 

extensão. Além disso, contém lista de cenários, objetos de cena, e muitas vezes, apesar de não 

conter diálogos, contém momentos onde diz que personagem A diz tal, e que personagem B 

responde tal. Mesmo indiretamente, um canovaccio determina diálogos. Devido a tudo isso, o 

canovaccio é escrita dramática, e não um jogo de improviso, ou simples resumo. Por trás da escrita 

de um canovaccio há intenção autoral, há escolhas de dramaturgia, enredo, temas e evidente 

capacidade literária.    

 Outra forma dramatúrgica que fugiu ao convencional é o Le bravure del Capitano 

Spavento (1607) de Francesco Andreini que se trata de um livro de dramaturgia composto com falas 

de um só personagem, o Capitão Spavento. Nota-se a ironia do autor de entender que seu 



27 

 

personagem é tão megalomaníaco que não precisa, ou não aceita interlocução. Tudo que seu capitão 

precisa fazer é exagerar, se vangloriar em hipérboles intermináveis até o absurdo. Não deixa 

também de revelar uma profunda solidão, como um personagem beckettiano gritando no escuro. A 

audácia formal desses dois autores, ambos dramaturgos e comici é percebida por Tessari que 

comenta que Scala e Andreini em “... seu exemplo, ainda que não tenham logrado fundar, como eles 

talvez esperavam, uma tradição de particularíssima dramaturgia de ator, constituem o protótipo 

barroco de uma formalização de expressividade cômica por fragmentos” (1993, p. 122). A 

originalidade dessa dramaturgia só se explica através de uma prática teatral nova, o que demonstra 

como a commedia dell’arte desde seu início não era somente a arte dos acrobatas, mas também um 

polo de inventividade literária. 

 Para entender a dramaturgia improvisada da commedia dell’arte é preciso se afastar da 

noção contemporânea de improviso teatral. O que sucedia era o reuso de piadas de outros 

espetáculos, cenas que podiam ser inseridas em diversos contextos, como um monólogo de humor 

que se bastava em si mesmo, e podia ser repetido em diversos enredos. Nesse caso, cabe a pergunta 

se comédias teatrais que foram escritas e ditas a partir de um canovaccio anteriormente usado e 

improvisado ao longo de anos seria commedia dell’arte ou não. Se, por axioma, sem improviso não 

há commedia dell’arte, então um texto escrito jamais poderia ser exemplo do gênero. Mas por esse 

pensamento, caso tenhamos um grupo contemporâneo que improvise sobre um canovaccio, e o 

espetáculo seja capturado em vídeo, em seguida as falas e rubricas são transcritas, editadas em livro, 

desse ponto em diante não seria mais commedia dell’arte! Nota-se o absurdo da necessidade de 

haver uma instância específica de criação por improviso para que o objeto artístico seja definido. 

Pois Scala afirma que sua comédia Il finto marito, impressa em 1619, é fruto de anos de improvisos 

de sua companhia a partir de um canovaccio, e Goldoni afirma que seu O servidor de dois patrões 

era também um canovaccio improvisado pela companhia de Sacco. 

 Contudo aí temos outro problema: onde começa a criação do elenco, e onde termina a 

edição do dramaturgo, o que foi aproveitado e o que foi descartado. No caso, as escolhas de alguém 

que também fazia parte do elenco (Scala) ou um literato que via o espetáculo de fora, (Goldoni), 

conduzirão ao ponto onde se deixa de ter o registro do que se improvisava em cena, para termos 

uma dramaturgia influenciada pela cena. Dramaturgos/atores de companhias de commedia dell’arte 

como Barbieri8 e Andreini9, que editaram muitas comédias, improvisavam em cena, recolhiam os 

melhores improvisos dos colegas, e depois editavam as suas peças realizando outro processo de 

                                                
8 Barbieri publicou sua comédia L’inavertito em 1629 (FERRONE, 2011, p. 180).  

9 G.B. Andreini publicou tragédias, melodramas e comédias por quase meio século, entre 1604 e 1652.  



28 

 

seleção. Já na obra de Molière se encontram peças de teatro que mais se aproximam do improvisado 

em cena, como suas farsas em prosa de início de carreira, em oposição a obras em verso que 

denotam ter sido compostas ao modo convencional da dramaturgia. Como ninguém pode voltar no 

tempo e comparar um espetáculo realizado a partir de um canovaccio e compará-lo com uma 

apresentação de texto redigido com diálogos, no caso realizado por atores que transitavam do 

“improvisado” para o “decorado”, não há resposta definitiva para essa questão. 

 Ora, a tensão entre “improvisado” e “decorado” que se percebe entre Goldoni e Sacco, 

não é muito diferente do conflito que 150 anos antes Gianbattista Andreini e Scala travavam com 

seus elencos, no início do século XVI, ou seja, no período em que a commedia dell’arte estava no 

seu primeiro momento de afirmação. Os dois “acreditavam firmemente [...] que a repetição de 

formas testadas fosse preferível para a companhia do que a inovação improvisada. Não é por caso 

que ambos se dedicaram com grande sucesso à dramaturgia (FERRONE, 2011, p.122, tradução 

nossa)10. Portanto, desde seu início, a commedia dell’arte foi marcada pela oposição entre o texto 

improvisado e escrito, onde os dramaturgos negociavam com os atores, ou mesmo usavam a 

dramaturgia como um modo de refrear os improvisos. Nesse embate se infere também a disputa 

entre o ator, confiante de seu poder de improvisação, versus um ator/dramaturgo que se fia mais em 

sua capacidade de escrita.  

 Como todos que já improvisaram em cena sabem, sobre o improviso sempre ronda a 

possibilidade de fracasso. Claro que o mesmo pode ser dito sobre a dramaturgia, mas somente se ela 

for recém escrita. Uma dramaturgia testada anteriormente é o caminho que em geral tranquiliza um 

empresário do teatro, como eram os capocomici. Pois o improviso, apesar de excitante, é incerto. E 

a dramaturgia pode conferir maior grau de segurança ao espetáculo. Em todo caso, as companhias 

fundadoras do gênero improvisavam e recitavam diálogos decorados ao mesmo tempo, e 

transitavam sem problema de uma modalidade a outra de interpretação.  

 Outra característica pouco usual da dramaturgia da commedia dell’arte, tanto escrita 

quanto improvisada, são os diálogos e personagens multilinguísticos. É difícil mesmo pensar em 

outro exemplo da dramaturgia mundial que contenha textos com personagens falando em idiomas 

diferentes. Essa peculiaridade se deve certamente à complexidade linguística da Península Italiana, 

que se mantém em menor grau até os dias atuais. No entanto, os idiomas que utilizavam não podiam 

aparecer em cena em sua versão mais pura. Ninguém entenderia um Capitão que falasse realmente 

em espanhol. As versões desses idiomas eram amenizadas, para que italianos de diversas regiões as 

                                                
10 No original: Credevano fermamente che [...] la ripetizione di schemi collaudati fosse preferibile, per la compagnia, 

alla innovazione improvvisa. Non a caso entrambi si dedicarono con particolare fortuna alla drammaturgia. 



29 

 

entendessem. O que gerou, por exemplo, o desenvolvimento de uma versão de vêneto própria do 

Pantaleão, que não é a versão exata do idioma.  

 Mas propor essa salada linguística em cena não deixa de ser uma escolha ousada, inédita, 

mesmo que seja mais fruto de necessidade do que resistência política ou orgulho bairrista contra o 

toscano literário. Segundo Ferrone, a presença desses idiomas era decorrência da necessidade, um 

sinal de fragilidade de formação e recursos dos pioneiros do gênero (2011, p. 11). E assim que 

puderam, lançaram mão de cultura literária, para dar um verniz de respeitabilidade a suas obras. O 

que explica a escolha de Scala de apresentar seu Il finto marito em toscano, e as comédias e livros 

de memória como os de Barbieri escritos no que considerava uma castiça linguagem literária.  

 Ao escrever e editar essas comédias, o que no tempo era bastante caro, os atores estavam 

também se protegendo do preconceito que sofriam, com uma prova física de seu trabalho. 

Gianbattista Andreini chegou a usar edições de suas comédias como passaporte, ao atravessar zonas 

de guerra, como prova de sua ocupação pacífica. Nesse caso se entende a necessidade que tinham 

de dedicar suas obras com barrocas loas a nobres diversos. O nome de um monarca estampado no 

livro podia querer dizer literalmente a diferença entre vida e morte (FERRONE, 2011, p.10). 

 Mas apesar dessas publicações terem sido feitas, a recepção crítica a esses textos não 

lhes conferiu respeitabilidade literária. Só a partir de Goldoni, no século XVIII, temos um literato 

da commedia dell’arte aceito no cânone. No embate entre o improviso e o escrito, o improviso se 

saiu melhor, e a arte do ator eclipsou os esforços literários dos pioneiros. O interesse pelo 

virtuosismo dos elencos desse período inicial acabou por atrair uma leitura anacrônica, que via 

naquela forma de espetáculo uma versão prévia de um teatro físico, uma pantomima que até mesmo 

negava a palavra. Assim bem percebe Andrews (1993), ao defender que o que historicamente 

recebeu o nome de commedia dell'arte era uma arte bem mais verbal do que hoje imaginamos, ao 

ouvir tantas vezes descrições que valorizam o slapstick, as gags visuais, as comparações com 

cinema mudo e desenho animado. Na mesma direção, Tessari (1981) aponta para o erro de se 

considerar a commedia dell’arte com sendo anti-literária: 

 

 

Nesse sentido, o “virtuoso interpretar” dos atores dell’Arte não é uma rebelião contra modos 

canônicos (não é teatro anti-literário), mas verdadeira e própria redescoberta da interpretação; 

ou seja, de uma expressividade autônoma e específica, que individualiza a si mesma 

excluindo necessariamente a singularidade semântica da palavra escrita: limitando-se a se 



30 

 

servir desta última como material útil, e de um ponto de apoio indispensável a própria busca 

do “livre, natural e gracioso”. (p.25, itálicos do autor, tradução nossa) 11 
  

  

 Para reforçar essa predominância do gestual sobre o verbal, o argumento exige que a 

dramaturgia daquele período fosse menos complexa, menos importante que a brilhante arte dos 

atores. Como simples pretexto para o improviso, os textos, os enredos resumidos nos cannovaci 

seriam repetitivos, estruturados nas mesmas tramas de amores jovens, barrados por velhos 

gananciosos e lúbricos, e auxiliados por servos espertalhões, o que Greene define como fórmula F 

(1977). Esse próprio autor demonstra como esse padrão não era preponderante nos cannovacci de 

Scala, do início do século XVII, que são ainda a coleção mais importante para se vislumbrar o que 

ela era no seu momento de afirmação. 

 Pelo contrário, Greene demonstra que essa fórmula foi emergindo ao longo do tempo, 

até se consagrar em meados do século XVIII, para então entrar em decadência. E que a história dos 

enredos das comédias italianas e francesas foram marcadas por grande variedade de temas, 

estruturas, e que se fosse preciso apontar para um enredo típico da commedia no século XVII, seria 

uma intriga barroca, cheia de reviravoltas, tendendo mesmo ao caótico, onde se dava menos 

importância à história de amor dos enamorados (Greene, 1977, p.24). Era uma dramaturgia onde as 

necessidades espetaculares, como efeitos cênicos, canções, lazzi e também a constante busca pelo 

riso devia ser alimentada por confusões cada vez mais elaboradas, fazendo com que de certa forma 

o enredo fosse engolido pelo espetáculo. Não havia, portanto, uma simples "história de amor", pela 

qual o público se envolveria, aguardando o feliz desenlace.   

 Do mesmo modo, essa variedade de enredos se reflete também numa variedade de 

máscaras. Nas definições enciclopédicas de commedia dell'arte se passa a falsa impressão de um 

Arlequim que atravessa os séculos, reinando em popularidade sobre os demais personagens, e 

seguido de perto pelos também estáveis Capitão, Pantaleão, Doutor, Enamorados e Colombina. No 

entanto, os personagens cômicos chamados zanni apresentam grande variedade histórica, de 

temperamentos e funções dramáticas. Zanni é o plural de zan, que pode ser uma contração do 

diminutivo de Giovanni, algo como Joãozinho. São personagens cômicos que recebiam várias 

denominações, muitas vezes terminadas em "ino", como Arlecchino, Truffaldino, Frittelino, 

                                                
11 No original: "In questo senso, il "virtuoso recitare" degli attori dell'Arte non è ribellione contro moduli canonici (non 
è teatro "antiletterario") bensí vera e propria riscoperta del recitare; cioè d'una espressività autonoma e specifica, che 

individua se stessa eludendo necessariament l'univocità semantica della parola scritta: limitandosi a servirsi di 

quest'ultima come d'una materia utile e di un punto d'appoggio indispensabile alla propria ricerca del "libero, naturale e 

grazioso" (TESSARI, 1981, p. 25) 



31 

 

Pedrolino, e assim por diante. Contudo, com o tempo, a máscara de Arlequim foi ganhando mais 

fama, até chegar ao auge na Paris do século XVIII. 

 Coincidentemente, também no tempo em que a fórmula descrita por Greene chegou ao 

seu auge, as comédias recebiam constantemente um "Arlequim" no título, (BARTOLI, 1880, p. 

XXXIX), onde vemos "Arlequim não sei onde", "Arlequim contra não sei quem", o que nos faz 

lembrar os nomes dos filmes de Totò, o grande ator cômico italiano dos meados do século XX, ou 

mesmo os títulos dos filmes dos Trapalhões. Um exemplo de como essa proeminência do Arlequim 

não atravessou os séculos, é a posição de estrelato de Truffaldino na companhia I gelosi de Scala, 

no começo do século XVII. Também Truffaldino era a máscara do ator Antonio Sacco (1708-1788), 

capocomico da companhia que trabalhou com Goldoni e Gozzi. Curiosamente, essa ascensão do 

Arlequim ao estrelato foi coroada no século XX, por ocasião da influente montagem de Giorgio 

Strehler, em 1947, de O servidor de dois patrões de Goldoni, talvez a peça de teatro mais 

emblemática da commedia dell'arte. Strehler substituiu o então já menos conhecido Truffaldino, por 

Arlequim, a máscara que se tornou praticamente o símbolo do gênero. 

 Se as máscaras e enredos não eram estáveis, e ao contrário, exibiam um interesse por 

novidades, pode-se ir pelo caminho inverso, e buscar onde estava a base da escrita cômica para o 

teatro. Nesse quesito a dramaturgia da commedia dell’arte é bastante renascentista, e procura um 

constante diálogo com o passado clássico. Do mesmo modo que Shakespeare aprendeu a escrever 

comédias seguindo modelos latinos, adaptando Os Gêmeos de Plauto em sua A comédia dos erros, 

os comici estudavam, adaptavam e usavam como base a comédia latina da Roma Antiga. Para isso 

eles tinham uma influência próxima, de autores como Aretino e Ariosto, da commedie erudite, que 

era realizada por academias de amadores. Os elementos emprestados das comédias clássicas são a 

preferência por dramas familiares, casamentos impedidos, e personagens cômicos recorrentes, o 

falso valentão, o velho avarento, os jovens apaixonados e servos espertalhões. E, também, a 

inversão de papéis sociais, a troca de identidade, e as confusões que se intensificavam até o 

desenlace.   

 Num primeiro momento a commedia dell’arte recebeu essa influência livresca, mas após 

seu sucesso nos palcos, na primeira metade do século XVI ocorreu o caminho inverso, quando os 

improvisos e máscaras influenciaram os comediógrafos, que criaram uma versão escrita dos 

improvisos das máscaras mais famosas. Quase como uma fan fiction contemporânea, que é a 

literatura criada pelos fãs de um gênero, muito comum quando não se aceita o fim de uma série de 

HQs ou best-sellers. Naquele tempo as pessoas que viam e admiravam as companhias de commedia 



32 

 

dell'arte passaram a escrever comédias inspiradas pelo que viam em cena. A essas peças se deu o 

nome commedie ridicolose (BARTOLI, 1888, p. L), publicadas em papel barato no início do século 

XVII, um pouco antes de Scala publicar seus cannovacci. Entre seus autores mais importantes 

destacam-se Verrucci e Briccio, este último autor de La moglie dispettosa (que poderíamos traduzir 

por A esposa enfezada) é um exemplo de comédia que se distancia do gênero clássico, e se 

aproxima do estilo popular que era visto nos palcos de então. Nessa comédia, em vez de Arlequim, 

temos um Zan Pagnotta como herói cômico, mais um exemplo da variedade de nomes para os zanni.  

 Essas obras eram como comédias de câmara, escritas para serem encenadas por 

amadores que não conseguiriam ter a capacidade de improvisar, sendo um equivalente teatral dos 

populares livros de madrigal, também publicados para serem uma arte doméstica, que prescindia do 

virtuosismo profissional. As ridicolose são um testemunho do sucesso da commedia dell’arte junto 

ao público letrado e com condições de comprar livros, o que na época era bastante restrito. Mostra 

também que o gênero além de ser visto em cena era também lido, e mesmo que considerado como 

gênero literário menor, puro divertimento, já demonstrava a capacidade que teria em séculos 

seguintes de transcender limites, como faria ao impactar as artes visuais, a literatura, a dança e a 

música.  

 

 Um quase desaparecimento e um legado  

 

 Por onde as companhias italianas de comici passaram, deixaram sua influência, e 

também muitos permaneceram e se aclimataram, adotaram novos idiomas e práticas teatrais. A 

França era o principal centro cultural da Europa entre os séculos XVII ao XVIII, e foi lá que se deu 

o primeiro passo dessa jornada. Tão cedo quanto em 1570 os italianos já tentavam adentrar sem 

sucesso a cena teatral parisiense, sendo proibidos pela reserva de mercado mantida pela Confrères 

de la Passion (FERRONE, 2011, p.64). Mas nas décadas seguintes eles conseguiram, com apoio da 

coroa, para se estabelecer por um século na Cidade-Luz, até serem expulsos em 1697 por fazerem 

uma piada com a amante do rei (e também para não fazer concorrência contra a então jovem 

Comédie Française). Eles retornariam só em 1718, mas então seu legado ao teatro francês já era 

definitivo, tendo sido determinante para a escrita cômica de Molière. Com o passar do tempo foi se 

mantendo um Thêatre des Italiens em Paris, que também deu nome de rua, o Boulevard des Italiens. 

Este teatro foi perdendo as características iniciais para se tornar num espaço para óperas cômicas. E 



33 

 

nesse caso, como teatro de ópera, era um lugar onde se dava mais importância à música do que ao 

teatro. Lá estrearam óperas de Mozart, Rossini e Verdi. 

 Assim, a herança da commedia dell’arte para as artes cênicas se espalhou em diversos 

gêneros, até ser redescoberta no século XX, na arte da mímica de Marcel Marceau e Jacques Lecoq, 

ou através do circo e do teatro de vaudeville, influenciando comediantes do cinema mudo como 

Buster Keaton, Chaplin e Harold Lloyd. Não é por acaso que esses últimos nomes são de atores-

criadores, pois o interesse suscitado pela commedia dell’arte é sua capacidade de outorgar 

autonomia ao artista da cena. Se o século XVII foi o século do dramaturgo, que viu Shakespeare, 

Racine, Corneille e Molière, e se o século XX foi o século do diretor, onde apareceram Stanislavski, 

Artaud, Brecht e Grotowski, sempre se pergunta, quando foi a era do ator? Um teatro onde o ator 

tem posição dominante pode ser malvisto, como um teatro dominado pelas estrelas, onde predomina 

a vaidade, e onde não há a profundidade intelectual proporcionada pelos pensadores da cena, na 

figura da gente encarregada da direção e da dramaturgia. Ora, se houve um gênero que desmentiu 

essa ideia, foi a commedia dell'arte.  

 Mas para conquistar essa independência, eram necessários muitos anos de treinamento, 

pois um comico dell'arte deveria possuir um grande poder de invenção, experiência, erudição12 e 

domínio de um considerável repertório físico e verbal. Daí se entende melhor porque muitos deles 

escreveram peças de teatro, tratados, como eram versáteis como artistas, músicos, acrobatas, 

dançarinos, pensadores e escritores. Por exemplo, um Arlequim que lia grego e latim (Tristano 

Martinelli), e demais membros da mesma companhia que estudavam Retórica, Música e Dança ao 

longo da vida para serem capazes de realizar sua profissão. Por esse raciocínio, o que permite a 

liberdade do artista da cena é a ocupação de outras funções, sendo menos um especialista numa 

função, e mais uma figura polivalente.   

 Desse modo, mais que somente prática teatral, o legado da commedia dell’arte pode 

inspirar um método artístico, um modo de estudo, e até mesmo para o presente estudo uma prática 

de dramaturgia. Como fonte direta, ou fonte de inspiração, a commedia tem uma força equivalente 

ao da tragédia grega, quando se trata de procurar um símbolo do que seja o teatro e sua função 

social. Como coloca Berthold (2001, p. 367), a commedia é o "fermento" do teatro, para onde esse 

se volta à procura de restabelecer suas origens.      

  Essa metáfora do fermento é boa por nos trazer à questão do comércio, o pão nosso de 

cada dia da bilheteria, e o lado reconhecidamente mercador da commedia, que também foi chamada 

                                                
12 Ver em Bartoli (1880,p. LXXVII) que no seu Scenari inediti della Commedia dell'Arte comenta a necessidade do 

ator da commedia dell’arte ser um erudito, para improvisar em diversas línguas e citar os clássicos em cena. 



34 

 

de mercenaria, ou seja, o "teatro mercenário", aquele que se vende. Podemos gastar páginas 

descrevendo a improvisação, os personagens, os enredos, e os fatos históricos, mas então estaríamos 

relegando a um segundo plano uma questão central para se compreendê-la, que está impressa na 

definição cunhada por Goldoni: commedia dell'arte, ou teatro comercial, portanto, estaremos 

falando sobre show business. 

  A própria instituição histórica do teatro de bilheteria, de espetáculo que fica em cartaz, 

companhia e turnê, são parte da herança que ela nos deixou. Não é à toa que o documento mais 

antigo que atesta existência da commedia dell'arte seja um contrato de grupo, e não um drama, um 

programa artístico ou manifesto. Era um projeto empresarial, definido pelo objetivo comum de 

trabalhar e sobreviver com teatro. Quanto à realidade histórica de uma primitiva indústria de 

entretenimento que girava em torno da commedia dell’arte, Goethe notou em viagem pela Itália, ao 

observar que brincavam nos corsos de Roma centenas de Pulcinelle. Essa popularidade fez inchar a 

temporada de carnaval em Veneza, que começava em 11 de novembro (dia de São Martinho) para se 

estender até a terça-feira gorda (BURKE, 2010), o que em comparação empalidece o carnaval 

soteropolitano. Justamente devido a isso, a quaresma era o período de férias dos comici (FERRONE, 

2011). 

 Outro ponto que vem à mente ao se pensar num possível método baseado na commedia 

dell’arte é a ideia de que antes de conquistar o mundo, devemos conquistar nossa praça, nossa 

comunidade, como os comici faziam ao serem personagens do carnaval. Na prática artística do 

teatro contemporâneo se nota a correta preocupação em apresentar uma obra universal, com um 

pensamento estético que dialoga com a tradição recente das Artes Cênicas. Mas desse modo se pode 

passar ao largo dos gostos, das linguagens e vocabulários das pessoas que habitam seu bairro. Um 

método de fazer teatro influenciado pela commedia dell'arte seria sobretudo voltado ao que a praça 

entende e quer ver, o que não quer dizer necessariamente uma simplificação, ou mesmo o abandono 

de uma discussão política universal, pois nada é mais universal do que a fome de um Arlequim, ou 

outros temas tipicamente viscerais que são comuns às máscaras da commedia.      

 Por esse viés, mais importante que resgatar as máscaras, as acrobacias e improvisos, é 

necessário se perguntar o que seria um teatro do povo para o povo. Uma preocupação dessa ordem 

pode parecer a princípio publicitária em excesso, para quem procura fazer uma arte que se basta por 

si só. Mas se a ideia é se inspirar no legado da commedia, o caminho é propor uma dramaturgia que 

possa acessar os personagens e mitos populares, com uma carga de subversão política, onde as 

classes sociais ficam de cabeça pra baixo, onde o pequeno triunfa sobre o grande. Mas como 



35 

 

veremos adiante, o método que aqui descrevo não é infalível, como se percebe ao se observar as 

razões do declínio desse gênero, quando o mundo se transformou e desse modo acabou por afastar a 

commedia dell’arte do público.  

 Embora nunca tenha desaparecido por completo, o declínio da commedia dell’arte se 

aprofundou após a Revolução Francesa. Foi devido a forças econômicas, mudanças na arte teatral, e 

a forte associação das máscaras com a sociedade pré-revolucionária. O gosto do público mudou 

com o mundo, e as máscaras se eclipsaram por um tempo, mas deixando seus rastros no nariz de 

palhaço de circo e nos bonecos das ruas de Veneza. Pavis põe a culpa no iluminismo dizendo que 

“Desde o final do século XVII a arte da commedia começa a perder o fôlego; o século XVIII e seu 

gosto burguês e racionalistas (como Goldoni e Marivaux no fim de sua carreira) surraram-na tanto 

que não mais se reerguerá” (PAVIS, 1999, p.62). Goldoni é o vilão frequente desse declínio, como 

se apenas ele fosse capaz de transformar um mundo que passou por guerras e revoluções. Até o 

próprio país natal da commedia, a República de Veneza foi extinta, e o país que brevemente a 

sucedeu viu por bem expedir “um decreto milanês da República Cisalpina “o édito de 20 nevoso 

ano IX (18 de janeiro de 1801) e o sucessivo de 1802 publicavam “Art. II – Restam absolutamente 

proibidas as assim chamadas máscaras de teatro italiano””. (TESSARI, 1981, p. 17, tradução 

minha).13       

 Claramente, a culpa pelo declínio histórico da commedia dell’arte não pode ser 

imputada somente em Goldoni e Marivaux. Em geral a história do teatro confere agência demasiada 

aos dramaturgos. Mais que causadores de um declínio, esses dramaturgos foram seus símbolos. O 

interessante nessa proibição judicial de se usar as máscaras é inferir o incômodo que deviam estar 

causando nos legisladores, por certamente ridicularizar os invasores e sua opressão. O ódio 

impresso nesses decretos é o melhor elogio que os comici podiam receber.  

 Já para Tessari (1981, p.124) o declínio do drama italiano após seu auge no século XVI 

se deveu justamente ao profissionalismo almejado pelos pioneiros, cuja busca por mais efeitos 

espetaculares, com mais bailados, música e cenários foi afastando o foco na qualidade literária para 

seduzir o público com mais e maiores números cênicos. Esse processo foi acompanhado pela 

ascensão da ópera como forma de entretenimento popular, especialmente em Nápoles, após ser 

gestada nas cortes dos ducados de Mântua e Florença. Ora, a música foi aos poucos dominando a 

ópera, afastando-a de seu sonho inicial de recriar a tragédia antiga, para torná-la uma obra de maior 

                                                
13 No original: “un decreto milanese della Repubblica Cisalpina: "L'editto del 28 nevoso anno IX (18 gennaio 1801) e 

il successivo del 1802 pubblicavano: "Art. II - Restano assolutamente proibite le cosidette maschere del teatro italiano” 

(TESSARI, 1981, p.17) 



36 

 

interesse musical que dramático. Por esse raciocínio, o drama italiano teria sido vítima de seu 

próprio sucesso popular.   

 Ao que a dramaturgia foi perdendo seu lugar de destaque, vemos a reedição de um velho 

embate entre o literário e o espetacular, que também já foi indicado como sendo causador do 

declínio da tragédia ática. Aristóteles, em a Poética, reparou como os tragediógrafos foram sendo 

eclipsados por atores famosos, e pelo incremento dos efeitos de cena, os quais ele via como a parte 

menos artística da tragédia, por ser uma “arte” que não dependia da escrita. Existe, portanto, um 

argumento antigo que opõe a dramaturgia com novas técnicas cênicas e o gosto sempre ávido do 

público por novidades no palco.  

 Como entusiasta da dramaturgia, considero esse embate entre literário e espetacular um 

falso problema. Quando penso na melhor dramaturgia, o que na minha modesta opinião seria 

Shakespeare ou Ibsen, se nota que os efeitos espetaculares são inseridos de modo orgânico. E obras 

intransigentemente literárias, os dramas de gaveta, os diálogos filosóficos, podem ter seu interesse 

literário, mas oferecem uma dramaturgia menor, por não ter a dupla capacidade de fruição que 

Aristóteles argumenta ser o trunfo da tragédia: pode dar prazer ao ser vista e lida. Ora, se o drama 

não contiver interesse espetacular, torna-se aborrecido em cena. E se o drama só contiver interesse 

espetacular, torna-se maçante quando lido. Nesse caso, o objetivo da dramaturgia é ser literária e 

espetacular ao mesmo tempo, para se inscrever na própria dualidade do teatro: cena e poesia, o 

espelho do mundo. 

 Se a causa do declínio de popularidade da commedia dell’arte não foi a exacerbação do 

espetacular, a razão para sua parcial saída de cena parece ter sido um prenúncio do que se viu 

acontecer com o teatro no século XX. Nesse período vimos o teatro perder o monopólio do 

entretenimento de massa seguidamente para o rádio, o cinema e a televisão, e agora pela internet. 

Em seu tempo, a commedia dell’arte foi eclipsada no século XIX pela ascensão de novas formas de 

entretenimento popular, o melodrama, o circo, a ópera, que evidentemente herdaram muito de suas 

técnicas, piadas e até mesmo, como vimos, seus espaços de apresentação.    

 Interessante notar que nem o teatro, nem o circo, ou a ópera e a commedia dell’arte, 

todas formas que já disputaram por dinheiro, público e espaço, que nenhum deles desapareceu por 

completo, após perder espaço para outras mídias ao longo de dois séculos. Nem só a tradição, o 

saudosismo ou teimosia de seus praticantes explica essa permanência. Além de uma residual 

viabilidade econômica, o que torna esses gêneros sobreviventes de outras eras no nosso mundo, é a 

riqueza humana dessas práticas. O que a voz ganha com a ópera, não se ganha em cinema e 



37 

 

televisão. O que o humor, a irreverência da commedia dell’arte oferece, não pode ser substituído 

por outras mídias. E quanto ao teatro, o impacto emocional do encontro, do corpo, e o eterno efeito 

“analógico” do teatro será sempre efetivo aos seres humanos. De uma forma ou de outra, enquanto 

transformações econômicas e técnicas vão se impondo, os artistas da cena precisam manter suas 

vias para dialogar com o novo mundo.   

 Mas caso fosse necessário apontar um herdeiro do espírito “mercenário” da commedia 

dell’arte nos dias de hoje, que vai onde o povo está, e vende bilhete para sobreviver, um exemplo 

evidente é o circo profissional, que resiste em terrenos baldios. Porque como fica evidente nas 

cartas aduladoras que sobraram dos comici endereçadas a nobres, o que eles queriam era ser pagos 

de acordo com seu talento, o que, evidentemente, não eram. Para compreendermos a mentalidade 

desses pioneiros, é necessário procurar entender, guardando as devidas proporções, o teatro 

comercial que se faz hoje, como os grandes musicais da Broadway, o West End de Londres, e o 

stand-up. A commedia dell’arte fazia o teatro que o povo queria ver, e por isso mesmo era 

desprezada pelos acadêmicos do passado.  

 Devido ao mito do artista incompreendido, há uma resistência em se falar de dinheiro 

quando se fala em arte. A própria questão das pressões econômicas é posta de lado quando se faz a 

historiografia do teatro, como se este habitasse uma redoma de idealismo. Ora, a história recente do 

teatro, desde o surgimento do cinema mudo, é uma história de fracasso econômico. Talvez se pense 

pouco em questões de economia no teatro, porque a realidade seria demasiado deprimente. Outra 

razão para essa resistência é uma visão política que confunde marxismo com fransciscanismo, 

tomando a distribuição de riqueza por negação da riqueza. Torna-se então um imperativo religioso 

considerar qualquer contato com dinheiro como uma morte espiritual da forma artística. Esse 

mesmo preconceito é que levou Goldoni a batizar o gênero como commedia dell'arte, no que antes 

se chamava orgulhosamente commedia italiana ou a soggetto, ou all'improviso.   

 Ironicamente, a definição que veio pra ficar é a mais preconceituosa. Alguns autores, 

como Duchartre, tentaram resgatar a denominação original, ou seja "comédia italiana". Mas hoje, 

uma rápida busca no Google, demonstra que essa definição está muito mais ligada ao cinema 

italiano do pós-guerra, dos brilhantes filmes dirigidos por De Sica, Dino Risi, com Mastroianni e 

Sophia Loren. Desse modo, a expressão commedia dell'arte veio para ficar conservando embutida 

para sempre a visão pejorativa de Goldoni. Não há, portanto como estudá-la ao se ignorar a própria 

história da profissionalização do teatro, e com ela a transição de um mundo medieval, para o nosso 

mundo moderno. 



38 

 

 Por esse viés, o surgimento da commedia pode ser associado à própria transição do 

feudalismo para o capitalismo. Shakespeare era um empresário do teatro, e contemporâneo de Scala, 

também fazia teatro com a preocupação de agradar seu público. Porque no teatro medieval não há 

bilheteria, não há atores profissionais. O que ocorria na encenação de um mistério, um auto de 

Páscoa (um gênero de teatro medieval vivo até hoje no Brasil) era um trabalho parecido com o que 

ocorria numa escola de samba em seu período inicial, antes de ser televisionada e profissionalizada. 

A comunidade se une, e profissionais trazem suas diversas expertises para realizar o espetáculo: 

costureiras costuram, carpinteiros constroem o tablado, e assim por diante. No teatro medieval todos 

podem ser atores. Já na commedia dell'arte surge a figura do virtuose, do especialista que passa a 

vida aprimorando um jeito de levar um tombo, de fazer uma acrobacia nova, de burilar sua arte cada 

vez mais, e ganhar dinheiro com isso. E junto com o surgimento do ator profissional, e pela 

primeira vez na História do Teatro, surge a atriz profissional, talvez já em 1548, de acordo com um 

dos registros.14  

Na mesma época que meninos faziam papéis femininos no teatro elisabetano, os teatros 

italianos já contavam com uma atriz da estatura de Isabella Andreini (1562-1604). Era uma atriz que 

sabia fazer as ingênuas apaixonadas dos casais de innamorati, mas que também tinha grande poder 

cômico, sabendo fazer imitações de todas as máscaras, além de cantar, e publicar sonetos. Ela 

infelizmente morreu ainda jovem, em trabalho de parto, mas viveu o bastante para se tornar uma 

figura emblemática na conquista dos palcos pelas mulheres, através do respeito e reconhecimento 

que alcançou. Também era um exemplo de artista que não se adequa à ideia de comicidade 

espontânea, iletrada, sem treinamento, por ter tido uma educação esmerada em duas das academias 

que produziam as montagens das commedie erudite. 

 Por fim, para entender um pouco mais a dramaturgia cômica que se escreveu ao longo 

dos séculos, temos que evitar distinções entre decorado e improvisado, o trocadilho e a mímica, 

palavra e corpo, máscara e criação de personagem, pois essas divisões só confundem a compreensão 

da dramaturgia como fenômeno humano, duplo em cena e poesia. Do mesmo modo que Isabella 

Andreini foi atriz de commedia erudite e dell’arte, virtuose em Terêncio e canovaccio, em lágrimas 

e piadas de baixo calão, a dramaturgia cômica pode ser improviso escrito, e escrita improvisada.  

                                                
14 O registro mais antigo de uma atriz aparecendo em público é de 1548 (KENNEDY, org. 2003, p. 298, tradução 

nossa). No original: “... the earliest record of actresses appearing in public from 1548”. No entanto, “parecer em público” 

pode-se referir a uma cantora ou dançarina. O ano mais citado para uma comprovada aparição de uma atriz é 1564, com 
o contrato onde consta a atriz Lucrezia di Siena (BRONDANI, 2017). Para uma visão mais aprofundada acerca do 

ingresso e papel da mulher na commedia dell’arte VER BRONDANI (2017), disponível em 

http://www.revistas.ufg.br/index.php/artce.  

  



39 

 

CAPÍTULO 2 TRÊS COMÉDIAS DISTANTES NO TEMPO E PRÓXIMAS EM MÉTODO  

  

 

 Para entender um pouco melhor como se estrutura o enredo de peças derivadas dos 

improvisos da commedia dell'arte, selecionei três autores associados ao gênero, que apesar de 

escreverem em épocas distintas apresentam características que podem ser comparadas, e assim 

podem servir de caráter elucidativo. Não quero com isso dizer que há uma constância na escrita 

dramática baseada na commedia dell’arte. Quero somente demonstrar como esses dramaturgos ao 

seu modo traduziram elementos de estruturas dramáticas que remontam ao teatro clássico, em 

diálogo com a prática dos atores de seu tempo.   

  Das três comédias que escolhi, duas são de autores diretamente ligados à prática da 

commedia dell'arte na Itália, Il finto marito (1619) de Flaminio Scala e Il servitore di due patroni 

(1746) de Carlo Goldoni. Já a terceira peça, O casamento suspeitoso (1961) de Ariano Suassuna, 

exemplifica a influência do gênero no século XX. Uma faceta comum ao trabalho de Scala, Goldoni, 

e ao que Suassuna realizou no Brasil, é o método que atores italianos do século XVI empregaram 

para criar um novo gênero: uma prática teatral que harmoniza dois ingredientes básicos: o primeiro 

é a Cultura Popular15, através da origem das máscaras, dos mitos, da música, das acrobacias que 

vieram das praças, os dialetos; e o segundo, a Literatura da Antiguidade, nas comédias que 

chegaram até nós dos dramaturgos romanos Plauto e Terêncio, cuja leitura era parte da educação 

escolástica, onde serviam como manuais de latim correto, e de estudos da Retórica. Essas peças 

ensinaram aos autores a estrutura dramática, os personagens recorrentes e a linguagem refinada que 

então era esperada nos palcos. 

 Nas três comédias se notam elementos comuns da escrita cômica, a saber, as confusões 

centradas em um ou mais casamentos, a troca de identidade, a inversão de papéis sociais, e a 

absorção na escrita de material cômico fruto de improviso. Também foram escritas por dramaturgos 

com um pé na tradição literária, e outro no que era visto nas praças. São obras eruditas e populares 

ao mesmo tempo. E também, se hoje são clássicos da Literatura, em seu tempo foram consideradas 

obras menores justamente por serem inovadoras.   

 

 

 

                                                
15 Peter Burke define Cultura Popular “um sistema de significados, atitudes e valores partilhados e as formas 

simbólicas (apresentações, objetos artesanais) em que eles são expressos ou encarnados.” (2010, p.11) 



40 

 

 Flaminio Scala em teoria e prática dramatúrgica  

  

 Na comédia de Scala Il finto marito, que poderia ser traduzida como “O falso marido”, o 

autor expõe no prólogo suas opiniões sobre a arte teatral, através de um diálogo entre um ator 

(Comico) e um forasteiro (Forestiero). Na edição consultada (2011), o prólogo apresenta duas 

versões, que podem ser parte de edições diferentes, ou talvez uma tenha sido escrita para ser lida, 

por conter mais considerações teóricas, e outra para ser encenada, por permitir maior movimentação 

cênica e mais piadas. As duas versões são em forma de diálogo, em vez de propor um prólogo 

tradicional que era um grande monólogo que apresentava as intenções do autor. Nessa técnica se 

nota um recurso teatral, onde alguém do público parece estar invadindo a cena para debater com um 

dos atores. Claro que esse alguém também é parte do elenco, mas o público se diverte com essa 

quebra e se sente representado pela ousadia de quem saiu do público. Empreguei essa técnica no 

prólogo da minha comédiaOs sofrimentos do Velho Afonso, no espetáculo que acompanha essa 

pesquisa. Pude notar que essa técnica serve para inserir o público no espetáculo, e em conjunto com 

os apartes e solilóquios, se pode manter um diálogo constante entre cena e público.   

 Esses dois prólogos são um precioso testemunho do pensamento teórico de um dos 

maiores nomes da história da commedia dell'arte. Flamino Scala (1547-1624), contemporâneo de 

Cervantes e Shakespeare, foi um ator que interpretava o papel de Flavio, um dos innamorati na 

companhia I Gelosi. Esta companhia foi uma das mais importantes no processo de 

internacionalização da commedia dell'arte, por ter saído da Itália para se apresentar na corte do rei 

da França Henrique III. Logo no início se lê um exemplo da tensão entre o improvisado e o 

decorado, que apresentei no capítulo anterior. O Forestiero, que é esse ator que se passa por um 

membro do público, diz que não gostaria de ver um enredo aborrecido por ter sido improvisado, e 

que seria melhor escutar uma comédia graciosa, com frases bem formadas, e não os lazzi, e o entra 

e sai dos canovacci.16 Nessa fala pode se inferir o preconceito contra o improviso da parte de 

Forasteiro, ou uma crítica do dramaturgo Scala contra a própria prática da improvisação.   

  Na primeira versão do prólogo, a que mais se aprofunda em considerações sobre a arte 

teatral, Scala, como quem reflete a partir da prática, faz uma teoria que pode ser lida  como uma 

provocação aos doutos do seu tempo, argumentando a necessidade da teoria teatral ser baseada no 

que o palco ensina. Ou seja, da prática se faz a teoria. E não como propunha certos acadêmicos que 

exigiam uma prática submetida à teoria, numa leitura fundamentalista dos primeiros autores que 

                                                
16 SCALA, 2011, p. 2. 



41 

 

descreveram o Drama: Aristóteles e Horácio. Essa tendência chegou ao auge no neoclassicismo 

francês, não por acaso uma corrente de pensamento que mais reprovava o teatro popular e sedutor 

dos atores italianos. Desse modo, um provocador Scala afirma que só com o aporte dos livros não 

se aprende a fazer commedia: 

 

Mas você se lembra, pois deve ter lido, e eu posso ter escutado dizer, que o seu Aristóteles 

dá somente os preceitos da tragédia, jamais desce às particularidades do estilo cômico, e de 

Horácio não se retira nada de substância. Assim, da comédia não há outras regras, não há 

outros preceitos, que os do bom uso e dos bons autores, dos quais se retira as formas que 
hoje em dia se usam, sendo muito verdadeiro que as regras foram sempre retiradas do uso, e 

não o uso das regras. E disso decorre que muitos grandes literatos, e dos melhores, por não 

ter a prática da cena, escrevem comédias em belo estilo, boas ideias, graciosos discursos e 

nobres invenções, mas estas quando postas em cena permanecem frias... (SCALA, 2011, 

p.3, tradução nossa). 17 
 

 

 “Retirar as regras do uso” é dessas frases que são fáceis de dizer, e difíceis de se pôr em 

prática. Contudo, deveria ser mantida num lembrete pregado na parede de todo artista da cena. O 

ponto que chama atenção nesse trecho é a insolência do comediante, em frente aos colegas 

tragediógrafos, que por terem sido tema das Poéticas de Aristóteles e Horácio, não poderiam gozar 

da mesma liberdade de quem escreve comédias. O segundo livro da Poética, que Aristóteles 

menciona de passagem, seria sobre a comédia, e que segundo a lenda se perdeu - o que Umberto 

Eco usou de pano de fundo para seu romance O nome da rosa. Para Scala, essa perda foi uma 

bênção para os comediantes, que tiveram que descobrir seu caminho longe das bibliotecas. Também 

nessas linhas acima se vê uma crítica velada aos autores da commedie erudite, que apesar das 

“nobres invenções” não teriam a mesma experiência prática para escrever comédias que tivessem o 

poder de comunicação com o público que os colegas da commedia dell’arte possuíam.    

 Em outra parte do Prólogo o personagem do Comico diz ao Forestiero "sim que o ator 

pode ditar regras aos compositores de comédia, mas não estes a aqueles"18 (SCALA, 2011, p.4, 

tradução nossa). Interessantemente, Scala propõe que os dramaturgos aprendam com os atores, e 

não o inverso. Para uma visão que entende a dramaturgia como a criação intelectual que deve ser 

seguida à toda risca, depois substituída por uma visão que vê a direção teatral como força criadora 

                                                
17 No original:  “Ma ricordatevi voi, che dovete averlo letto, che io posso aver sentito dire, che il vostro Aristotele dà i 

precetti dela tragedia solamente, né mai dello stile comico discende a’ particular, e da Orazio non se ne ritrae cosa di 

sustanzia. Onde, della commedia non ce ne è altra regola, né altri precetti, che il buon uso e i buon autori, da’ quali si 

son cavate le forme che oggidì si costumano, essendo verissimo che le regole furon sempre cavate dall’uso e no l’uso da 
quelle. E da questo avviene che molti gran litterati, e de’ migliori, per non aver pratica della scena, distendano 

commedie con bello stile, buoni concetti, e graziosi discorsi e nobili invenzioni, ma queste poi messe su la scena restan 

fredde...”  

18 No original: "sì che il comico può dar regola a' compositori di commedie, ma non già quegli a questi" 



42 

 

que deve ser respeitada acima de tudo, aparece essa proposição de Scala: a dramaturgia deve se 

apoiar no que o elenco cria e sabe, compreensão que faz sentido vinda de um ator-dramaturgo. E, 

desse modo, via os dramaturgos de "gabinete", que jamais puseram os pés num palco, incapazes de 

escrever teatro como ele.  

 O tema central desses dois prólogos de Scala é a imitação. Coincidentemente, é o tema 

central também das poéticas clássicas de Aristóteles e Horácio. Mas, no caso, Scala se refere não 

somente à imitação do poeta, que imita uma ação humana em versos para serem ditos no teatro, mas 

na imitação perfeita do ator que observou atentamente o comportamento humano: "por que cada 

gesto mínimo no tempo certo, com emoção, fará mais efeito que toda a filosofia de Aristóteles, ou 

quanta Retórica saibam Demóstenes e Cícero."19 (SCALA, 2011, p.6, tradução nossa). Além de 

dizer que a imitação que representa uma emoção é mais efetiva que o conhecimento intelectual, 

Scala associa esse poder da atuação em cena com o domínio da Retórica, citando dois grandes 

oradores da Antiguidade, o primeiro de Atenas e o segundo de Roma. Porque para Scala, um ator 

que improvisa commedia dell'arte deveria saber falar com a verve de um político, dominar sua 

língua e dialetos de várias regiões. Ao contrário da visão do senso comum que equipara o ator de 

commedia dell'arte a um acrobata de circo, Scala mostra nesse trecho o quanto era necessário o 

domínio da palavra. 

 Sobre isso Tessari (1993, p.119) cita outro ator do mesmo período (início do século 

XVII), Niccolò Barbieri que escreveu acerca da necessidade do ator que improvisa ser um voraz 

leitor: "Não há um bom livro que não tenham lido, nem um belo conceito que por eles não tenha 

sido dito, nem uma descrição de coisa que seja imitada [...]; todos estudam [...] rimas, discursos, 

comédias, enredos de comédias, cartas, prólogos, diálogos, tragédias, pastorais." 20  Para dar a 

impressão de espontaneidade, de facilidade, era necessário muito estudo, para formar o repertório 

acumulado que servia de ponto de partida aos improvisos. Não havia improvisação do nada. Por 

isso era um ofício transmitido em família, sem espaço para diletantismo, ou “improvisado” no senso 

comum, feito de última hora.  

 Se para Scala a dramaturgia deveria aprender com o elenco, também percebia a 

tendência à verborragia que aflige a dramaturgos de toda espécie: "quem portanto quiser imitar 

                                                
19 No original: "perché ogni minimo gesto a tempo e affettuoso, farà piú effetto che tuta la filosofia d'Aristotile o 
quanta retorica seppone Demostene e Cicerone".  

20 No original: "Non vi è buon libro che da loro non sia letto, né bel concetto che non sia da essi tolto, né descrizione di 

cosa che non sia imitata [...]; tutti studiano [...] rime, discorsi, comedie, soggetti di comedie, lettere, prologhi, dialoghi, 

tragedie, pastorali. " 



43 

 

ações, com as ações mais irá agradar do que com palavras"21 (SCALA, 2011, p.6, tradução nossa). 

Nesse trecho, ele usa imitar no sentido aristotélico, não na imitação que o ator faz do gesto humano. 

Ou seja, Scala se refere ao trabalho da dramaturgia, a imitação de ações humanas. E atenta para o 

fato de que devemos procurar imitar ações com ações, e não com palavras. Facilmente, a palavra 

pode se tornar a muleta do dramaturgo, que em vez de mostrar, passa a narrar, descrever ou 

comentar. Scala estava recomendando que se escreva uma dramaturgia que não se resuma a 

diálogos estáticos, que podem servir bem no caso de dramas psicológicos, mas que dificilmente 

farão o público rir.  

 Resumidamente, Il finto marito mostra a história de dois enamorados, Flavio e Lepido, 

que recebem a ajuda de Scaramuccia, um servo espertalhão, para conquistar o amor de Giulia e 

Porzia, para desconsolo dos velhos Demetrio e Gervasio. O enredo se constrói em cinco atos, 

terminando numa noite de casais clandestinos, quando Scaramuccia consegue enganar a todos, 

juntando dois casais apaixonados, não sancionados pelo casamento, e três casais onde um não sabe 

quem é o outro: um casal de homens, e um casal de homem com mulher se passando por homem. 

No final, a confusão se resolve, e Scaramuccia é perdoado pelo patrão, Demetrio, e Scaramuccia 

reencontra a mulher, Brigida, tida como morta, numa reviravolta nada realista, mas de forte efeito 

humorístico.   

 Logo na cena inicial, Lepido, que é um dos jovens apaixonados, tem uma fala que 

demonstra bem o estilo lírico, grandiloquente no qual falavam os personagens dos innamorati. Ao 

descrever como sofre pelo amor de Porzia, descreve "a minh'alma no tempestuoso mar dos meus 

tormentos"22 (SCALA, 2011, p.17, tradução nossa). Ao contrário da linguagem popular dos zanni, 

dos servos cômicos como Pedrolino e Arlecchino, os innamorati falavam assim em versos que 

poderiam ter sido escritos por Camões. Esse modo de falar poderia ser exagerado ao ponto de se 

tornar cômico, numa caricatura de sentimentalismo, ou poderia ser usado para criar empatia, para 

seduzir o público. Creio que hoje se possa optar por uma dessas maneiras de interpretar, mas que o 

objetivo de Scala nesse caso era escrever uma cena que movesse os sentimentos do público.   

 Nessa comédia, Scala optou por não usar personagens como Pantaleão e Arlequim, que 

não poderiam entrar em cena sem os seus idiomas: o vêneto de Pantaleão e o bergamasco de 

Arlequim.  Scala escreveu Il finto marito num idioma apenas, no caso o "italiano" como o 

conhecemos hoje. Sobre isso o Forestiero diz “não se pode agradar com as variantes do bergamasco, 

do vêneto ou do bolonhês...”, (SCALA, 2011, p. 3) defendendo a escolha do autor no prólogo. Ou 

                                                
21 No original: "Chi adunque vorrà azioni imitare, con le azioni più se gli appresserà che con le parole" 

22 No original: "l'anima mia nel tempestoso mare de' miei tormenti". 



44 

 

simplesmente mostra a variedade de possiblidades de um artista como Scala, que possuía no 

repertório não apenas os cannovacci para serem interpretados por elencos poliglotas, mas também 

apresentava peças de teatro no sentido convencional, tragédias, comédias e pastorais.    

 Nessa mesma cena se introduz o tema recorrente dos amores impossíveis dos 

personagens da commedia dell'arte, nesse caso, causado pelo desnível financeiro entre Lepido e 

Porzia. Também, Lepido afirma que "cairia morto" ao saber que Porzia se casara com outro. Os 

sentimentos em histórias assim são sempre entre a vida e a morte. Não há espaço para sutileza de 

um drama naturalista. Para os personagens e máscaras desse período, tudo é urgente. A fome dos 

zanni, o desespero dos jovens amantes, a avareza e luxúria dos velhos. E logo em seguida aparece 

outro tema recorrente, a comunicação exercida pela criadagem em favor dos infelizes amantes 

trancados por seus pais ou guardiães.  

 No diálogo entre os jovens Lepido e Flavio se nota também a lealdade absoluta, 

certamente um traço que se associava à nobreza, ou ao menos o que se esperava socialmente de um 

nobre. A escrita desses diálogos entre innamorati passam uma impressão de imobilidade, o que nos 

faz pensar como essas cenas eram encenadas para não se tornar maçantes. Eram acompanhadas por 

música? Bem possível, considerando que uma companhia como a dos I gelosi contava com grandes 

recursos de cena, vestuário, e, claro, uma orquestra de câmara. Eles produziam com frequência 

espetáculos de madrigais, bailes, que eram o que hoje descreveríamos como espetáculos musicais. 

Tinham certamente acesso a compositores, e músicos profissionais que poderiam adornar as falas 

líricas dos jovens amantes com doce contraponto seiscentista.  

 E para completar a moldura cênica desses diálogos, a linguagem não-cotidiana, não-

realista, nos faz imaginar uma corporeidade exagerada por parte desses personagens. Certamente 

não diziam suas adornadas falas em postura estática. Em acordo com o teatro barroco do qual 

faziam parte, podemos supor que utilizavam grandes gestos, vozes empostadas. Antonio Fava (2007) 

compara a gestualidade dos innamorati com a do balé. Tendo como ponto de partida sua 

dramaturgia, inferimos que sua fisicalidade jamais pode ser pedestre, pois então teríamos uma falta 

de coerência com seu modo de se exprimir.   

 Quando entra em cena Scaramuccia, a grande estrela cômica, percebe-se um traço 

característico que remonta à comédia latina: mesmo em cena com demais personagens, uma 

personagem pode falar consigo mesmo, como se não estivesse sendo escutada pelos demais em 

cena. Não existe a convenção que hoje mais ou menos esperamos: atores em cena escutam-se um ao 

outro. Nessa comédia de Scala os personagens podem falar com o público, como se os demais em 



45 

 

cena não o escutassem (o "à parte"), podem falar consigo como se estivessem pensando em voz alta, 

ou como se dirigissem a si mesmo, recriminando-se ou lamentando um fato, e mesmo com outra 

atriz ao lado, o público aceita que estejam sozinhos. Também, dois ou mais podem conversar sobre 

alguém que "não escuta". O ouvido dos personagens é seletivo. Assim, Lepido e Scaramuccia estão 

em cena, cada um falando ao público, sem se notarem ou escutarem. Há momentos onde um 

percebe o outro, como quem diz: "ah, lá vem o meu patrão...", ou "lá está o desajuizado do meu 

criado...". Certamente deveria haver convenções de como essa comunicação era estabelecida: 

alguém mais a frente, outro mais ao fundo do palco, ou em extremidades opostas de cena.   

 Scaramuccia entra em cena num humor que lembra o soturno início do Scapin de 

Molière, com um quê de palhaço triste. Fala que seu patrão não o alimenta, e em tom filosófico 

reclama de sua dura vida, e "que a regra vai pelos seus contrários"23. Em contraste com os discursos 

sobre as penas de amor da parte dos jovens nobres, Scaramuccia fala em fome, causada pela avareza 

de seu patrão, expondo a constante crítica social de uma dramaturgia baseada em senhores e servos. 

Como o público, já antevemos onde ocorrerá a inversão de papéis sociais, quando o servo será mais 

esperto que o patrão, quando o patrão será castigado pelo servo, num breve momento de alívio, num 

"triunfo repentino" da risada, como dizia Hobbes, um relampejo de justiça social num mundo onde 

quem tem mais motivo para rir são os senhores.  

 Na cena terceira do Ato I, (SCALA, 2011, p. 25) entram pela primeira vez em cena os 

velhos Demetrio e Gervasio, também sem se verem ou escutarem, ambos gritando por seus 

respectivos empregados, prontos para oprimir, bater, para despertar nossa reprovação, para que 

possamos torcer por seu engano e humilhação. Na cena seguinte, uma empregada, que é parte da 

família de personagens cômicos femininos, do qual a mais conhecida é Colombina, que nessa 

comédia se chama Ruchetta, diz insolentemente ao velho Demetrio: "Por que vocês velhos mal 

conseguem julgar o gosto das jovens e pouco contentamento conseguem dar às mulheres"24. Eram 

por falas assim, uma leve alusão sexual, que hoje em dia poderiam ser consideradas ingênuas, que a 

commedia dell'arte e suas companhias eram consideradas indecentes, e por esse motivo, eram 

perseguidas.     

 No começo do segundo ato (SCALA, 2011, p. 54), Scaramuccia termina um longo 

monólogo com a onomatopeia "tich, tich, tich, toch", de quem bate à porta. A partir de um recurso 

assim, dá para se imaginar como era o trabalho de voz desses atores. Certamente faziam uso de sons 

                                                
23 No original: "che la regola camina per li suoi contrarii" 

24 No original: "Perché voi altri vecchi mal potete giudicare il gusto delle giovani e poco contento potete dar alle 

donne" 



46 

 

onomatopaicos, animalescos, que são sugeridos pelo uso da máscara, além do típico nasal dos 

palhaços, e as vozes esganiçadas que combinam com uma máscara de nariz adunco, como um quê 

de passarinho. No mesmo trecho os atores falam em cena como se estivessem um dentro de casa, e 

outro de fora. Para isso deveriam também empregar a voz das ruas, dos pregões, das feiras. Não 

deveria ser muito diferente do modo de conversar que ainda existe no interior brasileiro, onde a 

dona da casa fala da cozinha, com a vizinha que se encontra no portão. 

 A verve presente nesse texto de Scala permite dizer que com adaptações, talvez alguns 

cortes, e algumas atualizações de piadas e personagens, Il finto marito funcionaria para um público 

do século XXI. Tal era a segurança técnica de um comediógrafo de ofício, que com tanta 

experiência nos palcos sabia como manter o interesse, e como e onde provocar o riso.  

 

 

 Suassuna, o capocomico paraibano  

  

 No Brasil houve alguém equivalente a Scala no domínio da dramaturgia cômica, o 

dramaturgo paraibano Ariano Suassuna (1927-2014), que soube entender como funciona essa 

tradição de adaptar personagens e situações dramáticas da commedia, ou o que ele chama de "teatro 

de improviso popular", como reconhece em seu prefácio à comédia O casamento suspeitoso (1961): 

 

Na invenção de certos personagens, por exemplo, o que fiz foi um processo clássico de 

recriação de certos tipos já existentes numa comédia popular, no caso a tradição do 

Romanceiro Popular Nordestino. No mesmo sentido – se bem que com outra medida, é 

claro, porque se tratava de dois gênios – Molière e Goldoni recriaram os tipos da comédia 

popular mediterrânea (SUASSUNA, 1984, p.85). 
 

 

 Outro exemplo de peça de teatro que mescla o improvisado e o escrito, a comédia O 

casamento suspeitoso de Ariano Suassuna mostra a história de Cancão, um personagem que lembra 

os zanni, em particular os zanni de primeiro escalão, tal como Scapino e Brighella. Na hierarquia do 

mundo da commedia dell'arte, sempre há primeiro e segundo lugar. Daí a prima donna, o primeiro 

comediante, o segundo, e assim por diante. Há o primeiro casal de jovens apaixonados e há um 

primeiro casal de empregados. Notadamente, o segundo, e por vezes o terceiro empregado, são os 

mais engraçados. Na escala do cômico, quanto mais pequeno e desprezível, mais ilógico, mais 

infantil, e assim, paradoxalmente, os tipos mais inferiores da commedia terminam por roubar o 

show.    



47 

 

 Na peça de Suassuna, Cancão consegue impedir um casamento por interesse, salvando 

Geraldo, de uma interesseira chamada Lúcia. No decorrer da comédia acontecem várias estruturas 

dramáticas típicas da commedia, como um gramelô de latim, um dos recursos humorísticos típicos 

da máscara do Dottore de Bolonha: 

 

 Cancão - Então não se faz o casamento! (Senta-se e cruza os braços.) 

 Ou se faz como São Francisco mandava, ou não se faz de jeito nenhum!  
                                                                 Lúcia - Roberto, é somente uma formalidade. 

                    Roberto - Então está certo. Mas isso demora? 
                    Cancão - Não, é já. "Oremus. Propitiare, Domine, bero-bero, bero-bero,         

 bero-bero, dura lex sed lex, Geraldus et Lucia, per omnia secula 

 seculorum." Dá uma lapada em Roberto. O "bero-bero" é feito à vontade do 

 ator, imitando um latim engrolado de sacristão, com pausas, suspiros, e 

 tudo disfarçado. (SUASSUNA, 1984, p.125)  
  

 Além de escrever o latim macarrônico, Suassuna convida na rubrica o ator a improvisar. 

Desse modo, a prática da improvisação é estimulada também no decorrer do texto, como uma porta 

que se abre ao talento do elenco. O que o dramaturgo aí procura é a imprevisibilidade de um teatro 

popular, que não se atém somente à palavra escrita. Também temos aí um exemplo de um 

personagem intrigante, o Cancão, que ao se fazer passar por sabedor de latim, e de ser capaz de 

realizar um casamento, exerce uma função similar à de um Scapino ou Brighella. 

 Outro elemento típico da commedia, presente em Suassuna é o humor físico, e as 

incontáveis pauladas e surras que os personagens desferem uns nos outros, como vemos nesse 

trecho:  

 

Cancão - Não! Por aí não, Frei Roque! 
Frei Roque - Por aqui não por quê?  
Cancão (Munindo-se de um pau.) - Olhe ali na janela que o senhor entenderá tudo!  
Frei Roque - Na janela? Não estou vendo nada! 
Cancão - Está não? Então, Deus me perdoe, mas é o jeito! (Dá uma paulada em FREI 

ROQUE, que desmaia.) (SUASSUNA, 1984, p. 132) 
 

    

 É evidentemente uma violência não realista, de palhaço, com desmaios sensacionais, 

acrobáticos, que justifica as frequentes comparações entre commedia dell'arte e o desenho animado. 

Também se nota nesses dois trechos a escolha do autor de se ater ao uso formal do português. Mas 

como ele acessa o dom da improvisação de seu elenco, e como usa frequentemente ditos populares, 

o próprio contexto cultural do texto pede que não se diga as palavras como foram realmente escritas, 

e sim com um tempero dialetal tipicamente nordestino para sua melhor realização. Adaptar as falas 

escritas ao modo que se dá a linguagem falada não implicaria em traição às intenções do autor. 



48 

 

 Outro elemento da commedia presente nesta peça de Suassuna é o emprego de troca de 

identidade e disfarces. Essa estrutura foi sempre facilitada pelo uso da máscara, e pelas cômicas 

confusões que provoca. Tanto é assim que O casamento suspeitoso tem um final bem parecido com 

o de Il finto marito de Scala, com um grande quiproquó noturno, com casais trocados e 

surpreendidos. O que era engraçado em 1619 continua provocando risadas até hoje.  

 Como Suassuna afirma no prefácio, sua inspiração é o Romanceiro Popular Nordestino, 

este com certeza tem, em comum com a commedia dell'arte, um passado que remonta às tradições 

medievais, o teatro das feiras, pela mão dos artistas de rua como os giullari e bufões. No entanto, 

em sua comédia A farsa da boa preguiça, (1954), dá mostras de entender as possibilidades teatrais 

da dinâmica mestre-servo, numa peça dentro da peça, chamada O rico avarento, onde se vê nítidos 

ecos da emblemática dinâmica entre Pantaleão e Arlequim. Além disso, como se lê em seu prefácio, 

Suassuna era leitor de Goldoni, de quem aprendeu estruturas da escrita cômica.  

 Outra questão que o autor aborda nesse prefácio, é a relação problemática entre o erudito 

e o popular. Dramaturgos como Molière, Goldoni, e o próprio Suassuna, são reconhecidos como 

figuras da cultura erudita, por outro lado, os enredos que emprestam, as máscaras que adaptam, as 

piadas, os ditados populares, as anedotas, são em sua maioria oriundas da arte popular. Num mundo 

que ainda não conhecia o copyright, e onde quem primeiro editava uma obra era então eternamente 

seu proprietário intelectual, a própria noção de autoria é muito distante do que entendemos hoje. A 

isso se soma a criação coletiva das companhias de atores das quais Molière e Goldoni certamente 

recolheram bastante material, e editaram como sendo fruto de suas engenhosas mentes.  

  Não há que condená-los por isso, primeiro por que deixaram esse legado para nós, seja 

qual foi o caminho de sua criação, e segundo, por que dentro de seu modo de pensar não havia a 

noção contemporânea de criação coletiva, ou mesmo noções como folclore, cultura popular, etc. E 

pode-se dizer que estavam de fato oferecendo algo de novo, em seu trabalho de seleção, adaptação, 

edição desse rico material que até hoje está ao nosso dispor. Também não há como separar o que foi 

recolhido e o que foi realmente fruto das criatividades desses autores. E, por último, o que faziam 

era o mesmo método empregado pelos atores das praças, que para conquistar suas plateias, se 

baseavam nos personagens e nos mitos que estavam na cabeça do povo. 

 

 

 

 



49 

 

          Goldoni duplo servidor da tradição e da mudança  

 

 Il servitore di due padroni, ou, O servidor de dois patrões, é a comédia mais encenada 

de Carlo Goldoni, principalmente quando se pretende estudar a commedia dell'arte. Tal predileção 

não deixa de ser curiosa, pois Goldoni escreveu seu teatro como resposta ao que considerava ser a 

decadência das companhias de atores italianos que ainda mantinham no século XVIII a prática de 

improvisar a partir de um canovaccio. A real extensão dessa decadência é difícil de ser determinada, 

pois sua principal testemunha é o próprio Goldoni. No entanto, essa peça se tornou como que um 

primeiro manual de commedia dell'arte, quase como que um guia para se conhecer pela primeira 

vez as lendárias máscaras de Pantaleão e Arlequim. Aprender a fazer a commedia all'improviso, 

onde de fato se improvisa, é um processo que leva muito tempo, sendo mesmo uma especialização. 

Um texto como esse de Goldoni pode servir de introdução aos gestos, ao corpo e a voz da 

commedia dell'arte sem suas exigências de virtuosismo.   

 Hoje em dia se conhece essa comédia mais como Arlequim, servidor de dois patrões, 

devido à lendária encenação de Giorgio Strehler, que em 1947 fez para o Teatro Piccolo de Milão 

uma produção que marcou época, e que se encontra em cartaz até hoje, quebrando recordes de 

permanência. Os elencos foram mudando, e o espetáculo se transformou quase que numa instituição 

do teatro italiano. Desse modo, um dos exemplos mais emblemáticos de commedia dell’arte no 

palco contemporâneo se dá através de um texto escrito, não improvisado, e escrito por Goldoni 

como parte de seu projeto de reformar o gênero.  

 O enredo de O servidor de dois patrões mostra as aventuras de Truffaldino, que 

consegue dois empregos: um como servo de Beatrice, que na peça se faz passar por homem, no caso 

seu irmão Federigo; e outro como também servo deFlorindo, a quem Beatrice ama. Um subtexto de 

crítica política evidente nesse enredo é a constatação de que um só salário não é suficiente. Não é 

por ganância que Truffaldino arranja dois patrões: é porque um salário apenas o deixa esfomeado. E 

claro, toda a engenharia cômica se dá pelos desencontros, pela sobrecarga de funções, com a queal 

o pobre Truffaldino não consegue lidar. É uma situação que nos faz lembrar os professores de teatro 

que trabalham em várias escolas, ou exercem mais de uma função para sobreviver. Goldoni 

escreveu um texto que mostra a universal impossibilidade de ser um bom trabalhador quando não 

há tempo para se dedicar às exigências de duas funções. Truffaldino consegue manter o segredo dos 

dois patrões até o final da peça, quando é obrigado a revelar sua impostura. E o faz não para reparar 

o erro, e sim por amor. Pois seus dois personagens, a de servo de Florindo, e a de servo de Beatrice, 



50 

 

se comprometem com a mesma mulher, Smeraldina. Para não parecer que a enganou com outro, se 

vê obrigado a confessar na frente dos dois patrões como os ludibriou.  

 O próprio Goldoni não procura esconder a proximidade que sua comédia tem com o 

teatro realizado pelas companhias profissionais, e seus improvisos: "Parece muitíssimo com as 

comédias usais dos histriões, a não ser por ser desprovida, em minha opinião, de todas aquelas 

impropriedades grosseiras, que condenei no meu Teatro Comico, e que hoje em geral entediam o 

mundo"25 (GOLDONI, 2011, p.2, tradução nossa). Nessas palavras de seu prefácio, Goldoni mostra 

seu desprezo por esses atores, pois não os denomina "comici", ou seja, atores, e sim "istrioni", 

histriões, uma palavra de evidente carga pejorativa. Também, moraliza a questão ao se referir às 

piadas de baixo calão, que se percebe nas gravuras que chegaram até nós. O Teatro Comico a que se 

refere é uma comédia meta-teatral (o teatro dentro do teatro), onde uma companhia ensaia um texto, 

e o onde o diretor, um alter-ego de Goldoni, expõe suas ideias sobre o teatro, e sua intenção de 

renová-lo.  

 Goldoni pretendia limpar o humor tantas vezes escatológico ou irracional dos comici 

dell'arte, para deixá-lo mais palatável à ascendente classe burguesa. Sua intenção era deixar as 

peças mais realistas, sem os lazzi onde um Arlequim faz uma refeição com uma mosca. De fato, o 

humor que vemos em suas peças é bem menos agressivo do que o humor retratado nas gravuras de 

Jacques Callot (1592-1635), onde se vê alusões fálicas e gestos obscenos.  

 Esse nível de obscenidade presente nas gravuras não está presente nos canovacci, muito 

menos nas peças de teatro publicadas e que chegaram até nós. O motivo disso certamente é a 

censura. O que também explica a grande vantagem do canovaccio: por deixar maior parte do 

espetáculo fora do papel, as estratégias mais selvagens para causar o riso podem ser empregadas em 

cena, sem que nenhum registro escrito disso seja encaminhado às autoridades para liberação do 

espetáculo. E como essas piadas de baixo calão eram possíveis de ser retiradas do espetáculo, sem 

que por isso se perdesse o fio condutor da história, em caso de presença de um poder censor, a 

companhia podia simplesmente retirar os trechos "impublicáveis".  

 Goldoni queria ver o teatro italiano livre dessa baixaria, e talvez fosse esse um dos 

motivos, pelo qual era contrário ao domínio da improvisação. Se o elenco era forçado a seguir as 

palavras do dramaturgo, este poderia ser um protetor da moral e dos bons costumes. Enquanto a 

improvisação prevalecesse, haveria espaço para o ilógico, o obsceno e a repetição, as três 

                                                
25 No original: "Rassomiglia moltissimo alle Commedia usali degli'Istrioni, se non che scevra mi pare ella sia da tutte 

quelle improprietá grossolane, che nel mio Teatro Comico ho condannate, e che dal Mondo sono oramai generalmente 

aborrite" 



51 

 

qualidades que Johnstone (1979) entende como sendo basilares do improviso. Para ele, o que faz 

um ator "travar" em cena é o medo de pôr pra fora o que está em nossa cabeça, na maior parte do 

tempo: sexo, e outras escatologias, coisas sem sentido, absurdos e quebras de lógica; e coisas que já 

vimos funcionar outras vezes, daí a tendência à repetição que Goldoni bem notou no improviso. O 

que funciona num espetáculo hoje, pode não funcionar amanhã.  

 No prefácio de O servidor de dois patrões, ele afirma que a peça era inicialmente um 

canovaccio improvisado pela companhia do ator Antonio Sacco, quem interpretava a máscara de 

Truffaldino, e que a comédia escrita era devedora das criações advindas da cena, das piadas e lazzi 

de Sacco. Mesmo assim, Goldoni considera sua habilidade em escrever superior à dos atores 

improvisarem: "De fato, esta minha comédia ao improviso foi tão bem interpretada pelos primeiros 

atores que a representaram, que eu me contentei muitíssimo, e não tenho dúvida em crer que esses 

atores não a adornaram melhor com improvisos, do que eu poderia ter feito escrevendo-a 

(GOLDONI, 2011, p.2, tradução minha).26 Com o ego típico dos dramaturgos, Goldoni elogia o 

elenco, para depois se pôr acima do elogio.   

 Essa via dupla de criação entre o palco e a escrita mostra um dos caminhos que 

proponho para a escrita de dramaturgia. De exercícios como jogos teatrais, improvisos, se pode 

aproveitar as ideias mais promissoras, e escrevê-las em forma de dramaturgia. Também pode se 

estabelecer o caminho inverso: algo é escrito primeiramente, e é desenvolvido em cena através de 

improvisos. Desse modo se cria a dramaturgia em dois campos, tanto no palco quanto na escrita. 

Além disso, desenvolve-se ideias em cena a partir do que funciona no mundo real, e não na cabeça 

do dramaturgo.  

 Não está claro nessas palavras de Goldoni sobre sua capacidade de escrever e a 

capacidade da companhia em improvisar, a dívida que todos tinham em relação ao repertório 

tradicional de lazzi e enredos, os mesmos elementos já esperados do gênero que estavam abarcando. 

Eles não trabalhavam num ambiente como o atual, onde há uma enorme liberdade formal a quem 

faz arte. Comédia era comédia, pastoral era pastoral, tragédia era tragédia, as pessoas esperavam de 

antemão um gênero aceito por todos. A forma era imposta com severidade. Portanto, a companhia e 

o dramaturgo se alimentavam de formas precisas de escrita cômica que faziam parte de sua 

formação.  

                                                
26  No original: “In fatti fu questa mia Commedia all’improvviso così bene eseguita da’ primi Attori che la 

rappresentarono, che io me ne compiacqui moltissimo, e no ho dubbio a credere che meglio essi no l’abbiano 

all’improvviso adornata, di quello possa ave rio fatto scrivendola”.    



52 

 

 Quanto à estrutura dramática dessa comédia, se nota uma incrível agilidade do enredo, 

que em comparação com Scala, denota uma modernização evidente. A cena inicial já começa com 

um noivado, e daí a ação não para mais. As falas são em sua maioria curtas, não há espaço para 

floreios de retórica. Goldoni queria uma estrutura enxuta, onde o púbico se pergunta 

constantemente o que vai acontecer. E o enredo é construído para criar cenas de humor, por 

exemplo, quando Truffaldino já tem dois patrões, chega alguém e lhe pergunta: "Onde está o seu 

patrão?". Nesse momento, o público que está do lado de Truffaldino se condói de sua situação. O 

enredo cria uma situação de empatia do personagem com o público. Sabemos que ele está errado 

(mentiu para conseguir dois empregos), mas entendemos a razão (dobrar seu mísero salário). 

 A posição dessa comédia como o clássico maior da dramaturgia da commedia dell’arte é 

bem compreensível. É um texto universal, engraçado, com grandes personagens e teve durante 

muito tempo a vantagem de não conter piadas pesadas. Apesar de eu ser um entusiasta do humor de 

baixo calão, quando este de fato é engraçado, Goldoni entendeu a necessidade de escrever sem 

baixaria para ser aceito no cânone literário, pelo menos até a chegada do século XX. Também, 

muitas vezes o palavrão é a muleta do humor, quando plateias reagem com riso simplesmente por 

ouvir algo que não se diz publicamente. Como exercício de dramaturgia se pode tentar duas versões 

da mesma cena cômica, com ou sem palavrões. Se poderia mesmo adaptar Goldoni com toda sorte 

de vulgaridade, só para lançar mão do recurso ao qual ele não se permitiu.  

 Goldoni conseguiu a paradoxal condição de ser símbolo da commedia dell’arte ao 

mesmo tempo em que a negava. Se a dramaturgia é arte da ambiguidade, da dialética entre mundo e 

espelho, Goldoni é radicalmente dramático, em seu amor e ódio pelo legado dos comici.  

   

 Um quiproquó para Scala, Goldoni e Suassuna 

 

 O que se nota nessas três comédias é a permanência de temas como o amor, a 

desigualdade social, e o choque entre gerações diversas. Se o tema que permeia o trágico é a morte, 

as comédias pendem para o lado oposto, o lado que conduz a vida. O que não quer dizer que esses 

temas não sejam também tristes, cheios de perigo, pois de certa forma, o trágico é seguido pelo 

alívio do nada. Já a comédia é a luta pela vida, com todas as dores que a acompanham. Por isso, 

ironicamente, a comédia é mais triste que a tragédia. O dramaturgo inglês Alan Ayckburn (2002) diz 

que a comédia e a tragédia são a mesma história, o que muda é o momento final. A comédia termina 

num breve momento de felicidade, e a tragédia termina num momento de tristeza.  



53 

 

 Outra característica em comum às obras de Scala, Goldoni e Suassuna, e que está 

presente nos prefácios e prólogos aqui discutidos, é o pensamento literário e teatral que acompanha 

sua criação dramatúrgica. Os três são pesquisadores de seu ofício, e pensam com profundidade o 

que é a comédia, qual é sua função, e deixam claro que para os comediógrafos, o humor é assunto 

sério. A dramaturgia dos três era uma forma de pesquisa, onde procuravam associar a literatura 

dramática do passado com a prática corrente dos elencos de seu tempo.   

 Também nas diferenças que há entre eles, vemos como há diversas respostas para os 

mesmos desafios da escrita cômica. Se Scala é mais lírico, Goldoni é mais ágil e Suassuna é mais 

pueril. Os três são leitores de Plauto e Terêncio, os três entendem a necessidade de se montar uma 

confusão que se intensifica por vários atos, até culminar num hilariante final de reviravoltas e 

reencontros. Os três souberam se aproximar da prática, aprender com ela, e cada um ao seu modo, 

registrá-la em texto.  

 Mas, por outro lado, os três são autores de obras bastante pessoais, que não escreviam de 

modo esquemático ou superficial. Para eles, a commedia dell'arte não era uma técnica com 

parâmetros rígidos, sempre com as mesmas máscaras, sempre com as mesmas intrigas. Eram, 

sobretudo, humanistas, mais preocupados com o particular, do que o universal do cômico. O caráter 

renascentista da commedia dell’arte, em oposição a uma visão esquemática, é assim comentado por 

McGehee: 

 

Todas as tentativas de descrever a commedia como uma forma cômica que seja eterna e 

imutável, uma forma que captura arquétipos essenciais da humanidade, e uma forma que 

revela a essência eterna do homem, vai ao contrário do espírito da época. No humor da 

Renascença, a natureza fixa e essencial do mundo, se desmorona em ambiguidade, sempre 

mutante, sempre se transformando, e sempre subvertendo para revelar um mundo de 

possibilidades infinitas. Esse era o espírito da época e a commedia era sua expressão 

cômica (McGEHEE, 2015, p.12, tradução nossa). 27 
 

 

 Por esse motivo, não há receita para se fazer ou escrever commedia dell’arte. E 

embora a simplificação dos arquétipos das máscaras, ou as estruturas de casamentos caóticos, 

possam ser úteis para se entender alguns elementos, o trabalho desses dramaturgos aponta a 

necessidade de se trilhar um caminho pessoal, propondo junções do que antes não se havia feito, 

procurando uma intersecção entre dramaturgia, improviso e cultura popular, além de incluir 

                                                
27 No original: “All attempts to depict Commedia as a comic form that is eternal and immutable, a form that captures 
the essential archetypes of humanity, and a form that reveals man’s eternal essence, runs counter to the spirit of the age. 

In Renaissance laughter, the fixed and essential nature of the world crumbles to become ambiguous, ever mutating, ever 

changing, and ever inverting to reveal a world of endless possibilities. This was the spirit of the age and the Commedia 

was its comic expression”.  



54 

 

elementos regionais e o teatro de seu tempo. No meu entender, o que eles procuravam era 

conquistar uma teatralidade popular, timoneada pela dramaturgia, e capitaneada pela arte do ator. 

 Assim, embora distantes no período histórico, é possível comparar e aprender com as 

características em comum desses três autores, sendo o primeiro um dramaturgo próximo do 

surgimento histórico da commedia dell’arte, o segundo alguém que representa um momento de 

decadência e reafirmação do gênero, e o terceiro alguém que demonstra o interesse suscitado no 

século XX; para, quem sabe, mesclando o erudito e o popular, propor uma dramaturgia para o 

futuro. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



55 

 

CAPÍTULO 3 O DURADOURO MITO DE TURANDOT NA ESCRITA DE GOZZI E 

BRECHT  

  

 

 Se O servidor de dois patrões de Goldoni é o primeiro título que vem à mente quando se 

fala em dramaturgia influenciada pela commedia dell'arte, a tragicomédia de Carlo Gozzi (1720-

1806) Turandot encenada pela primeira vez em 1761, também teve uma considerável sobrevida 

devido a suas frequentes montagens e adaptações por parte de outros dramaturgos, além de ter 

recebido versões em ópera. A simplicidade da fábula de Gozzi, e sua mensagem ingênua ao mundo, 

parece ter repercutido fundo na mente de pessoas de países e gerações diferentes. Essa mensagem 

poderia ser resumida em "o amor vence todos os obstáculos". Para as mentes mais cínicas, a moral 

dessa fábula pode ser carregada de ironia, ou com o subtexto que for mais interessante. Essa é a 

vantagem da fábula: mudando uma coisa aqui e outra ali, ela se torna veículo do que bem 

entendermos. 

 

 Gozzi e a primeira de muitas Turandots 

  

  Em linhas gerais, Turandot tem o seguinte enredo: um príncipe sem reino e sem fortuna, 

Calaf, chega incógnito a Pequim, onde encontra o antigo servo de sua família, Barach. Através dele, 

Calaf fica sabendo da cruel princesa Turandot, a filha do imperador Altoum, que não aceita se casar 

com nenhum dos príncipes que vêm do mundo afora para pedir sua mão. Ela exige que os 

pretendentes respondam a três enigmas, e quem não sabe a resposta é decapitado. Ou seja, é uma 

princesa por quem os homens literalmente perdem a cabeça. Tanto que a cena inicial tem por 

cenário as cabeças cravadas em lanças. Numa visão mais contemporânea, esse ódio literalmente 

assassino aos homens por parte de Turandot, pode ser lido de várias formas, incluindo conjecturas 

acerca da sexualidade da princesa, e demais razões de sua rebeldia em relação ao casamento.   

 Calaf, ao ver um retrato dela, obviamente se apaixona num instante. Personagens como 

ele tem a tendência de se apaixonar por dever. Um príncipe desterrado não poderia se apaixonar por 

ninguém que não fosse a altíssima princesa do trono imperial chinês. Também, como príncipe, tem 

o mesmo superpoder de Édipo - responder enigmas. Desse modo, Calaf adivinha os três enigmas. 

Turandot, enfurecida, implora ao seu pai, o imperador Altoum, para que não seja obrigada a se casar. 

Calaf, compadecido, resolve dar uma alternativa a ela, lançando de volta outro enigma: caso ela 



56 

 

consiga descobrir seu nome, não há casamento e ele será executado como os outros. Turandot 

manda torturar o servo de Calaf, Barach, que não revela o nome. Porém, sua mulher Schirina 

entrega o nome. Turandot revela então o nome diante da corte, e quando Calaf ergue o punhal para 

se matar, ela o impede e realiza seu primeiro gesto de bondade.  

 Uma das características do modo em que Gozzi apresenta essa fábula é o sutil equilíbrio 

entre o trágico e o cômico. Por exemplo, durante o primeiro embate entre Calaf e Turandot, a cada 

enigma proposto, Pantalone e Truffaldino torcem por Calaf com toda a coloquialidade e senso de 

humor típicos das máscaras da commedia dell'arte, como pessoas que não sabem se portar num 

momento solene. Eles atuam através da tradicional "quebra cômica", quando uma situação muito 

séria é interrompida por um comentário, numa brusca volta à realidade. Também servem para 

conduzir os sentimentos do público, pois falam e se identificam como nós, ao torcer, comentar, e 

sentir medo e alegria. E o equilíbrio entre o trágico e cômico também se dá na mistura entre alto e 

baixo, entre a altivez de Turandot e Calaf, e a humildade de Barach, Pantalone e Truffaldino. É um 

mundo estratificado, representado pela hierarquia entre o cômico e o sério.  

 E na prática isso se expressa através de dois registros nos diálogos: o primeiro são os 

hendecassílabos brancos, nas falas dos personagens nobres, como Calaf, Turandot e Altoum. É a 

linguagem não cotidiana, maior que a vida. Esse tipo de verso, hendecassílabo (onze sílabas), é tão 

característico da lírica e do drama italiano, quanto é o pentâmetro iâmbico inglês de Shakespeare, 

(um verso de cinco pés) como é o alexandrino (doze sílabas) do teatro clássico francês. Dessa forma, 

Gozzi se protegia dos detratores da commedia dell'arte adornando-a com um verso que remetia aos 

maiores nomes da literatura de seu país.  

 Já o segundo registro em que os personagens falam é um misto de falas no vêneto 

atravessado de Pantalone, em prosa, e para Truffaldino, Gozzi decidiu não escrever a maior parte 

das falas, mas somente descrever suas ações e o que deveria dizer, na tradição do canovaccio. Por 

exemplo, "Truffaldino entra alegre, canta e faz tais e tais coisas, diz tal coisa para fulano...". Esse 

modo de escrita, intrinsicamente ligada à tradição do improviso da commedia dell'arte irrompe em 

meio aos versos e falas em prosa. Gozzi escreveu esses trechos em canovaccio para especialistas no 

improviso, como o capocomico Antonio Sacco. Daí podemos imaginar o ecletismo do elenco, onde 

havia grandes cômicos e improvisadores, mas também quem soubesse atuar no empostado estilo da 

tragédia.  

 Entre tantas adaptações que esse texto de Gozzi recebeu destacam-se as de Schiller e 

Brecht, e versões operísticas, pela mão de compositores como Busoni e Puccini. A tradição de 



57 

 

adaptar Turandot aos palcos de diferentes períodos foi mantida por encenadores como Goethe, Max 

Reihnardt, e principalmente, na montagem russa de Vakhtangov, que permaneceu em cartaz por 

décadas, como o Arlequim servidor de dois patrões de Strehler. Nesse capítulo vou me ater mais à 

versão original de Gozzi, e a irreverente resposta de Brecht, em Turandot, ou o congresso das 

lavadeiras (1953). O método que vou empregar é o da Literatura Comparada que segundo 

Carvalhal "designa uma forma de investigação literária que confronta duas ou mais literaturas" 

(2006, p. 5). Da mesma forma que o conflito dramático propulsiona uma cena, o conflito resultante 

de duas escritas inspiradas pelo mesmo mito (aqui no sentido aristotélico, como o plot de uma peça 

de teatro) pode resultar em um diálogo que ensina bastante sobre a adaptação, e a paródia como 

instrumento de construção dramatúrgica, especialmente em se tratando da versão de Brecht, mas 

também do que Gozzi fez em relação a sua fonte.   

 Justamente porque a fábula não é uma invenção de Gozzi. O mito da princesa Turandot 

foi encontrado por Gozzi numa coleção de contos persas traduzidos por Pétis de la Croix, sendo que 

o conto em questão, Turan-Dokht (a filha de Turan) é de autoria do poeta persa Nizami Ganjavi 

(1141-1209). Provavelmente Nizami recolheu a história de uma tradição oral, pelo caráter de fábula, 

com elementos típicos de conto popular: príncipe só no mundo, enigmas, e um final feliz.  

 O motivo do príncipe errante e os enigmas podem também ser encontrados no mito de 

Édipo. Com o final tão diverso (Calaf conquista o amor de Turandot) ao de Édipo (o príncipe 

descobre que matou o pai e se casou com a mãe), Turandot pode ser compreendida com uma 

resposta cômica, o oposto do Édipo-Rei de Sófocles. Se nesse último os enigmas respondidos a 

Esfinge (parte do mito, e da backstory da tragédia ática) conduzem ao terrível destino de Édipo, na 

comédia de Gozzi a resposta dos três enigmas ocorre em cena, e conduzem ao final feliz do 

casamento e do amor. Nos dois casos, os heróis conseguem responder os enigmas, que 

representariam as atribulações da vida. E Édipo, triunfante ao responder suas questões, ganha o que 

sempre quis, e isso leva à sua destruição. Calaf também responde corretamente, e a comédia termina 

no seu momento de triunfo. Talvez a tragédia o aguarda em seu casamento com Turandot - o que, a 

julgar pelo caráter da princesa (vingativa e assassina), poderia muito bem ser um cenário digno de 

uma tragédia grega. Poderíamos mesmo imaginar uma tragédia intitulada Turandot II, de contornos 

strindberguianos sobre a vida conjugal de Turandot e Calaf, obviamente terminado em morte por 

decapitação.   

 O motivo da decapitação é apresentado na cena inicial, onde vemos as lanças 

despontando sobre as muralhas do palácio, cada uma com uma cabeça fincada. Quem for dirigir 



58 

 

essa peça pode escolher em apresentar essa imagem de modo trágico, ou cômico, com um toque 

absurdo. Cabeças nesse estado podem remeter ao teatro de animação, num exagero cômico, não-

realista. E voltando às considerações anacrônicas, certamente irrelevantes a Gozzi, mas que podem 

interessar às plateias contemporâneas, poderia se dizer que essas cabeças decapitadas evocam a 

castração. Como uma alegoria para a misandria de Turandot, as cabeças são expostas em frente ao 

palácio onde ela mora, num sangrento tributo a sua virgindade.  

 Logo na cena inicial do Ato I (p.18) Barach indica as cabeças decapitadas, num primeiro 

aviso a Calaf e ao público, do perigo representado pela cruel Turandot. Por esse viés, essa história 

parece uma variação do mito de Perseu: "herói que derrota o monstro e se casa com a princesa", 

presente em tantas culturas, e cujas reverberações povoam os blockbusters do cinema 

hollywoodiano. A bizarra variação seria: "herói derrota o monstro e se casa com ele!". Turandot 

seria então o mito de Perseu levado à suas últimas consequências, onde o guerreiro desposa sua 

conquista.  

 No diálogo inicial entre Barach e Calaf nos inteiramos que ambos estão em Pequim com 

nomes falsos: ambos são sobreviventes de um reino dizimado pela conquista do imperador. O fato 

do nome de Calaf ser mantido em segredo é importante para o desenvolvimento do enredo, pois 

será a resposta ao seu enigma. Já no caso de Barach, ficamos sabendo que ele sobrevive com o 

dinheiro de uma viúva. Sua condição de amasiado se contrapõe à paixão de Calaf, numa oposição 

entre classes sociais. Os pobres se juntam por praticidade, e os nobres se apaixonam para conquistar 

o trono. E na maneira em que dialogam se percebe suas personalidades: Calaf é um personagem 

calcado no dever, na nobreza típica do innamorato. Barach, no entanto, demonstra as súbitas 

guinadas de emoção da commedia: num instante está feliz a não poder, por reencontrar um de seus 

antigos patrões, e em outro instante está chorando copiosamente ao saber de sua triste sorte. Outra 

característica interessante desse encontro inicial entre Calaf e Baruch é a imagem quase beckettiana 

de dois mendigos, sendo um príncipe e outro servo. E o servo chora a mendicância do príncipe. 

 Chega outro servo, Ismael, e Calaf vê o retrato de Turandot. Já estamos na Cena III, e 

Turandot é sempre o assunto principal. E assim, um personagem que ainda não entrou em cena, não 

para de crescer na imaginação do público. A velocidade com o que o enredo se desenrola é peculiar 

aos gêneros considerados menores no drama: o melodrama, a farsa, o vaudeville. Não há tempo para 

um personagem se apaixonar aos poucos, ao longo de atos com verossimilhança psicológica. Só a 

ação de olhar um retrato é bastante para Calaf estar pronto para morrer por amor. Seria possível 

inclusive interpretar essa decisão da boca para fora. Calaf, como príncipe, deve tentar o mesmo que 



59 

 

os demais príncipes decapitados tentaram. E assim, entra um carrasco ensanguentado, para fincar 

mais uma cabeça (o patrão de Ismael). Temos então uma justaposição de imagens, representando o 

Amor e a Morte:  um príncipe apaixonado ao lado de um carrasco portando a cabeça de um príncipe 

morto. 

 O ato I se encerra com a promessa de Barach de não revelar o nome de Calaf. Entra 

Schirina, a viúva que sustenta Barach, e os dois compõe uma cena clássica de pai e mãe chorando a 

partida do filho em direção à aventura, um típico desfecho de primeiro ato, com o herói partindo em 

direção ao seu destino. E assim, para protegê-lo, Barach e Schirina fazem oferendas a Confúcio, 

num estranho sincretismo de Gozzi, que parece imaginar um modo católico de reverenciar o sábio 

chinês, como se este fosse um santo italiano. 

 Começa então o Ato II, na primeira aparição da escrita em canovaccio. Entram em cena 

Truffaldino e Brighella, que devia ser seu "escada", ou seja, a vítima das piadas, e quem as prepara. 

A cena é emoldurada através de uma montagem de cena, pois os personagens carregam móveis, 

numa escolha que parece bem contemporânea. Uma transição de cena assim, inserida no enredo, é 

como uma escolha de direção inserida na dramaturgia. Enquanto vão realizando essa transição, eles 

discutem a situação da princesa, numa competição de concetti, um recurso retórico barroco, e 

bastante comum na commedia dell'arte. Em geral é assim: A diz isso, B disso isso com algo a mais, 

e por assim adiante. O conflito se desenvolve a partir de quem terá mais presença de espírito, 

intensificando-se até os dois passarem a trocar insultos. Certamente, isso devia ser um momento 

para dizer as maiores baixarias, impublicáveis naquele tempo, mas que Gozzi sugere através da 

escrita em canovaccio, simplesmente ordenando que eles se insultem. Para insuflar a imaginação 

dos improvisadores, somos informados que nessa tragicomédia Truffaldino é eunuco; o que faz 

sentido, estando ele a serviço do trono imperial chinês, e na proximidade da casta Turandot.  

 Na cena seguinte (p.30), a Cena 2 do Ato II, ocorre a primeira entrada de Pantalone. 

Trata-se de um momento de choque cultural: ele diz algo como "se eu contasse essa história em 

Veneza...", como bom bairrista veneziano que ele é. Nesse caso, a escrita não é mais em canovaccio, 

nem nos hendecassílabos dos Ato I. Pantalone fala em vêneto, sua língua natal, e em prosa. 

Ninguém explica como Pantalone foi parar na China. Mas como os personagens de desenho 

animado, feito Pernalonga, as máscaras podem estar em qualquer lugar, exercendo qualquer 

profissão, e nas situações mais inesperadas.  

 Em seguida, na cena 3, Calaf se apresenta diante do imperador, Altoum, e se mostra 

disposto a responder os enigmas. Altoum se simpatiza pelo jovem, e tenta dissuadi-lo com sábios 



60 

 

conselhos, que são contrapostos com as bobagens de Pantalone. É uma construção de cena baseada 

na quebra cômica, quanto mais sério e digno for Altoum, mais boboca e sem noção será Pantalone. 

É também momento onde se articula a estrutura de alto e baixo, de trágico e cômico, que define a 

própria escolha de Gozzi de designar seu texto como tragicomédia, e para justificar o convívio de 

personagens como Calaf e Turandot com as máscaras de Truffaldino e Pantalone.  

 Turandot entra em cena precedida por uma grande marcha, uma pantomima, que explica 

a atração exercida por essa peça de teatro nos compositores de ópera. A grandiosidade dessas cenas, 

e a presença de tantos atores em cena, remetem a um palco de grandes proporções, como se dá nas 

casas de ópera. Há pouco espaço ao íntimo, o que se sobressai é a monumentalidade dos 

personagens e cenários. Quando a princesa fala pela primeira vez, ela usa o "Quem é que...", numa 

linguagem de Esfinge. Sua apresentação é de personagem maior que a vida, sendo descrita como 

fria, gélida, e demais comparações que evocam frieza. É, portanto, um personagem não-realista. Sua 

distância emocional com os demais personagens é tão marcada, que mesmo num texto onde quase 

não há rubrica, em certo trecho Gozzi não resistiu e escreveu um "tom acadêmico", para um 

momento onde Turandot explica a razão de seu proceder.  

 No momento em que os enigmas são propostos a Calaf, instaura-se uma situação de jogo. 

Há o suspense do "quem vai ganhar", com direito a torcida de Pantalone e Tartaglia, que se apoiam 

na empatia do público, que já está desde o início do texto ao lado de Calaf. Nessa cena onde há 

tantos personagens em cena, ocorre o recurso do "ouvido seletivo" das máscaras. Os personagens 

pensam em voz alta, ou comentam entre si sem que os demais escutem, ou falam para que todos 

ouçam. Para criar uma cena com tantos matizes há também uma salada linguística: versos, e 

quebras de humor em prosa, apartes e tiradas. Mais adiante, em outra cena, há inclusive um 

momento em que há um diálogo misto em prosa e canovaccio. Trufaldino fala com outros 

personagens, que recebem falas em prosa para dialogar com Truffaldino que improvisa.   

 Chega então o grande momento em que Calaf deve enfrentar a Esfinge/Turandot. Ela se 

desvela diante dele, e acontece então o grande twist. O enigma agora é Calaf. Ele desafia todos a 

adivinhar seu nome. Na ópera de Giacomo Puccini, esse momento recebeu a ária Nessun dorma, 

que é talvez a ária de ópera mais famosa que existe, ouvida em Copas do mundo, filmes e 

comerciais de TV. A ironia de um príncipe, cujo nome por definição todos conhecem, manter seu 

nome em segredo, funciona como um interessante paradoxo. Fica clara então a ideia que está por 

trás desse mito: o enigma é o amor. A incompreensão do que é o Outro, é que alimenta o amor. 

Turandot só se renderá, depois de estar por dias obcecada em saber qual o nome da pessoa que 



61 

 

desvendou os seus enigmas. A proposição de um enigma, por parte de Calaf, não deixa de ser uma 

estratégia de sedução.  

 Começa o terceiro ato com cenário novo, num primeiro momento "doméstico", 

guardadas as devidas proporções. Acontece então uma cena de dama com criada, o recurso típico de 

Racine e da tragédia neoclássica francesa. A dama discorre em intermináveis versos sobre o que se 

passa em seu íntimo, ao ouvido paciente da criada. É um recurso de exposição dramática: o público 

fica sabendo o que sente um personagem, através de um momento de intimidade. Se a criada é paga 

para ouvir, o público paga para ouvir, e participar através de empatia dos amores e das vidas 

ficcionais. Nesse momento nos damos conta de como o ódio desmesurado de Turandot está por 

transbordar, e se reverter em amor. Há também um verso protofeminista proferido por Turandot 

"imaginando-me mulher sujeita ao homem"28.  

 Outro grande papel feminino é o de Adelma, a princesa reduzida à escravidão, e que ama 

Calaf. Ela é vítima desses amores de ópera, completamente irreais. Em certo momento ela diz um 

verso metateatral "uma infeliz atriz que erra em cena"29, um tipo de alusão que se ouve da boca da 

Cleópatra de Shakespeare, em Antônio e Cleópatra. Adelma representa o oposto de Turandot, por 

isso pode ser um personagem de grande poder de sedução. Se Turandot é constantemente 

comparada com o gelo, Adelma é o fogo em cena. Ela não precisa passar pela "conversão" que 

Turandot passa, da insensibilidade ao sentimento. Notadamente, apesar de Adelma ser nobre, ela se 

encontra escravizada. E assim se mantém mais próxima aos personagens nobres, sem falar ou se 

portar como uma Schirina. Desse modo, Turandot, Calaf e Adelma formam um triângulo amoroso 

que se estende até a última cena.   

 Se o Ato II é um ato construído em cima do suspense, causada pela proposição e 

resposta dos enigmas, o Ato III é um ato de investigação (Turandot procura o nome oculto de Calaf). 

Desse modo, os dois atos são baseados em duas estruturas recorrentes do drama, ambas utilizadas 

para prender a atenção do espectador. Dentro da estrutura geral da tragicomédia, que se apoia na 

oposição de extremos (nobre e servo, gelo e fogo, cômico e trágico, amor e ódio), cada ato traz um 

elemento dramático central: o primeiro a exposição, o segundo o suspense, o terceiro a investigação. 

No quarto ato temos a "catástrofe", e no quinto a resolução. Portanto, a construção do drama de 

Gozzi, apesar de não ser clássica ao modo do neoclassicismo francês (onde há exigências extremas 

de unidade de tempo, lugar e ação), é clássica no sentido de expor uma história em cinco atos (como 

proposto por Horácio), da exposição do problema inicial a sua conclusão.    

                                                
28 No original: "figurandomi moglie soggetta ad uomo" 

29 No original: "un'infelice comica, che caggia in error sulla scena"  



62 

 

 Dentro das oposições já mencionadas, há uma grande oposição entre Turandot e o resto 

do elenco. Turandot lentamente caminha da insensibilidade para o sentimento. E sua transição é 

vagarosa, ao longo dos cinco atos. É uma transformação "dramática", por assim dizer, que não 

ocorre de um momento ao outro. Os personagens da commedia dell'arte, entretanto, fazem 

transições das lágrimas aos risos no decorrer de poucas falas. Também jamais ocultam um 

sentimento sutil, uma transformação subterrânea como essa que ocorre em Turandot. As máscaras 

se apresentam sem "filtro", quando falam, usam palavrões, e quando choram, são imunes à timidez. 

E como os personagens de desenho animado, já discutidos anteriormente, as máscaras não têm 

coerência. Não são necessariamente bonzinhos, ou vilões. Tanto é, que ao final do Ato III, 

Truffaldino, o herói cômico, sobre o qual recai a simpatia do público, ocupa a posição de vilão. 

 Para um texto associado para sempre com a commedia dell'arte, há momentos de grande 

pathos, cenas que não ficariam fora de lugar em um drama sério. Por exemplo, a cena I do Ato IV, é 

uma longa cena de tortura, onde Turandot acompanha o suplício de Barach, que está pronto a 

morrer antes de trair Calaf. Também está presente o rei desterrado, Timur, pai de Calaf. A cena 

termina com a revelação de que Timur é um rei, o que só aumenta o furor de Turandot. Ela, por 

respeito à monarquia poupa Timur, mas redobra o castigo sobre Barach, antes de ser interrompida 

por Adelma. É uma cena com começo, meio e fim, sem piadas, sem a presença cômica de 

Trufaldino ou Pantalone. Essa pureza do trágico, num texto que é sobretudo um veículo cômico, 

denota uma espécie de pré-romantismo em Gozzi, que parece não se importar em manter os gêneros 

separados. No caso de Goldoni, a pureza do cômico é respeitada. Não há uma cena assim em O 

servidor de dois patrões. Nele tudo são risos, a leveza nunca é perturbada pelo ímpeto trágico.   

 Pouco adiante, depois de tantas lágrimas, na cena VIII do Ato IV, Gozzi determina que 

Trufaldino "faça lazzi ridículos"30, talvez para justamente proporcionar um momento de alívio. No 

caso não se explica quais lazzi seriam esses. Certamente eram os que faziam parte do repertório de 

Antonio Sacco. O que vale notar é que esse momento de alívio cômico tem lugar poucos minutos 

após uma cena de tortura, reviravolta dramática e lágrimas de misericórdia. E ao fim, no Ato V, 

Calaf vem entregar sua vida para Turandot, e pronto para se apunhalar, é impedido por ela, que 

revela assim, fisicamente, seu amor. Nesse caso, Gozzi prefere mostrar o amor de Turandot por 

Calaf, do que fazê-la se confessar, ou declarar verbalmente sua transformação. Para quem antes 

discorria usando um "tom acadêmico", Gozzi entende que sua confissão deve ser não verbal, fruto 

irrefreável do silêncio.  

                                                
30 No original: "fa de' lazzi ridicoli" 



63 

 

 O constante interesse causado por essa obra-prima de Gozzi é explicável devido a tanta 

teatralidade que se desenrola ao longo dos atos. É uma peça repleta de violência e ódio. Por isso, há 

uma constante sede de amor. Tanto é assim, que Calaf, o protagonista, se apaixona diante de um 

cenário crivado de cabeças decapitadas. E Turandot deve ser na história da Literatura a heroína mais 

incapaz de um sentimento terno. E, portanto, uma das mais apaixonantes em sua frieza. Ela é 

basicamente um símbolo de desamor. Sendo assim, há algo decepcionante em sua sedução. Vê-la 

ceder ao amor por Calaf, é como ver um vilão mudando de lado e ajudando os mocinhos. Seria mais 

prazeroso ao fim vê-la triunfando em sua maldade, e coletando mais uma cabeça para sua coleção. 

Mas para manter a exigência do gênero cômico, Gozzi precisava de um final feliz. Como também 

precisava alimentar a ilusão do público, e ser fiel à ingênua proposição do "amor como solução". 

 

 Brecht e sua irreverente versão de Turandot  

  

 Como símbolo do inatingível, Turandot não precisa representar o amor. Ela pode 

representar qualquer coisa que seja inalcançável. Gozzi preferiu encaixar essa fábula no universal 

interesse da comédia pelo Amor, já o dramaturgo alemão Bertolt Brecht (1898-1956) viu nesse mito 

a possibilidade de discutir a função do intelectual na sociedade capitalista. Em 1932 ele viu em 

Moscou a já mencionada encenação de Vakhtangov, e em 1953 começou a escrever sua versão, que 

começou a ser ensaiada em 1954. Infelizmente, Brecht não teve tempo de terminar seu projeto, 

vindo a falecer em 1956. Sua versão, intitulada Turandot, ou o congresso das lavadeiras (Turandot, 

oder der Kongress der Weißwäscher) é bem mais distante do original que as outras adaptações que 

se conhece, talvez sob a influência da encenação de Vakhtangov que Brecht viu em Moscou, que 

também é bastante livre. 

 Esse trabalho de Vakhtangov chamado Princesa Turandot, foi remontado em 1963 por 

Simonov, e foi preservado num filme feito para televisão em 1971. Nele se pode entender qual foi a 

leitura que Vakhtangov fez da tragicomédia de Gozzi, e como essa visão influenciou a versão de 

Brecht, que afasta completamente os elementos trágicos do texto original. Tanto é assim, que se o 

texto de Gozzi começa com um dramático encontro entre dois despossuídos nas ruas de Pequim, a 

encenação de Vakhtangov começa com a entrada das máscaras cômicas (Pantalone, Brighella, 

Truffaldino e Tartaglia) para anunciar o espetáculo ao público, como mestres de cerimônia de um 

circo. Eles improvisam ao longo do espetáculo, citando canções populares, e usando lazzi variados 

como impedimentos de fala, uso inesperado de objetos, e explicações absurdas. Enquanto 



64 

 

improvisam, são observados pelos demais integrantes do elenco, que não escondem seu prazer em 

ouvi-los. O tempo de cena desse quarteto cômico é consideravelmente maior do que no texto de 

Gozzi, pois os improvisos estendem bastante as entradas previstas na tragicomédia. Truffaldino tem 

o papel bem reduzido, e Tartaglia cresce muito de importância, em extensos lazzi em companhia de 

Pantalone.   

 Depois da entrada das máscaras cômicas, o elenco, em traje de gala, faz uma parada no 

proscênio, de evidente caráter irônico, ainda mais pela música que a acompanha, com algo de 

Broadway ou baile de formatura. Após a parada, Tartaglia, com voz e aparência de um palhaço 

russo, apresenta o elenco que é aplaudido pelo público de um em um. O elenco se porta com 

discreta elegância, como se fossem solistas de orquestra, em oposição a desenvoltura e timing 

cômico do ator Nikolai Gritsenko que interpreta Tartaglia. O efeito de "distanciamento" é óbvio, a 

apresentação tem algo de início de jogo, ou de uma festa que está por começar. Após anunciar a 

todos, incluindo o compositor da música e a equipe técnica, Tartaglia saúda finalmente a memória 

do diretor Vakhtangov.  

 O elenco muda de figurino em cena, somente agregando máscaras, mantas, e demais 

acessórios sobre a roupa de gala com a qual entraram em cena. A mudança de figurino em cena se 

tornou depois de 1922 (ano da produção original) um clichê do teatro épico, para afastar por um 

momento a ilusão dramática. Em seguida o elenco inteiro canta em coro, uma canção que remete ao 

teatro de variedades. O quarteto de máscaras cômicas toma a frente e dança uma marcha russa, e 

Tartaglia imita o Cisne de O Lago dos Cisnes de Tchaikovski. O palhaço que dança balé é um 

recurso cômico tradicional, pela contradição em termos. O grotesco do palhaço evocando o sublime 

da bailarina.   

 No cenário não se vê cabeças decapitadas, e sim perspectivas modernistas, leveza e 

formas geométricas. O espetáculo é acompanhado de música do começo ao fim, os atores saúdam o 

público ao entrar em cena, há danças, desfiles e cartazes de pano - bem de acordo com o teatro 

épico. Calaf não entra em cena derrotado, e sim como um herói galante, espada em punho. Os 

momentos tristes, como a entrada de Ismael narrando a morte de seu príncipe, são interpretados 

num exagero teatral, irônico, com grandes gestos e a dicção perfeita de atores russos virtuoses, 

treinados por anos a fio no Teatro de Vakhtangov.  

 E não se desperdiça nenhuma chance de fazer humor: o Altoum do ator Mikhail Dadyko 

não tem a sabedoria e nobreza da escrita de Gozzi, pelo contrário, ele usa uma voz esganiçada de 

velho abestalhado, na tradição dos vecchi de Pantaleão e Doutor Graziano. Também, numa 



65 

 

montagem soviética, não se perderia a oportunidade de ridicularizar a monarquia, e o poder antigo 

que representava. Mas quem rouba a cena entre os atores cômicos é Yuri Yakovlev, cujo Pantalone 

tem um trabalho vocal ao nível de um Mel Blanc, o lendário dublador americano que criou as vozes 

de Patolino, Pernalonga e demais personagens dos desenhos animados da Warner. Yakovlev faz um 

Pantalone que masca o tempo todo, com voz galinácea, e sem o menor resquício de dignidade - o 

traço característico do grande ator cômico. 

 A entrada de Turandot (Yuliya Borisova) é precedida por outro desfile de mulheres em 

vestidos de gala, como num desfile de concurso de miss. E Turandot, no lugar de uma figura 

hierática, oriental, mística e gélida, entra faceira, de leque na mão, dançando para os aplausos do 

público. Dessa escolha é que se entende a opção de Brecht em fazer de Turandot uma mulher-

prêmio, e não a terrível assassina proposta por Gozzi. A Turandot de Borisova é sorridente, mimada 

e reage com forte emoção ao ver Calaf pela primeira vez, ao contrário da constante frieza que se lê 

no original. Quando ela propõe os enigmas, o resto do elenco e figurantes (chegando a contabilizar 

mais vinte pessoas em cena) repete o enigma em jogral. E nos momentos mais emocionais de seus 

monólogos, ela é acompanhada por um coro de mulheres, que repete velozmente o que ela diz, num 

recurso que evoca a tragédia ática, mas que nessa encenação tem caráter de paródia. Borisova 

imprime ao papel uma grandiloquência melodramática que atinge o cômico, usando vários artifícios 

e gestos coreografados, mas, ao mesmo tempo, interpreta suas falas com emoção verdadeira, de 

uma atriz de tradição stanislavskiana.  

 Vakhtangov quis fazer uma comédia popular, irônica, teatral, sem os elementos trágicos 

empregados por Gozzi. De certa forma, ele quis extrair o máximo de commedia dell'arte do texto, 

em sua definição de senso comum - a commedia dell'arte popular e que faz rir. E há também a 

emulação do improviso, uma espontaneidade coreografada e estudada. E como vimos antes, Gozzi 

fez uma peça de teatro complexa, com vários elementos, onde o humor é apenas um dos elementos 

utilizados. É, portanto, uma adaptação nada fiel, mas que respondeu ao caminho estético do diretor, 

dentro da tradição iniciada por Meyerhold de "reteatralizar" o teatro. E foi a partir dessa falta de 

fidelidade ao original de Gozzi na qual Brecht se baseou, para se distanciar ainda mais ao escrever 

uma peça de teatro ácida e predominantemente cômica. 

 Na visão de Brecht, Turandot não é um veículo para as piadas de Tartaglia e Pantalone. 

Em sua peça, as máscaras da commedia dell'arte não estão presentes. O que deve ter lhe atraído na 

encenação de Vakhtangov é a irreverência em relação ao poder. E por extensão aos intelectuais que 

sustentam e bajulam o poder. Quando Brecht decidiu escrever sua Turandot, a tragicomédia de 



66 

 

Gozzi já era "clássica", já havia sido alvo das adaptações de Schiller, Karl Vollmöller31 (realizada 

para a encenação de Max Reihnardt), e da famosa ópera de Puccini, estreada em 1926. Ou seja, para 

Brecht, Turandot não era um símbolo de commedia dell'arte, de comédia popular de outros tempos, 

e sim um símbolo de cultura erudita, de tradição que é regularmente visitada. Daí sua escolha em 

fazer uma hilariante crítica aos intelectuais, a quem na peça ele chama de "Tuis", e não como 

Vahktangov, que preferiu fazer uma comédia acessível, cujo principal tema é a teatralidade. 

 Turandot, ou o congresso das lavadeiras, como a peça de Brecht é conhecida em 

português, é um bom título, colocando em atrito a palavra "Turandot", que nos faz pensar na mais 

elevada princesa, com "lavadeira". No entanto, não faz muito sentido em relação ao enredo de 

Brecht. Não há lavadeira alguma na história, nem um congresso de lavadeiras. A palavra original 

"Weißwäscher", em inglês se torna "whitewasher", ou aqueles que embranquecem, algo como "os 

embranquecedores". Considerando que a trama central não é uma competição de lavadeiras, e sim 

de intelectuais (os Tuis), que devem encontrar uma desculpa para a decisão do Imperador de 

aumentar o preço de algodão, é necessário dizer que o título em português, apesar de soar engraçado, 

não faz sentido. Claro que "lavadeira" poderia ser uma metáfora, mesmo assim, é uma metáfora que 

não se sustenta em relação ao texto de Brecht. Melhor seria "congresso de puxa-sacos", "congresso 

de bajuladores", "congresso de falastrões", ou qualquer designação que se possa encontrar para 

desmerecer os intelectuais que produzem argumentos para a classe dominante. Até porque as 

lavadeiras reais merecem mais respeito que falsos intelectuais. 

  A cena inicial mostra como o Imperador da China não quer mais ser imperador, pois foi 

cancelado o seu segundo cachimbo matinal. Apesar de ouvir que fizeram isso para o bem de sua 

saúde, o Imperador está inconsolável e quer abdicar ao trono. Aí se vê a crítica aos luxos infantis do 

1%, a minoria que detém quase toda riqueza do mundo. Brecht nos mostra a infelicidade do excesso 

perverso de riqueza. E a partir dessa insatisfação com algo tão banal, o dramaturgo alemão dá início 

à história ao desenvolver o tema de "o muito não é bastante". O Imperador possui o monopólio da 

produção de algodão, o que a princípio parece ótimo. No entanto, é informado que naquele ano o 

clima esteve ótimo, os camponeses trabalharam duro, e assim houve uma superprodução de algodão, 

jogando os preços para baixo. O Imperador então determina a eliminação do excesso de algodão, e 

que se descubra uma justificativa para isso.  

                                                
31 Vollmöller, além de dramaturgo, era também roteirista, tendo contribuído com o roteiro de O anjo azul (1930), um 

marco do cinema alemão, com Marlene Dietrich e direção de Joseph von Sternberg.  



67 

 

 Esse é o evento incitante, como na prática da dramaturgia se chama o momento que dá 

início ao desenvolvimento da história. Brecht, com a proeza técnica que lhe era peculiar, põe seu 

evento incitante logo na primeira cena, para não perder tempo. E nesse evento se encontra uma 

crítica brilhante ao capitalismo: como o excesso se torna um problema. Hoje podemos ver nessa 

ideia uma correlação com problemas atuais, como a exaustação de recursos naturais, quando a 

insaciabilidade humana gera um problema atrás do outro. Ou quando se vê a obesidade convivendo 

com a fome, e a infelicidade de quem tem muito, e não consegue se contentar. Também a 

consequência desses desequilíbrios, quando como esses absurdos são virtuosisticamente defendidos 

por especialistas da mentira. Os Tuis de Brecht são a representação irônica de pessoas tais como 

jornalistas mal pagos que falam pela ideologia dos patrões, professores universitários do ensino 

público que defendem o neoliberalismo, o mesmo neoliberalismo que lhes retiram cargos e 

benefícios, ou economistas que trabalham a vida toda para encontrar novos modos do sistema 

financeiro explorar os trabalhadores. O que Brecht quer mostrar é o tamanho do esforço para 

sustentar a mentira.    

 Ora, a commedia dell'arte foi um gênero que em toda sua existência foi desprezada pela 

maioria da classe intelectual. Talvez até por inveja, já que a commedia contava com o amor do povo, 

enquanto os intelectuais eram ignorados. E em resposta, os atores criaram a emblemática máscara 

suína do Doutor Graziano, o douto de Bolonha, glutão, puxa-saco dos ricos, que não sabe nada, mas 

sabe fingir que sabe, com citações nonsense de latim e explicações absurdas, de quem precisa ter 

resposta pra tudo. Seria possível inclusive encenar a versão de Brecht do mito de Turandot com 

inúmeros dottori, com suas panças, batas negras, chapéu de formatura, bochechas rosadas e narizes 

de porco.   

 Os "Tuis", palavra inventada por Brecht a partir das iniciais "Telec-Ual-In" vendem suas 

explicações para tudo num café, um sofismático mercado de ideias, onde se pode comprar um 

ataque ou defesa da música atonal. Lá ocorre a primeira entrada em cena de Turandot, que se 

apresenta como uma "sapiosexual", ou quem sente atração sexual por intelectuais. Na cena 3 ela diz 

ao seu pai o Imperador: "Quando eu me casar, vai ser com um Tui". Ao que o Imperador responde: 

"Você é perversa". Nessa resposta do Imperador fica claro que Brecht imaginou a sua Turandot 

como uma representação da verdade inconfessável, o prêmio pelo qual anseiam todos os Tuis, a 

verdade do prazer sexual em oposição às suas teorias masturbatórias.  

 Além disso, diante da frieza demonstrada pelas demais versões de Turandot, parece uma 

provocação deliberada de Brecht apresentar sua Turandot de modo erotizado. Mas também denota 



68 

 

que ele empregava um método usual de dramaturgia: imaginar uma situação ao contrário, um 

personagem que é o contrário de outro, como a relação Adelma-Turandot de Gozzi. Se o conflito 

dramático movimenta uma cena, o conflito de ideias de uma peça com outras peças, aprofunda a 

discussão proporcionada por uma obra dramática. Daí o atrativo de escrever uma continuação ou 

resposta de uma obra dramática conhecida, com um personagem que é o inverso, ou um comentário 

de um personagem consagrado. O diálogo estabelecido inicialmente numa camada pode ser 

aprofundado ao gosto do freguês: por exemplo, a discussão de Gozzi acerca do enigma que envolve 

o amor, se transforma em Brecht numa discussão acerca da mentira epistemológica que envolve o 

capitalismo, mas, também herda a discussão inicial de Gozzi acerca da capacidade do teatro em 

desvelar enigmas.  

 Outra questão que surge na mesma cena 3 é a noção de indecência da verdade. O 

Imperador pergunta onde está o algodão, e seu irmão responde que ele sabe onde o algodão se 

encontra, nos armazéns do governo, e o Imperador responde "como ousa me dizer isso? Eu te 

mando prender!". Quer dizer, a própria menção do que é sabido é obscena. O Imperador e seu irmão 

sabem que o outro sabe da constrangedora verdade, o armazenamento criminoso do algodão, que 

deixa o povo chinês empobrecido e maltrapilho. Mas devem manter a máscara, a sensação de que 

tudo está bem, a máscara que devemos portar para suportar a vida sob o capitalismo.  

 Quando a insatisfação popular cresce, dois líderes sindicais se apresentam diante do 

Imperador, cada um com sua cópia da obra clássica escrita por "Ka-Me", provável alusão à Karl 

Marx, e quando surge uma desavença quanto a duas interpretações possíveis do livro, um acusa o 

outro de corrupção, e eles partem para uma briga com golpes de livro. Brecht certamente devia estar 

se referindo jocosamente à interminável disputa interna do Marxismo, onde não se consegue chegar 

a um acordo quanto ao que o grande "Ka-Me" nos legou em seus escritos. Turandot se excita ao ver 

os dois lutando, até que o Imperador interrompe a baderna, sem deixar de agradecer os brilhantes 

argumentos. Fica então acordado que o Tui que conseguir explicar onde foi parar o algodão, 

receberá a mão de Turandot e o manto de imperador.  

 Nessa metáfora Brecht diz o seguinte: a melhor mentira engendrada pelos intelectuais 

para justificar o sistema recebe o poder, e como prêmio máximo a perversa revelação da verdade, 

simbolizada por Turandot. Ora, Brecht sabe que seu público não vê Turandot como uma princesa de 

fábula, uma Branca de Neve ou Cinderela. Turandot é descrita por todos os outros dramaturgos e 

libretistas que a retrataram, como sendo a própria expressão da crueldade e da frieza. Entendemos a 

opção suicida de Calaf em amá-la, somente por ser um príncipe sem trono que ama por dever. Desse 



69 

 

modo, a verdade que se recebe por prêmio, quando se mente para sustentar os donos do poder, é o 

frio, perverso e verdadeiro beijo de Turandot. É, por assim dizer, a morte do conhecimento. 

 No começo da Cena 4, que tem por cenário a Academia Tui, ocorre uma troca de 

diálogos impagáveis para se definir as intermináveis discussões da filosofia ocidental: 

 

PROFESSOR - Si Fu, diga quais são as principais questões da filosofia.  

SI FU - Os objetos do mundo estão fora de nós, por si próprios, independentes de nós, ou estão 

dentro de nós, por nós próprios, e dependentes de nós. 

PROFESSOR - E qual a opinião atual?  
SI FU - Não se chegou a nenhuma decisão.  (BRECHT, p.143, tradução nossa)  

   

   O tratamento "Si Fu", que quer dizer mestre, hoje popularizado pelos filmes de kung fu 

feitos em Hong Kong, deixa essa cena ainda mais cômica em seu humor zannesco, e seria possível 

imaginar um canovaccio onde um Arlequim filósofo dá explicações como essa. Um dos grandes 

efeitos do humor específico ao Arlequim, é o efeito da lógica paralela. Nas anedotas populares com 

o personagem do Louco se ouve estruturas de humor semelhantes, onde a lógica realista é parodiada, 

ou levada aos seus extremos, e daí se tornando absurda. No diálogo entre o Professor e Si Fu, 

ficamos sabendo que houve um congresso que durou 200 anos num monastério a beira do Rio 

Huang Ho, para determinar se as coisas estão no mundo, ou dentro de nós. Os delegados debatiam 

se o rio existia, ou se estava somente dentro deles, quando veio uma inundação e matou quase todos 

os delegados - que mesmo assim não chegaram a nenhuma conclusão. O materialista Brecht faz 

uma piada contra crenças metafísicas, e debates cuja única razão de ser é a sua própria necessidade 

de existir.  

 Como o debate teórico alvo da crítica de Brecht é somente uma cortina de fumaça para a 

injustiça do mundo, não importa mesmo quem seja o vencedor. Todas as tentativas de responder à 

questão "pra onde foi o algodão" são fracassadas. O primeiro Tui a responder, Ke Lei, sustenta que 

o algodão simplesmente não cresceu naquele ano. O Imperador despreza essa explicação, dizendo 

que é óbvia demais. Uma mentira não pode ser simples, para convencer deve ser elaborada. O 

congresso se torna tedioso, e o Imperador não comparece. Fica sabendo que um teólogo defendeu a 

ideia de que foi bom não haver algodão, assim as pessoas ficavam mais expostas ao sol - uma vida 

simples e saudável. É a mentira carola e tediosa.  

 Outro Tui, Xi Wei, diz que afirmar que não há mais algodão é um insulto ao povo chinês, 

que no seu entender foi capaz de comprar todo o algodão. E na sua falta, porque não se vestir de 

papel, o nobre objeto onde se registra o conhecimento, tendo ele inclusive dado um vestido de papel 

a Turandot. Um engraçadinho grita da multidão perguntando se as chuvas seriam abolidas. Por fim, 



70 

 

o filósofo Munka Du, durante sua explanação deixa escapar a verdade, todos sabem que o algodão 

está nos armazéns do governo. Um por um, os Tuis são decapitados, e suas cabeças continuam 

debatendo, procurando motivos banais para seu fracasso: "não tive tempo de desenvolver a ideia", 

"comi mal no dia", e outras bobagens. A imagem das cabeças conversando em vão, também 

simboliza o intelectual como uma cabeça isolada do corpo, e que mesmo após a morte continua seu 

debate interminável, numa referência à disputa que prossegue entre os teóricos do passado.  

 A resposta ao problema do Imperador não surge de nenhum Tui, mas sim do mafioso 

Gogher Gogh, que por três vezes tentou ingressar na Academia dos Tui, e não conseguiu nem 

mesmo oferecendo suborno. Nos testes, Gogher Gogh dava a resposta decorada à pergunta errada; 

"15" como resposta para "quanto é 5 vezes 5", e "25" como resposta para "quanto é 3 vezes 5". 

Brecht denuncia aí o decoreba, e a corrupção do preenchimento de cargos no serviço público, onde 

o que importa é que se faça as perguntas certas às pessoas certas. E é esse personagem que ganha a 

mão de Turandot, pois sendo um brutamontes chega à conclusão certa: a saída é proibir o algodão.  

 Mas o descontentamento popular só aumenta, e no final da peça (que Brecht deixou 

inacabada), uma turba ataca o palácio. A revolução, em Brecht, é um final feliz. O que coaduna com 

a tradição cômica - por maiores que sejam os horrores apresentados no palco, numa comédia se 

termina em casamento, reconciliação ou revolução. Turandot, ou o congresso das lavadeiras é uma 

peça de teatro onde nada é levado a sério, podendo ser classificada como uma farsa, ou mascarada. 

Ao se comparar essa obra de Brecht com a dramaturgia de Gozzi e Goldoni, nota-se que Brecht não 

fica nem um pouco abaixo em poder cômico, sendo um grande piadista, e um mestre do timing 

humorístico.  

 E por ser uma peça inacabada, onde muito pode ser preenchido, desenvolvido, nada 

impede que seja abordada como material para o improviso das máscaras, como um canovaccio 

estendido. Ainda que o objetivo de Brecht não consistisse em realizar commedia dell'arte, ele não 

foi um autor que se notabilizou pelo respeito à pureza dos gêneros, ou às intenções dos autores do 

passado. Ser fiel à Brecht é ser irreverente em relação ao seu trabalho. E com a filiação ilustre que 

essa peça tem, e as ligações com as demais Turandots, que sempre se referiram ao teatro de Gozzi, 

não estaria fora de lugar uma adaptação de Turandot, ou o congresso das lavadeiras por atores 

treinados na linguagem, prática e espírito da commedia dell'arte.   

 

 

 



71 

 

CAPÍTULO 4 ENTENDENDO SUASSUNA ATRAVÉS DA COMMEDIA DELL’ARTE  

 

 

 A obra teatral de Ariano Suassuna (1927-2014) é um dos melhores exemplos da 

permanência de estruturas dramáticas da commedia dell'arte no Século XX. Para essa pesquisa de 

doutorado, é uma sorte enorme ter alguém como ele para exemplificar minhas observações sobre 

comédia e construção dramática. Se não fosse por este grande autor paraibano, meu doutorado seria 

basicamente sobre Goldoni, Gozzi e Molière, o que, atualmente, poderia ter um sabor de estudo 

arqueológico. Mesmo com o grande carinho que tenho por esses grandes artistas europeus, é mais 

fácil quando se tem alguém mais próximo geograficamente, para assim poder trazer minha pesquisa 

para mais perto das pessoas ao meu redor.  

 Também ajuda o fato de ele ser um autor nem um pouco obscuro. Suas peças de teatro 

estão bastante presentes na mente do público brasileiro, sendo juntamente com Nelson Rodrigues, 

um dos dramaturgos mais encenados e lidos do Brasil. Contribuíram para isso o sucesso imenso de 

O Auto da Compadecida (1956), e suas versões para cinema e TV, além da própria figura pública de 

Suassuna, com suas aulas-show, sua atividade de agitador cultural, e de intelectual defensor da 

cultura brasileira. A persona pública de Suassuna deixava claro sua vocação para o teatro. Ele era 

em si um personagem, carismático, engraçado e contador de histórias. Tanto é assim, que apesar de 

seus esforços na prosa, na filosofia e na poesia, foi como dramaturgo que Suassuna recebeu maior 

reconhecimento.    

 Infelizmente, Suassuna faleceu há pouco tempo, em 2014, e sua partida ensejou diversas 

montagens e celebrações. Apesar de não ter uma reputação internacional à altura de seu talento, 

uma sina comum a autores lusófonos, internacionalmente é difícil pensar em um dramaturgo que 

consiga conjugar passado e presente de forma tão criativa quanto ele; e na sua evocação da 

commedia, talvez somente Dario Fo tenha conseguido um resultado tão fecundo, embora por via 

diversa. Não deixa de ser curioso que estes dois autores sejam de dois países, Brasil e Itália, onde o 

pré-moderno, o medieval convivem com o mais selvagem e capitalista presente. O Brasil, país que 

no entender de Lévi-Strauss "pulava etapas civilizatórias", permite esses encontros raros entre 

mundos tão distintos: em Suassuna vemos um casamento entre sebastianismo e o nacionalismo 

modernista do século XX.   

 No entanto, ao contrário do otimismo comunista de Dario Fo, Suassuna era um autor 

imbuído de um romântico apego a um passado que nunca existiu de fato, ou mesmo a um Nordeste 



72 

 

mítico, que apesar de belo, é mais poesia do que realidade. O catolicismo e monarquismo de 

Suassuna eram sinais desse romantismo arcaizante, mas que podia ao menos servir de provocação e 

crítica a um mundo contemporâneo tão desigual, e cruel em destruir as flores do passado, reais e 

imaginárias.  

 Como veremos nas peças aqui comentadas, esse anacronismo ideológico de Suassuna 

acaba por deixar algumas de suas réplicas, e piadas, em patente colisão com as sensibilidades 

identitárias de nossos tempos. Por exemplo, em O santo e a porca aparece o estereótipo de um 

judeu, em A farsa da boa preguiça piadas grosseiras à custa das mulheres. A razão disso pode ser a 

crueza de suas fontes, o humor violento da literatura de cordel, ou simplesmente ao fato de 

Suassuna, apesar de justo e humanista, ser de uma geração que ainda ria do que hoje não se aceita 

mais. Porém, em minha opinião, a presença de tais piadas é pequena, não estrutural, nada que 

sensatos cortes de uma encenação não possam resolver.   

 Na discussão que aqui nos interessa, Suassuna empregou em suas peças de teatro os 

antigos procedimentos dramáticos como o "à parte", os solilóquios (atores pensando e falando em 

voz alta), o "ouvido seletivo" das máscaras a que já me referi, as trocas de identidade, os quiproquós, 

e demais estruturas que foram afastadas por dramaturgos realistas, naturalistas, expressionistas, 

simbolistas, e demais correntes do teatro contemporâneo. Tecnicamente, Suassuna seria como um 

compositor que escreve em harmonia tonal, cercado por dodecafonistas e serialistas. Sem por isso 

estar imune ao teatro contemporâneo: creio que ele aprendeu "de ouvido" técnicas dramatúrgicas 

que remetem ao teatro épico, e a própria liberdade estética da qual ele gozou para criar seu teatro, se 

deve a uma mudança de mentalidade na cena brasileira do pós-guerra.   

 Contudo, há algo de novo em Suassuna, e que justifica seu permanente interesse. Se em 

termos literários ele é um tradicionalista, ele pertence a um movimento na cultura brasileira, que 

pretende o resgate das tradições regionais. E apesar de não ser o primeiro a pôr em evidência a 

literatura de cordel, ou os personagens do sertão nordestino, Suassuna o fez com excepcional talento 

e senso de humor. Mesmo que alguém como Guimarães Rosa tenha conseguido aliar a cultura 

popular brasileira a uma técnica novelística modernista, Suassuna conseguiu apresentar algo de 

original, na união de duas fontes igualmente ricas, a literatura de cordel emoldurada na tradicional 

dramaturgia cômica. Portanto, sua leitura da comédia clássica é original e criativa.  

 Como se dá então essa ligação entre as comédias de Suassuna e a commedia dell'arte? 

Antes de traçar alguns paralelos que vejo entre a fonte italiana e dramaturgia de Suassuna, cabe 

frisar algumas ressalvas. Em primeiro lugar, as referências mais importantes para Suassuna, são o 



73 

 

teatro popular nordestino, o teatro de mamulengo e a literatura de cordel. Tornou-se quase um clichê 

de direção cênica incluir em montagens de Suassuna as máscaras de Arlequim, e outras informações 

visuais da commedia. Ser próximo não quer dizer ser o mesmo. A presença da gestualidade física da 

commedia dell'arte na interpretação dos papéis de Suassuna, tem algo de forçado, onde uma alusão 

se transforma em afirmação. A relação é inegável, mas a partir daí se impor uma equivalência, é um 

passo que no meu entender trai a obra deste dramaturgo. Suassuna não é literalmente commedia 

dell'arte.  

 E em segundo lugar, temos outra questão complexa. A fonte de Suassuna, que ele 

denomina "teatro popular nordestino" é influenciada pelo circo, vaudeville, melodrama, farsa, ou 

seja, todos os gêneros de teatro cômico profissional, que vieram da Europa ao Brasil, e que 

trouxeram na bagagem a herança da commedia dell'arte. Há, portanto, também uma ligação indireta 

de influências. No entanto, não se pode confundir a universalidade do gênero cômico com a 

commedia dell'arte. Ela também era devedora das fontes populares (bufão, giullari, teatro de feira) 

e fontes clássicas (Terêncio e Plauto e os humanistas da commedia erudite). Como não é possível 

traçar uma linha divisória entre todas essas influências, não se pode precipitar um julgamento do 

que se constitui a presença da commedia dell'arte em determinado autor.  

 Nunca se saberá, por exemplo, quem criou a dinâmica da dupla cômica, o Augusto e o 

Branco, onde o primeiro é infantil, irreverente e bobo, e o segundo é mais sério, violento e pensa 

que sabe tudo.  Exemplos dessa relação seriam o Didi e Dedé,32 Jerry Lewis e Dean Martin33, Pinky 

e Cérebro34, o Gordo e o Magro35, João Grilo e Chicó36 etc. Dinâmica essa que Suassuna chamava 

"O Palhaço e o Besta", repetindo a descrição popular. Seria, portanto, errado considerar que cada 

um desses exemplos é diretamente devedor da commedia dell'arte, na relação entre primeiro e 

segundo zanni.  

 Contudo, como já vimos, o método empregado por Suassuna era conscientemente o 

mesmo trilhado por Goldoni e Molière, ambos diretamente ligados aos atores e atrizes da commedia, 

em sua mais objetiva realidade histórica. Porém, a distância geográfica, cultural e histórica de 

Suassuna com a commedia dell'arte é muito maior, do que sua proximidade com as fontes populares 

                                                
32 Didi e Dedé foram uma dupla de comediantes da televisão brasileira, parte do programa Os trapalhões, exibido entre 

1975 e 1995. Didi é um Augusto/ e Dedé um Branco.  

33 Jerry Lewis (Augusto) e Dean Martin (Branco) formaram uma dupla no cinema hollywoodiano entre 1949 e 1956.  

34 Pinky (Augusto) e Cérebro (Branco) são dois personagens de desenho animado criados por Tom Ruegger, exibidos 

originalmente entre 1995 e 1998.   
35 Gordo (Branco) e o Magro (Augusto) é uma dupla formada por Stan Laurel e Oliver Hardy. Eles fizeram filmes 

mudos e falados entre 1927 e 1955.   

36 João Grilo (Branco) e Chicó (Augusto) são personagens centrais da peça O Auto da Compadecida, de Ariano 

Suassuna.  



74 

 

do Nordeste. O que deixa esse encontro de influências até mais interessante, em seu caráter 

evidentemente mestiço e impreciso. Um exemplo desse procedimento em adaptar as fontes clássicas 

está na folha de capa de O santo e a porca (1958) que o autor classifica como "Imitação nordestina 

de Plauto". Ou seja, Suassuna não é apenas herdeiro dos truques de teatro cômico que vieram de 

formas populares através dos séculos, é também um literato que fez o mesmo experimento que 

tantos outros fizeram no passado, de adaptar e atualizar as comédias da Literatura Clássica.  

 Da influência de Molière em Suassuna se nota detalhes como a Clarabela de A farsa da 

boa preguiça (1961), uma pedante intelectual que não ficaria fora de lugar em Les femmes savantes 

(1672). Clarabela, que quando retorna a Taperoá exclama: "Esse cheiro de bosta de boi, que 

beleza!" (SUASSUNA, 1979, p.27); e através dessa personagem Suassuna critica a visão bucólica 

do sertão, de uma suposta pureza e com gente que seria como o bom selvagem de Rousseau. Como 

Molière, Suassuna não perdia a oportunidade de satirizar a falsa intelectualidade, como quando 

Clarabela aconselha seu marido Aderaldo a melhorar sua formação: "Você precisa fazer um curso, 

Aderaldo. [...] Se for dado por um alemão neomarxista é melhor! Mas, na falta dele, um francês 

estruturalista ou um sociólogo tropicalista também serve!" (SUASSUNA, 1979, p.30). Outra cena 

que evoca Molière é um momento em O casamento suspeitoso (SUASSUNA, 1984, p.99) em que 

Roberto dá uma surra de cinto em Gaspar, escondido atrás de uma cortina, remetendo a famosa cena 

de As artimanhas de Scapino de Molière.  

 Feitas essas considerações, vou tentar comentar algumas das comédias mais conhecidas 

e encenadas de Suassuna, traçando alguns paralelos com a commedia dell'arte. A começar pela 

preferência por um teatro "teatral", o que relaciona a trajetória de Suassuna com os artistas do teatro 

do século XX, que na esteira de Meyerhold, procuraram reconectar o teatro com o gosto popular. 

Também pelos temas abordados, como as complicações centradas num casamento, como em O 

santo e a porca, e O casamento suspeitoso; ou as confusões da praça pública, o choque entre classes 

sociais em relação à preguiça e o trabalho em A farsa da boa preguiça e a justiça em A pena e a lei.     

 Em contraponto aos grandes temas, há as escolhas de direção cênica sugeridas pelo 

dramaturgo, que se orientam em direção a um teatro circense e festivo. Como se dá na didascália 

inicial de O Auto da Compadecida onde o autor sugere que o elenco inteiro venha saudar o público, 

alguns fora de personagem, como a atriz que interpreta a Compadecida, para não entregar o twist da 

aparição da Nossa Senhora para salvar os personagens. Também se propõe a ausência do ator que 

interpreta Jesus, para causar "um grande efeito teatral", já que o "o público seria privado desse 

elemento de surpresa" (SUASSUNA, 2014, p. 17 e 18). Note-se o interesse de Suassuna pelas 



75 

 

maquinarias dramáticas, pelos twists, pelos coups de théâtre, que em vez de negar o dramático 

como seus contemporâneos, Suassuna queria extrair o máximo de efeito e divertimento.  

 O caráter circense dessa entrada é escancarado, há um toque de corneta e "se houver 

algum ator que saiba caminhar sobre as mãos, deverá entrar assim" (SUASSUNA, 2014, p. 17). O 

espetáculo que começa como um início de festa, como uma chegada de trupe em cidade do interior, 

inclusive fazendo acrobacias e malabares, é certamente um signo impregnado da tradição da 

commedia, muito presente na iconografia que retrata o gênero. Um começo assim se encontra na 

ópera I pagliacci de Leoncavallo, com procissão e alarde para convidar o público local para o 

espetáculo. Nos dois casos temos um claro exemplo de meta-teatro; o teatro dentro de si mesmo, 

refletindo sua condição.  

 Na primeira fala do texto ocorre o costumeiro aviso do que a peça se trata, como nos 

prólogos das comédias latinas, seguido de uma breve explicação do enredo:  

 

   PALHAÇO  

   Grande voz.  

Auto da Compadecida! O julgamento de alguns canalhas, entre os quais um sacristão, um padre e um 

bispo, para exercício da moralidade. (SUASSUNA, 2014, p.17) 

 

 Como alter-ego do dramaturgo, fala um Palhaço. E um Palhaço moralista, que só critica 

os canalhas da Igreja Católica para promover um exercício de moralidade, o ridendo castigat mores 

de Molière (criticar os costumes rindo). Mas Suassuna tem o cuidado diplomático de atacar e 

defender, e como bom católico que é, faz a atriz que interpreta a Nossa Senhora declarar: "A mulher 

que vai desempenhar o papel desta excelsa Senhora declara-se indigna de tão alto mister." 

(SUASSUNA, 2014, p. 18). Claro que se poderia escolher interpretar essa fala com ironia. Ou, por 

outro lado, manter a fé do autor, tanto na sua Igreja, quando no poder do Teatro de reformar os 

costumes. De uma forma ou de outra, é preciso ter em mente a grande espiritualidade que permeia a 

dramaturgia de Suassuna.  Apesar do humor, da sátira, nunca há cinismo ou desencanto pelo mundo. 

E é esse mesmo desencanto pelo mundo que praticamente define o teatro dos contemporâneos de 

Suassuna: Beckett, Sartre e Muller.  

 Após essa introdução, o início da peça é curiosamente não dramático, quando se 

desenrola uma cena entre João Grilo e Chicó, onde basicamente não acontece nada em cena, a não 

ser as histórias implausíveis de Chicó. Essa escolha é interessante por proporcionar uma 

apresentação dos dois personagens principais, como eles interagem, qual suas características, e 

assim estabelece a empatia do público por eles, o que manterá o interesse ativo até o final da peça. 



76 

 

Também é um trecho onde o interesse está no uso da palavra, não há grande possibilidade de 

cabriolas e truques.  

 Nesse trecho, a única coisa realmente interessante são as incongruências de lógica nas 

histórias de Chicó, como, por exemplo uma garrota e um boi correrem sem se apartarem. E quando 

João Grilo aponta essa impossibilidade, Chicó, indignado, pergunta: "Corria, é proibido?" 

(SUASSUNA, 2014, p.22). Temos aí uma piada com duas quebras de lógica em sequência: dois 

animais correndo na mesma velocidade, e Chicó invocando as leis dos homens para defender sua 

narrativa. E a pergunta de João Grilo revela sua boa vontade em entender Chicó: "Não, mas eu me 

admiro é eles correrem tanto tempo juntos, sem se apartarem. Como foi isso?". Ao que Chicó 

responde: "Não sei, só sei que foi assim", dizendo pela primeira vez o bordão mais famoso do teatro 

brasileiro. 

 Nesse início da peça, o humor de João Grilo e Chicó é mais verbal, que gestual. E no 

decorrer do texto escutaremos outras histórias mirabolantes de Chicó, como "O pirarucu na 

Amazônia", que de tão grande "pescou" Chicó do barco e o arrastou pelo rio. Mesmo assim, em 

certas rubricas o autor dá a entender que prefere uma atuação mais física para esses personagens, 

quando diz "Chicó tenta fugir, mas João agarra-o pelo pescoço" (SUASSUNA, 2014, p.33). A isso 

se soma momentos de morte, ressurreição, xaxado, ou como quando João Grilo entra em cena 

cantando, evidenciando a preferência de Suassuna pelo espetacular. É tudo menos um teatro seco, 

psicológico, com cenas em torno da lareira. Esse equilíbrio entre atuação verbal e gestual, é a que 

imagino ser a que mais se aproxima do que faziam os grandes comici italianos do passado, que eram 

capazes de cantar, recitar poesia (como fazem constantemente os personagens de Suassuna), além 

de fazer acrobacias e quedas circenses. Requer-se, portanto, um elenco capaz de uma atuação 

completa, virtuosística.  

 Voltando à questão dos "canalhas da Igreja Católica", Suassuna introduz em cena a 

figura do Padre, com sua falsidade em passar por cima dos princípios (dar a bênção a um cachorro) 

ao saber que o dono do cachorro tem dinheiro. A crítica social das indignidades causadas pelo 

dinheiro é amplamente presente na commedia, e não é difícil associar a figura do Padre com a do 

Dottore de Bologna. O Padre, com seu servilismo em relação às figuras de poder, como o Major e o 

Bispo, sua arrogância revestindo uma total falta de cultura, é a própria imagem do poder intelectual 

se rebaixando ao poder econômico.  

 E enquanto isso, os zanni, como João Grilo se queixando de fome; ele menciona que 

esteve doente, e que seus patrões tinham comida para o cachorro (carne passada na manteiga!) e ele 



77 

 

acamado sem comida. Essa maldade é também importante no início da peça, para justificar as 

futuras vinganças dos pobres em relação aos ricos. Tematicamente falando, esse início de O Auto da 

Compadecida não poderia ser mais próximo da commedia, com um servo mal alimentado, um padre 

hipócrita, só faltando então o vetor que vem desequilibrar tudo isso: o servo intrigante, cuja 

esperteza vai desenvolver a trama até o final e divertir o público com um breve momento de justiça 

poética. João Grilo toma a responsabilidade para si ao dizer: "Sou louco por uma embrulhada!" 

(SUASSUNA, 2014, p. 30), mostrando assim sua filiação aos zanni de primeiro escalão: Brighella, 

Scapino e Scaramuccia, ou até mesmo o Fígaro de Beaumarchais, o malandro que vai fazer mil 

esquemas para conseguir o que quer; e que, evidentemente, vai falhar e causar resultados 

imprevistos. Suassuna introduz nessa lista também um exemplo de intrigante mulher, a Caroba de O 

santo e a porca, que como os demais, consegue arquitetar o final, prometendo o que todos querem, 

omitindo informações, tomando o lugar dos patrões para resolver o que esses não são capazes de 

solucionar.   

 Em O Auto da Compadecida, há um alvo perfeito para as intrigas de João Grilo, na 

figura do Major Antônio Moraes. Este personagem é por extensão uma maravilhosa crítica à elite 

brasileira, por até se gabar de sua ineficiência, ao dizer: "Os donos de terra é que perderam hoje em 

dia o senso de autoridade. Veem-se senhores trabalhando em suas terras como qualquer foreiro. Mas 

comigo as coisas são como antigamente, a velha ociosidade senhorial!" (SUASSUNA, 2014, p. 34). 

 A estupidez que se orgulha de si mesma é um traço típico de Pantaleão, o velho e rico 

mercador veneziano. Nessa fala do Major há também a tensão de um mundo que se transforma. Não 

está presente o medievalismo de Suassuna. Vemos os sinais claros de um mundo em transformação, 

longe da estagnação do mundo pré-moderno. No prefácio de A farsa da boa preguiça, Suassuna 

conta como se deu a terrível invasão de empresas estrangeiras na região de Taperoá (PB), e como 

assim toda uma estrutura social e econômica se perdeu. Suassuna é um autor de um mundo em 

declínio, e em evolução, não necessariamente para melhor.  

 Ora, a commedia dell'arte também surgiu numa época marcada por instabilidade, onde 

um capitalismo nascente deslocava as pessoas de suas milenares vilas, e guerras religiosas opunham 

as potências europeias. O mundo desmoronando em volta, e as máscaras acusando o ridículo 

inerente das castas sociais. E no caso da República de Veneza, o berço da commedia dell'arte, as 

tensões de um mundo em transformação levaram à própria extinção do país, em 1797, durante as 

guerras napoleônicas. Coincidentemente, o século XVIII costuma ser também o século onde se vê o 

declínio do gênero. Também, quando o mundo parece estar acabando, faz mais sentido rir, do que 



78 

 

chorar em tragédias. O século da tragédia em Atenas, IV A.C., foi um século de triunfo militar, 

científico e cultural, e a França do século XVII, dos geniais tragediógrafos Racine e Corneille, 

também foi uma época feliz; nos dois casos, somente para quem escrevia e assistia as tragédias. 

Pode ser então que paradoxalmente, os felizes é que podem se dar ao luxo de tecer versos trágicos, 

enquanto os infelizes são obrigados a se consolar com piadas e tortas na cara.  

 Em Suassuna ocorrem também piadas de "duplo engano", onde dois personagens falam 

sobre um assunto que tem subtexto diferente para cada um. Um momento assim em O Auto da 

Compadecida é quando o Padre fala sobre o tal cachorro doente, e o Major fala sobre o filho 

também doente. Como nenhum dos dois nomeia diretamente o enfermo, por delicadeza, indiferença 

ou timidez, o diálogo se desenvolve com os dois no escuro, e o público rindo de sua estupidez. O 

mesmo efeito acontece em O santo e a porca (1958) onde o duplo engano acontece no diálogo entre 

o avarento Euricão Engole-Cobra e Eudoro, que veio lhe pedir a mão de sua filha. Euricão, que só 

pensa em dinheiro, está convencido que Eudoro veio pedir um empréstimo. Os dois se referem ao 

seu "tesouro", literal no caso de Euricão, e figurativo no caso de Eudoro, que se refere à filha de 

Euricão. Ninguém diz realmente o que pensa, o que em dramaturgia é sempre vantajoso, e a tensão 

só aumenta (SUASSUNA, 1984, p.13). Mais adiante, acontece novamente uma confusão assim, 

quando Euricão pensa que lhe tomaram a porca onde guarda o dinheiro, quando na verdade seu 

empregado Pinhão veio trazer uma porca assada (SUASSUNA, 1984, p.41).  

 Também, tanto no caso de Pinhão se metendo em encrenca como o patrão Euricão, 

quanto no caso do Padre, que sem se dar conta desperta a ira do Major, acontece um recurso da 

predileção do mestre Suassuna; a inversões de hierarquia: o Sacristão tem mais dignidade e 

inteligência que o Padre, o Frade ri do Bispo, e a criadagem representada por João Grilo e a Caroba 

de O santo e a porca, é quem realmente tem poder sobre o destino de todos. E como resistência a 

essa hierarquia vemos também a preguiça de um pobre, no caso o poeta Joaquim Simão de A farsa 

da boa preguiça, que respondendo ao conselho da mulher para arranjar um trabalho de servente de 

pedreiro, contesta dizendo: "Acho meio desonesto aceitar um trabalho que não sei fazer" 

(SUASSUNA, 1979, p.23). Também a inversão de hierarquia se dá em questões literárias, como 

quando o mesmo poeta é indagado se conhece Camões. E ele responde que conhece o grande poeta 

luso através de um cordel, onde Camões é um herói pícaro que consegue enganar o rei, dando-lhe 

um banho de merda (SUASSUNA, 1979, p.127). Se muitas vezes encontramos exemplos de quando 

elementos da cultura popular são recolhidos pela cultura erudita, nesse caso se vê o caminho 

contrário. É lendo um cordel que Simão se inteira de quem é Camões. Certamente que Suassuna se 



79 

 

interessava em ver a inversão de hierarquia entre cultura popular e erudita, que tantas vezes pende 

para o lado da erudição.   

 Em O Auto da Compadecida há exageros de diferença de status, um traço universal do 

humor. Quanto maior a diferença de status, mais engraçado: A Mulher do Padeiro domina 

brutalmente o Padeiro, que repete tudo que ela diz. E curiosamente Suassuna a nomeou "Mulher do 

Padeiro", seguindo a tendência das Moralidades medievais de nomear os personagens a partir de 

profissões ou abstrações (a Morte, o Soldado, etc.). Da mesma forma, quando os personagens todos 

morrem e aguardam o julgamento divino, entra em cena o Encourado, que é uma das muitas formas 

de se chamar o capeta. Mas assim que entra em cena o Cristo/Manuel (p.126), o Encourado murcha 

como um falso valentão, como o Capitano, e aí se dá a súbita oscilação de status. Até mesmo Chicó, 

para não dar margem a dúvidas, explica: "Eu sou homem, mas sou frouxo" (p. 66). E entre todas 

essas diferenças de status, se destaca uma cômica proposição teológica de Suassuna: Jesus tem 

senso de humor, e diabo não, como se lê nas réplicas abaixo:  

 

   MANUEL 

É brincadeira minha, mas, depois que João chamou minha atenção, notei que o diabo tem mesmo 

assim um jeito de sacristão.  

   ENCOURADO 

Protesto contra essas brincadeiras! Aqui é um lugar sério. (SUASSUNA, 2014, p.134)  

 

 O primeiro ato de O Auto da Compadecida se desenvolve em cima da história do 

"Testamento do cachorro". Desse modo, Suassuna aproveita uma anedota popular para construir um 

ato com conflito dramático e reviravoltas. Também, apresenta os personagens que serão importantes 

nos atos seguintes, a dupla cômica, o poder estabelecido da Igreja, da aristocracia rural e da 

pequena burguesia representada pelo Padeiro e sua mulher. O que falta nesse quadro é a violência, 

que vem representada na figura de Severino de Aracaju, que evoca uma das figuras mais famosas do 

sertão nordestino, o Cangaceiro. Sua entrada é bem dramática, quando Suassuna usa o truque de 

fazer um personagem entrar em cena respondendo a uma pergunta de um personagem que já se 

encontrava no palco. A similaridade de Severino, valentão e burro, com o Capitano é tamanha, que 

o Bispo chega a chamá-lo de capitão, coisa que Severino não gosta. Pode ter sido até um ato 

inconsciente de Suassuna, ou mesmo uma alusão direta à commedia dell'arte.  

 Outro ponto em que o senso de humor de Suassuna se aproxima da commedia, é no 

gosto pelas impossibilidades físicas, pelas quebras de lógica e realismo, que são tão presentes no 

humor popular e no circo. Nesse ponto ele se distancia do realismo de Goldoni, ou da profundidade 

psicológica de Molière. Perto deles, o humor de Suassuna é quase infantil. Por exemplo, há em O 



80 

 

Auto da Compadecida uma bexiga com sangue, recurso teatral por excelência, que estranhamente 

convence o cangaceiro Severino, do qual se suporia ser alguém acostumado a ver sangue e 

ferimentos. Como há também a história de um gato que "descome" dinheiro (pois Chicó enfiou 

dinheiro no fiofó do animal). Mau trato animal à parte, o que chama atenção é o caráter absurdo e 

livre do humor, como se dá no início do Ato III, onde os mortos aparecem no céu, e quando entra 

em cena o Encourado, que faz lembrar a popular figura da commedia, o Necromante, o grande 

bruxo que vinha para atemorizar as demais máscaras. Aliás, o gosto pelo sobrenatural é um traço 

característico do gênero italiano. Nele ocorrem poções mágicas, maldições, curas milagrosas, e os 

personagens costumam ser tão crédulos quanto Severino de Aracaju.   

 Em termos de estrutura dramática, Suassuna usa um expediente interessante: suas 

comédias são na maioria construídas a partir de atos episódicos, sem um enredo único, no sentido 

de unidade de ação aristotélica. De certa forma, os enredos de Suassuna duram apenas um ato. As 

comédias então ficam com mais enredo por metro quadrado, como ocorre no sitcom, onde há por 

regra três ou quatro enredos entremeados em dois atos de 12 minutos. Esse excesso de enredo é 

bom para entreter o público, mas pode levar a uma perda de profundidade. Também permite que 

alguns de seus atos mais bem-sucedidos possam ser desmembrados e apresentados isoladamente, 

como o terceiro ato de A farsa da boa preguiça, o Rico Avarento.  

 Suassuna, como Shakespeare, não criava seus próprios enredos, e os recolhia de fontes 

variadas. No caso de O Auto da Compadecida, o primeiro ato, onde vemos a história do testamento 

do cachorro é baseado no cordel O dinheiro de Leandro Gomes de Barros (1865-1918), já o 

segundo ato, com a história do gato que descomia dinheiro é baseado em um romance popular 

anônimo, História do cavalo que defecava dinheiro. E o terceiro ato, quando João Grilo pede e 

recebe a intercessão de Nossa Senhora, é baseado no também anônimo O castigo da soberba. O 

próprio personagem João Grilo aparecera anteriormente no cordel As proezas de João Grilo de João 

Martins de Athayde (1877-1959).37 Essa prática de recombinar e selecionar essas fontes, não é 

muito distante da própria prática de improviso da commedia, a que já me referi. Não é uma questão 

de originalidade, e sim de seleção e adaptação de elementos já existentes.  

 Dessa maneira, as peças de Suassuna se assemelham quase a uma pequena coleção de 

canovacci. Ou uma sequência de três peças em ato, como é A farsa da boa preguiça, que se divide 

em O peru do cão coxo, A cabra do cão caolho e O rico avarento. Embora sejam mais ligadas 

tematicamente do que as histórias que formam O Auto da Compadecida, são também, de acordo 

                                                
37 TAVARES, Braulio. Tradição popular e recriação no Auto da Compadecida. In Auto da Compadecida. 36ª edição. 

Rio de Janeiro: Nova Fronteira, 2014. 



81 

 

com a nota de advertência do autor, recolhidas da literatura de cordel. Dos temas presentes nessa 

farsa, que posso associar à commedia, encontra-se o rico (Aderaldo Catacão) tentando seduzir a 

mulher (Nevinha) do pobre poeta Joaquim Simão. Talvez seja até difícil encontrar um enredo de 

canovaccio que não tenha o tema do "amor clandestino" para avançar o enredo. Também há o 

estímulo a uma atuação física, exagerada e não realista, como na rubrica em que se lê que a 

personagem Andreza "Agarra no pé de Neivinha, que se solta"(SUASSUNA, 1979, p.15). E ocorre 

também o "ouvido seletivo" das máscaras, como nesse trecho abaixo:  

 

   ANDREZA com raiva 
Lá vem! 

   SIMÃO  

Eita vida velha desmantelada! 

Menino, olha quem está aqui! 

Andreza, minha amada 

Que é que há, Andreza? (SUASSUNA, 1979, p.18) 

 

 Andreza já entrou em cena, já disse uma fala, e Simão não a ouve, nem a vê. E como na 

comédia antiga, Simão tem que anunciar que a viu, ao dizer "Menino, olha quem está aqui!". Não 

difere muito da necessidade que os personagens shakespearianos tinham de anunciar sua morte, 

com falas como: "Eu morro!". É um teatro de convenções, onde o público deve ser convidado a 

aceitar as regras propostas pelo elenco. Assim, às vezes os personagens anunciam ao entrar em cena, 

se são maus ou bons, também se são bons por fora (alguém vestido de Frade) que veio fazer algo de 

mau. Como acontece na fala de Fedegoso: "Agora, aqui, convém que o Mal assuma a roupa e tom 

do Bem! (SUASSUNA, 1979, p.44). É um problema de exposição a menos, numa fala sabemos que 

aquele Frade é falso, e veio fazer coisa errada.  

 Quanto ao uso da meia-máscara, em apenas um momento dessa farsa o autor sugere que 

o personagem Miguel se disfarce com uma meia-máscara (SUASSUNA, 1979, p.144), mas a 

própria escrita do dramaturgo convida a um uso mais elaborado de variadas máscaras, caso for essa 

a proposta da encenação. Outra grande vantagem da máscara é o disfarce, e a possibilidade de um 

ator fazer mais de um personagem. Por exemplo, em A farsa da boa preguiça, os três atos são 

interligados por três artistas de rua, que são também representações de Jesus (Manuel Carpinteiro), 

São Pedro (Simão) e o Anjo Miguel. Deidades ou monarcas disfarçados de mendigos, onde 

geralmente se deparam com a ingratidão de avarentos, é um tema muito presente em fábulas e 

contos orientais, e que por extensão ganharam lugar na commedia dell'arte. O disfarce e a máscara 

também permitem que amantes consigam burlar a severidade dos pais, como o personagem de O 



82 

 

santo e a porca, Dodó Boca-da-Noite disfarçado com corcunda e barbicha (SUASSUNA, 1984, 

p.15), como tantos innamorati costumam fazer nos enredos cômicos. Também se podem celebrar 

falsos casamentos como o Gaspar disfarçado de juiz, ou Cancão disfarçado como Frei Roque, em O 

casamento suspeitoso (SUASSUNA, 1984, p.119-122). Além da máscara literal, há também a 

máscara facial e vocal de atores e atrizes capazes de imitar à perfeição colegas de elenco, como é 

necessário a quem interpreta a Caroba de O santo e a porca, que precisa em certas cenas enganar os 

demais como sendo a jovem Margarida, ou sua tia Benona.  

 Além das máscaras, Suassuna apresenta um gosto pelos mesmos efeitos teatrais que 

caracterizavam a commedia dell'arte. Entre eles o Deus ex machina (quando um deus ou potência 

maior entre em cena para pôr as coisas em ordem), como quando o anjo Miguel afugenta os 

demônios em A farsa da boa preguiça (SUASSUNA, 1979, p.173). Como os enredos dos canovacci 

tendem ao caos, esse recurso era muito usado, com a chegada de um personagem poderoso para pôr 

fim à confusão. 

 Da brutalidade do humor físico, em O casamento suspeitoso (SUASSUNA, 1984, p. 114) 

há uma menção a uma possível extração de dente da patroa Dona Guida. Esse tipo de piada remete 

às cruéis intervenções médicas de um sádico Arlequim, em um crédulo Pantaleão, que costumavam 

envolver seringas gigantes, e extrações de dente com exageradas mímicas e maquinarias. E na 

mesma comédia acontece uma cena (SUASSUNA, 1984, 134) que tem a mesma estrutura de um 

lazzo que é mencionado por Mel Gordon como parte de um canovaccio editado em Veneza, 1611 

(1983, p.47), onde os personagens estão todos no escuro. Evidentemente, tal situação é propícia a 

toda sorte de mal-entendidos e desencontros. Uma variante desse lazzi é a cena do Ato I de A pena e 

a lei (SUASSUNA, 2005, p.45) em que os falsos valentões Cabo Rosinha (um típico Capitano) e o 

fazendeiro Vicentão entram em cena no escuro, de costas um ao outro, aproximam-se mas não se 

tocam, dão a volta até se encontrarem cara a cara, para gritar de susto. Essa cena também é muito 

usada por palhaços de circo, herdeiros da técnica de lazzi.   

 Outra prática que Suassuna cultivou é a profusão de nomes ridículos, que lembram 

nomes excêntricos da commedia como Fritelino, Francatripa, etc. Uma das grandes dificuldades da 

dramaturgia é encontrar o nome certo a um personagem. E se o nome já for uma piada, como 

Euricão Arábe, o Engole-Cobra, que traz em si uma história e um caráter, ou mesmo a inocente 

esquisitice de um Chicó, um Chico com acento alterado, como um tropeço de palhaço. Em um 

nome como Cabo Rosinha, já está inscrito a falsa valentia, começando pela patente militar, e 

emendando no delicado Rosinha. Já em O casamento suspeitoso, Suassuna se utilizou da afetação 



83 

 

dos nomes duplos, assim comentado pelo segundo cômico Gaspar: "Que estrago mais danado, dois 

nomes para cada pessoa!" (SUASSUNA, 1984, p.93), ao se deparar com os recém-chegados Lúcia 

Renata, Roberto Flávio e Susana Cláudia. Aí Suassuna aproveita para ridicularizar as manias de 

sofisticação da classe média brasileira, e a afetação de nobreza que se ouve nos nomes compostos.  

 Em relação à sonoridade dos nomes, há a questão do próprio uso da linguagem do autor. 

Apesar de todas as oportunidades que ele teve para desenvolver um estilo impregnado de 

construções dialetais, Suassuna quase nunca "escreve errado". Ao contrário de Guimarães Rosa, que 

a partir do dialeto caipira fez toda sorte de invenção lírica com o idioma, o estilo de Suassuna é 

castiço. E nisso ele se afasta da tradição da commedia em misturar idiomas e dialetos, bem como 

registros culto e popular. No entanto, os elencos que interpretam suas falas tendem a não respeitar a 

correção das páginas, e carrega no sotaque, nas contrações e expressões populares, para retirar o 

sabor literário das falas. Tendência que já se vê dormente nos momentos em que Suassuna deixa 

escapar uma expressão popular, como quando o Miguel de A farsa da boa preguiça exclama "Está 

com a gota-serena, essa Maldita" (SUASSUNA, 1979, p.60). Nota-se como o autor escreve "está" 

com a gota-serena, e não "tá" com a gota-serena, como ao longo de suas peças prefere respeitar a 

norma culta.  

    Além disso, para um escritor de comédia, é interessante a quase ausência de palavrões, o 

que também o difere tanto da tradição circense, quanto da commedia dell'arte, que podia conter 

piadas mais fortes. Para evitar de escrever um palavrão, Suassuna chega a pôr na boca de Andreza 

de A farsa da boa preguiça um inexplicável "Vá vá vuta que o variu!" (SUASSUNA, 1979, p.64), 

talvez para sugerir a atriz a dizer o que não ousava escrever, ou para manter a ofensa apenas na 

dedução do público. Essa escolha de evitar obscenidades, de limpar as chulas piadas do teatro 

popular do qual se alimentava, aproxima Suassuna de Goldoni, que também pretendia "limpar" os 

excessos dos comici. Não há como não associar esse estilo de escrita, com o lado político e religioso 

desse autor. Seu conservadorismo pessoal se refletiu nessas falas desprovidas do lado mais 

impublicável do humor.  

 Outros pontos que se cabem frisar sobre sua linguagem é a oscilação entre verso e prosa, 

em ocasionais rimas, que talvez possam conduzir a estilos de atuação contrastantes. O verso por si 

só conduz a um teatro "teatral", maior que a vida, e sem realismo. Já a prosa, pode inspirar uma 

coloquialidade maior, além de abrir as portas ao improviso. A moldura do verso tende a um respeito 

maior à palavra, pois é mais difícil para um ator improvisar, e ao mesmo tempo manter a rima e a 

escanção.  



84 

 

 E para quem lê as peças de Suassuna se encontra o prazer de suas didascálias, onde ele 

registrou suas ideias para a encenação, e onde teve a rara honestidade de reconhecer as boas 

sugestões dos diretores, dando sempre o crédito quando era o caso. Também acontecem inesperadas 

piadas, como em O casamento suspeitoso, em que Gaspar "segue Susana como uma virgem de 

tragédia" (SUASSUNA, 1984, p.107).   

 O estilo de Suassuna também alcança momentos de grandeza na paródia do falar 

intelectual, como no terceiro ato de A pena e a lei, onde todos os personagens parecem se 

transformar em Dottore, todos tentando explicar a morte um do outro, como nessa fala abaixo:  

 
   JOÃO  
O mal foi exatamente esse. O íntimo de suas entranhas, chamejante e calcinado, recebeu a presença 

alimentar e, quando o primeiro resquício passou pelo piloro, ouve um dramático apelo, que, partindo 

do fígado, teve incrível ressonância, desde o interior das arcadas superciliares às anfractuosidades 

mais resistentes da cintura pelviana, a chamada pelvis anfracta. O sistema ósseo sofreu uma 

contração aguda e povoada de vibrações, os pulmões se contraíram e, expelindo a seiva da vida que 

caminha em suas artérias, e, antes que lhe prestassem qualquer socorro, você esticou a canela. 

(SUASSUNA, p. 135, 2005).      
 

 Por fim, cabe notar no estilo de Suassuna seus finais. O hábito de fazer lições de moral, 

que remete às moralidades medievais, não está presente na commedia dell'arte, que geralmente era 

mais escapista, menos preocupada com a formação moral de seu público, e que em geral terminava 

os espetáculos com festa, e mesmo um convite para a festa. O que há em comum nessas duas 

formas de terminar é o procedimento de se dirigir ao público no final. O que não é estranho, tendo 

em vista que durante o espetáculo houve apartes, monólogos, e outras formas de triangulação: o 

público é puxado para dentro da cena. Nada é mais distante da commedia dell'arte do que uma 

noção de quarta parede.  

 As cenas finais de Suassuna criam por si um problema de encenação. Podem mesmo ser 

interpretados com ironia, ou, por outro lado, pode ser melhor manter a intenção edificante dos 

textos, em face da sua pueril inocuidade. Já que ninguém vai mudar seu comportamento por ter 

assistido uma apresentação de A farsa da boa preguiça, talvez seja melhor manter o final intacto, 

para nos fazer testemunhar a ingênua intenção de seu autor em nos moralizar. Também é 

interessante como especificamente nessa comédia acontece praticamente uma "passagem de 

chapéu", onde na rubrica se indica que o elenco anuncie até o preço do bilhete.  

 Contudo, os finais de Suassuna podem também alçar voos mais filosóficos, como no 

caso de O santo e a porca, onde o autor apresenta a questão inserida no título: o conflito entre valor 

temporal e valor eterno. Onde está nossa devoção: no dinheiro, ou no santo? O católico Suassuna 



85 

 

certamente despreza o apego ao dinheiro, daí que no título está o santo em oposição a uma porca, e 

não termos mais amenos como "cofre", "poupança" etc. E ao final, fica claro no momento que as 

cédulas de Euricão perderam valor ao longo do tempo, o subtexto de que o dinheiro é um valor 

passageiro, em contraste com a crença na eternidade.  

 Dado o desprezo ao dinheiro, um truque antigo como o tempo é usado em A farsa da 

boa preguiça: "E, se não há quem queira pagar, peço pelo menos uma recompensa que não custa 

nada e é sempre eficiente: seu aplauso." (SUASSUNA, 1979, p.175). Como os comici de antanho, 

Suassuna termina pedindo aplauso, nada mais merecido.  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



86 

 

CAPÍTULO 5 MOLIÈRE, SHAKESPEARE, MARIVAUX, E O LEGADO DA COMMEDIA 

DELL’ARTE NA ÓPERA E EM DARIO FO.  

 

 

 Molière e Shakespeare são provavelmente os dois nomes mais estudados, citados e 

encenados da dramaturgia mundial. E como vou tentar explicar nesse capítulo, ambos receberam 

influência da commedia dell’arte. Se no caso de Molière essa filiação é bem conhecida e parte do 

modo que entendemos a dramaturgia desse autor, em relação a Shakespeare essa questão é menos 

apontada, e às vezes mesmo ignorada. Porque é uma influência mais discreta, que pode ser apenas 

induzida a partir de certas citações e personagens. E se por um lado se sabe bem mais sobre a vida 

de Molière, e sua convivência profissional com os italianos, o bem pouco que se sabe sobre a vida 

de Shakespeare acabou por eclipsar essa influência sobre sua obra.  

 E justamente por serem autores tão comentados, tão minuciosamente estudados palavra a 

palavra, não pretendo aqui demonstrar toda a extensão dessa influência, tanto por que a presença do 

rastro italiano em Molière se estende por toda sua obra, e por que em Shakespeare nos vemos 

também diante da questão da Itália como tema e cenário, que nesse caso não se deve somente à 

commedia dell’arte, mas sim à commedia erudita, das comédias quinhentistas que foram traduzidas 

e impressas na Inglaterra a tempo de serem conhecidas pelo Bardo.  

 Por outro lado, como essa pesquisa é voltada para a prática da dramaturgia, vou sempre 

que possível apontar recursos técnicos de escrita cômica, que como não faz surpresa em dizer, eram 

realizados com a habitual genialidade nesses dois autores. Por esse viés se percebe o que há de 

comum entre os dois: ambos tinham um pé no teatro popular, os dois eram atores-diretores na 

acepção de um capocomico italiano, os dois pensavam sua dramaturgia com um pé no palco, 

nenhum deles era um erudito, embora tivessem uma profunda curiosidade intelectual. Portanto não 

é de se estranhar o fascínio que o teatro profissional dos italianos exercia sobre eles. Por que além 

de artistas no mais alto nível da palavra, eles eram dois empresários do teatro, preocupados em 

conquistar o público. O sucesso da nova prática cênica italiana devia ao mesmo tempo atraí-los, 

quanto quem sabe ao mesmo tempo desafiá-los em se conectar melhor com o gosto do público de 

novos tempos.  

 

 

 



87 

 

 O mais italiano dos franceses   

 

 Molière deve ser o primeiro nome que vem à mente ao se falar na influência da 

commedia dell’arte na dramaturgia. O ator e dramaturgo francês Molière (1622-1673) nasceu com o 

nome de Jean-Baptiste Poquelin e também era de procedência pequeno burguesa, e assim como o 

pai de Shakespeare fabricava luvas, o velho Poquelin era tapeceiro do Rei. Molière é um 

contraexemplo na trajetória dos cômicos. Ao contrário de tantos que fizeram rir com seus 

espetáculos, para depois serem esquecidos como autores menores, Molière fez o salto em direção à 

respeitabilidade literária, partindo da condição de saltimbanco no interior da França, para 

dramaturgo favorito do Rei Luís XIV.  E para sua sorte: “...Luís XIV estabeleceu um centro de 

poder baseado no espetáculo. O Rei-Sol foi um monarca performer, dançarino e entusiasta das artes 

da cena. Portanto, a maioria das peças de Molière estreou no palácio real com o soberano na plateia” 

(RÓNAI, 1981, p. 10). Nesse caso o poder acertou, pois com o passar do tempo, mesmo sem a 

proteção de uma corte absolutista, sua obra foi universalmente admirada. Molière nunca deixou de 

ser lido e encenado, tendo em sua obra um modelo de perfeição em escrita cômica, equilibrando 

perfeitamente o humor eficaz com um raro retrato da psicologia humana. Para isso também não teve 

escrúpulo de copiar desbragadamente. Molière é lembrado como um genial plagiador.   

 De toda forma, sua convivência e aprendizado com os atores italianos foi determinante 

ao seu desenvolvimento como ator e dramaturgo. Como Sábato Magaldi afirma “O exemplo da 

Commedia dell’arte norteia toda a obra molieresca, mesmo aquela que se afasta do riso para situar-

se na fronteira da tragédia”. (MAGALDI, 1989, p. 87) Quer dizer, quanto mais tentou se distanciar 

da sua formação inicial, Molière jamais a abandonou por completo. Pois essa convivência se deu 

mais por necessidade do que por uma escolha do jovem Molière. Só havia três teatros em Paris, não 

se levando em conta os palcos provisórios do teatro de feira. Um destes era o Teatro do Petit-

Bourbon, onde a trupe de Molière revezava as apresentações com a companhia de Tiberio Fiorilli, o 

famoso Scaramouche38. Mais tarde, em 1660, já sob a proteção do Rei, Molière recebeu um teatro 

só para seu uso, a sala do Palais-Royal.39   

 Dessa convivência inicial com os italianos, Berthold afirma que: 

 

                                                
38 Sobre a grandeza de Fiorilli, Moussinac escreveu: O seu verdadeiro mestre foi Tibério Fiorelli (sic), cognominado 

Scaramouche, “o príncipe dos actores e o actor dos príncipes”, dançarino, saltador, acrobata, músico, cujo espírito ainda 

sobrevive, espírito que é essencialmente e profundamente o da commedia dell’arte. (MOUSSINAC, 1955, p. 213) 

39 MOUSSINAC, 1955, p. 215 



88 

 

Molière foi profundamente influenciado pela comédie italienne. Baseava sua atuação em Tiberio 

Fiorilli, o famoso Scaramuccia; sua troupe e os italianos representaram durante um período o mesmo 
teatro, e a linhagem de tipos da Commedia dell’arte forneceram-lhe contornos, e às vezes até nomes, 

de suas próprias personagens. (BERTHOLD, 2003, p. 349, itálicos da autora)  

 

 Ou seja, uma influência tanto no modo de atuar, quando na criação de personagens e 

“contornos”, que remetem à produção dramatúrgica. Esse impacto mais profundo na própria 

maneira de pensar o teatro, foi assim explicado por Moussinac: “Ele (Molière) foi buscar aos 

italianos – aos farsistas – a autêntica riqueza do teatro que é o jogo, e isso devido ao seu próprio 

amor pela representação (1955, p.213). A despeito do uso quase pejorativo de “farsista” para se 

referir aos italianos, Moussinac acerta ao notar como o jogo influenciou o modo de Molière fazer 

teatro. E reforça mais uma vez como a prática, o improviso, podem enriquecer a dramaturgia escrita.    

 Se Molière estava aprendendo com os italianos, estava também competindo com eles. 

Eles responderam com um dos mais velhos truques do show business, mais espetáculo! 

Aumentaram sua maquinaria teatral, e incluíram mais dança e música em suas produções. Tanto é 

que Fiorilli era descrito por seus contemporâneos como um dos melhores cantores de seu tempo, e 

que mesmo que não soubesse atuar, poderia ter uma carreira na música. A necessidade de aumentar 

a atratividade de seu trabalho foi parte do processo de afrancesamento que os italianos passaram até 

se tornar irreconhecíveis em relação aos pioneiros. O irreverente Pedrolino do século XVII se 

tornou o romântico e noturno Pierrot do século XIX.  

 Não foi somente a convivência no Petit-Bourbon que serviu de escola para Molière. 

Antes de fazer sucesso em Paris, ele e sua trupe trabalhou na província, onde faziam teatro 

improvisado, usando o método italiano do canovaccio. Jouanny em seu prefácio à La Jalousie du 

Barbouillé 40 afirma que a farsa, assim como Le Médecin Volant,41 antes de receberem suas versões 

escritas, eram canovacci que Molière elaborava para sua trupe nas excursões pelo interior da França. 

Tanto é assim, que foram excluídas da edição da obra completa no ano de 1734, por serem 

consideradas indignas da pena do dramaturgo. Foram reabilitadas na edição de 1819, e desde então 

passaram a ser aceitas no cânone. Essa visão que considera as farsas como obras menores persiste, 

como se vê nessas palavras de Paulo Rónai “Lembramos essas duas farsas não pelo seu valor 

literário, mas para mostrar de onde Molière partiu até chegar às culminâncias de sua arte.” (1981, 

p.14). Por eu ser um grande defensor da farsa, jamais consideraria uma como sendo 

necessariamente obra menor, e acredito que há muito mais em comum do que se imagina entre 

                                                
40 “O ciúme do lambuzado”. MOLIÈRE, 1962, p.1 

41  “O médico voador”  



89 

 

Tartufo e o Barbouillé, e que a comédia “séria” só é possível por quem tenha antes dominado a arte 

do palhaço. Mas, claro, uma obra como Tartufo evidencia um estágio de amadurecimento na arte da 

dramaturgia, que se vê em grande parte dos autores. Uma coisa é o Shakespeare de Hamlet, outra é 

o de Dois cavalheiros de Verona.  

 No caso em específico dessas duas farsas, se vê mais um exemplo do método já 

discutido em Goldoni e Scala de transformar um canovaccio em peça de teatro. Também vemos 

como a função de um dramaturgo em sua trupe era escrever ou adaptar canovacci, aí entendidos 

como forma de escrita dramática. Ora, Molière então assumidamente encenou commedia dell'arte à 

francesa, nos palcos menos prestigiosos do interior, imitando o que fazia sucesso na capital.  

 O que é interessante é o fato de Molière não ter abandonado esses textos, e como ele 

sentiu a necessidade de escrever sua versão final. E nesse modo de trabalhar, vemos como ele 

sempre teve um projeto literário, como ele via potencial nos improvisos para se tornarem peças de 

teatro para serem lidas. Sendo um verdadeiro comediante, ele enxergava a qualidade literária da 

bobagem, e não tinha o desprezo dos literatos pelo humor mais popular. Como nada se cria e tudo se 

transforma, Molière deixou vestígios dessas piadas surgidas no início de sua carreira em comédias 

posteriores, consideradas mais “realistas” e respeitáveis que essas farsas de juventude, 

provavelmente ainda devedoras da inventividade de sua trupe.42  

 Como Shakespeare, Molière raramente escrevia enredos originais, e foi buscar como 

fonte para La Jalousie du Barbouillè um conto de Bocaccio, mas também poderia ter sido um 

canovaccio dos italianos datado entre 1660 a 166443. Quer dizer, ou Molière buscava nas mesmas 

fontes, ou simplesmente se apropriava do material das companhias italianas. Já no caso da outra 

farsa Le Médecin Volant, a trama foi realmente furtada dos seus colegas italianos do Hôtel de 

Bourgogne, que apresentaram este canovaccio em 1659. Eram tempos em que se podia aprender 

uma peça de teatro “de ouvido”, como aconteceu nas edições piratas de peças de Shakespeare, 

cheias de erros, onde alguém tentava recriar de memória o que escutara em cena.  

 Outra similaridade com a prática italiana nessa fase inicial de Molière é o fato de que 

nos Dramatis Personae – ou a lista de personagens no início do texto – lê-se uma lista de “acteurs” 

no lugar de “personages”, como constaria em suas comédias posteriores. Como os atores italianos 

usavam seus nomes de teatro fora e dentro da cena, Molière, inicialmente, não fazia distinção entre 

ator e personagem. Desse modo, não faria sentido dizer que ator tal interpretaria personagem tal. 

Como personagens de desenho animado, eles reapareceriam de enredo a enredo seguinte. E apesar 

                                                
42 MOLIÈRE, 1962, p.2 

43 MOLIÈRE, 1962, p.3 



90 

 

de que em fase posterior de sua carreira como ator, Molière atuaria com rosto descoberto, nesse 

tempo ele usava meia-máscara44 como o nome de Mascarille, um nome pouco óbvio, quase como 

“mascarazinha”, talvez como alusão à ideia do ator mascarado. Caso ele não tivesse mudado seu 

estilo de escrita, poderia muito ser conhecido como Mascarille para o resto da vida.  

 Conscientemente, Molière se afastou dessa prática, para conquistar o mundo literário 

com personagens realistas, que se limitariam a um drama somente, como o Tartufo, um personagem 

fictício que surge e desaparece dentro de uma obra. Já na lista de “atores”, a máscara vive para além 

daquele enredo, podendo mesmo ser interpretado por outro ator, em caso de morte ou aposentadoria. 

Um exemplo contemporâneo são os super-heróis da Marvel e DC, que são mortos, ressuscitados, há 

troca de geração onde atores aposentam o papel para que novos assumam o posto.  

 Voltando às farsas de Molière, outro elemento da commedia dell’arte é a presença de um 

“enfarinhado”, um ator com o rosto maquiado de branco. No caso, o personagem-título Barbouillè. 

Também há um doutor pedante em Le médicin volant que fala em latim nonsense, e cita Aristóteles 

sem motivo aparente, numa afetação infantil de erudição. Esse falatório dá ensejo a um jogo de cena 

típico do teatro de improviso, como se dá na cena II de La Jalousie du Barbouillè onde o 

personagem título tenta contar sobre o problema que tem com a esposa para o Doutor.  

 O Doutor, no entanto, não para de falar bem de si mesmo e seu intelecto. O conflito 

dramático se estabelece porque um personagem quer falar e o outro não deixa. O discurso do 

Doutor se baseia numa bravata - que ele seria na verdade dez doutores em um, e daí desfila uma 

lista de razões que vão se acumulando sobre os ouvidos do público. Um palavrório como esse 

depende de um ator capaz de improvisar a partir dos argumentos propostos por Molière. Outro 

aspecto que se evidencia nessa dramaturgia é a oportunidade dada ao elenco para brilhar 

tecnicamente. Para que a proposta funcione, se requer um tour de force de interpretação vocal, com 

agilidade e boa dicção.  

 A brevidade da versão escrita de La Jalousie du Barbouillè mostra que os improvisos 

deviam estender a trama por mais tempo, e que o texto impresso por Molière ainda conservava algo 

de resumo, um resquício da condição pregressa de canovaccio. Talvez a intenção do autor era 

registrar as melhores piadas, que mereciam ser conservadas no papel, e nesse caso, também é uma 

dramaturgia que resulta da inspiração de um elenco inteiro, e não somente da engenhosidade de 

Molière. Pois o que lemos é um texto engraçado do começo ao fim, sem espaço para momentos 

“sérios”, questões psicológicas ou longos monólogos. 

                                                
44 Ao longo da carreira, Molière dava máscaras aos personagens cômicos e velhos. (SMITH, 1984, p. 16) 



91 

 

 Se há momentos no texto que parecem fruto do improviso, há também indicações 

expressas na rubrica para que se improvise. É o que acontece na cena III de Le médecin volant, em 

que o servo Gros-René - nome artístico de um ator da trupe de Molière, tem uma fala onde há a 

rubrica galimatias. Galimatias quer dizer discurso nonsense, recheado de palavras incompreensíveis, 

também numa afetação de erudição própria da máscara do Dottore. Na mesma farsa, aparece um 

momento de virtuosismo vocal, como na Cena XV, em que Sganarelle fala com duas vozes, num 

diálogo consigo mesmo. Uma voz é a própria, e a outra é do médico pelo qual está se passando. É a 

técnica que Dario Fo empregaria no século XX, como no monólogo de Il mistero buffo, que tem 

vários momentos em que o ator se desdobra em mais papéis.   

 Se nesse caso vimos a influência da prática cênica das companhias italianas, mais 

adiante Molière passou a adaptar comédias escritas por comici como é o caso de L'Étourdi ou les 

contre-temps 45  escrita entre 1653 e 1655, enquanto a trupe de Molière ainda não havia se 

estabelecido em Paris. A comédia é baseada no L'inavertito46 de Niccoló Barbieri (1586-1641) 

publicada em 1629. Barbieri foi uma figura central da commedia dell’arte, membro da gloriosa 

companhia dos Gelosi, um verdadeiro pensador do gênero, que deixou dois tratados sobre arte, na 

qual defendia os atores do preconceito de que eram vítimas, sobretudo um preconceito de classe. 

Sobre isso ele cunhou um belo paradoxo, escrevendo que "i brilli in mano a' cavaglieri sono stimati 

diamanti, e i diamanti in mano a povere persone sono tenuti brilli",47 em livre tradução “bijuterias 

nas mãos dos cavalheiros são tidas como diamantes, e diamantes nas mãos dos pobres são tidos 

como bijuterias”. De tão pioneiro que era do gênero, Barbieri foi um ciarlatano (vendedor 

ambulante de poções) antes de se tornar ator, reforçando a tese de Roberto Tessari que liga o 

surgimento da commedia dell’arte com a atividade profissional dos ciarlatani.48   

 Das transformações que Molière fez na sua fonte se encontram por exemplo um 

Trufaldin, uma versão afrancesada do Truffaldino que nessa comédia aparece como um velho. Ou 

seja, em vez de ter os tradicionais vecchi Orazio e Pantalone como vítimas das maquinações dos 

servos, Molière coloca no Ato I Cena, IV o seu Mascarille em parceria com Célie em conluio para 

enganar o velho Trufaldin. Esta Célie, a Celia de Barbieri é o único nome da comédia original que 

Molière manteve. Se Trufaldin agora é uma figura de poder, talvez, inconscientemente, Molière 

                                                
45 O estouvado ou os contratempos 
46 BARBIERI, Nicolò. L'inavertito, ovvero Scapino disturbato e Mezzetino travagliato. In Commedie dell'arte. Ed. 

FERRONE, Siro. Murisa: Milão, 1986. 

47 FERRONE, 1986, p. 120 

48 FERRONE, 1986, p. 109 



92 

 

estava colocando as máscaras famosas da Itália como representantes do passado, e seus servos 

franceses, mais jovens e intrigantes, como prenúncio de um novo teatro de comédia.   

 Um exemplo do estilo de humor dessa comédia acontece no Ato II Cena III em que 

Ancelme tenta consolar Lélie de uma falsa má notícia, inventada por Mascarille para tirar dinheiro 

de Ancelme. Lélie só chora, interrompendo os dois outros personagens numa choradeira sem fim. A 

cena exige uma choradeira de palhaço, que vai interrompendo as falas, e que também estimula o 

improviso. Outra novidade formal de Molière é um personagem como Lélie: ele é um innamorato 

confuso, se assemelhando ao mais pueril dos zanni. Ele contracena com Mascarille como um típico 

Arlequim para com seu Brighella, não entende nada e atrapalha os planos.  

 Goldoni também usaria desse expediente em Il bugiardo 49  de 1750, onde a estrela 

cômica é o innamorato também chamado Lelio. Arlequim, nesse caso, se resume à função de 

“escada”, é quem prepara as piadas de Lelio. Para transformar o jovem nobre em personagem 

cômico, Molière se aproveita de traços de caráter associados à nobreza, como a incapacidade de 

mentir, ou dissimular, como tantas vezes os servos são obrigados a fazer, para deixar Lélie mais tolo 

ainda. Ele é transparente, e daí se torna no “étourdi”, o bobo sem noção que põe a perder todos os 

planos mirabolantes de seu servo Mascarille, que é treinado nas técnicas de dissimulação, e por 

assim dizer, um ator social melhor.   

 Comparando as duas comédias se nota que Barbieri escreveu em prosa, que estaria mais 

próxima dos improvisos de seu elenco, e Molière empregou o rigor do verso, talvez para fazer o 

caminho inverso e refrear o improviso. Barbieri estabelece que seu enredo se passa em Nápoles, 

com referências locais, nome de rua e menção ao palácio de Justiça Vicaria. Já Molière não faz nada 

disso, talvez já pensando em buscar uma comédia de alcance universal, que não depende do 

reconhecimento de alusões tópicas. O inadvertido de Barbieri dá bem mais trabalho ao seu servo 

Scappino, do que Lélie é capaz em sabotar os planos de Mascarille. Molière talvez notou o exagero 

de Barbieri, e para ganhar em verossimilhança diminui o número de burradas do seu inadvertido. 

 Se o humor das piadas em Barbieri parece ser mais efetivo, a dramaturgia de Molière é 

mais enxuta. Barbieri tende a ser mais barroco, dá mais detalhes e parece querer registrar tudo em 

papel, como quando um diretor escreve uma peça de teatro. Em vez disso, Molière tem mais 

preocupação com o todo, e deixa os detalhes para serem adivinhados ou criados. Ele não expande o 

enredo tanto quanto Barbieri, evita o tradicional prólogo explicativo e apologético, e no geral parece 

ter menos razão de se afirmar. Um exemplo da economia de Molière se nota ao observar que a 

                                                
49 O mentiroso 



93 

 

primeira cena da comédia de Barbieri serve para expor a rivalidade de dois personagens, o que 

Molière consegue resolver em seis versos. O enredo dos dois primeiros atos é bem próximo, apesar 

de que Molière põe menos atores em cena. A razão dessa economia deve ser de ordem material, já 

que Barbieri publicou sua comédia após uma vitoriosa carreira, e Molière ainda estava lidando com 

recursos reduzidos de produção.  

 Outra coincidência interessante é que no início do terceiro ato, em ambas as comédias se 

inicia com um monólogo de Scappino em Barbieri, e Mascarille em Molière. Nesse momento já se 

vê um indício do pendor de Molière para o estudo psicológico de seus personagens. Se Scappino 

recita apenas um resumo da situação, quase como que um lembrete para o entendimento do público, 

Mascarille faz uma meditação que anuncia a ambição literária de Molière.  

 Em mais um processo de adaptação, o Capitano de Barbieri, que entra triunfalmente no 

quarto ato, é transformado por Molière em um valentão civil, também espanhol, chamado Andrès. 

Mas o dramaturgo francês concordou com o italiano em não permitir que seu servo intrigante 

resolvesse a situação. Apesar de toda esperteza, nos dois casos é necessário o recurso do deus ex 

machina, onde uma força externa vem resolver o imbróglio da cena. No primeiro caso é uma notícia 

de que a escrava é cunhada do Capitano, e no segundo de que ela é filha de Trufaldin. Mas se 

nenhum dos dois conseguiu resolver a situação, os monólogos finais estão ao encargo tanto de 

Scappino e de Mascarille. No entanto, em defesa de Barbieri, sua cena final é mais bem lograda, 

pois até o momento final persiste a tensão de que o seu inadvertido conseguirá estragar a felicidade 

geral, efeito que gera mais suspense. 

 Também cabe notar que Molière é mais castiço em referências sexuais, ou piadas de 

duplo sentido. Barbieri parece ter escrito num clima de maior liberdade, pois faz com que seu 

Mezzetino faça menção a uma refeição que espera naquela noite, referindo-se a um trabalho manual 

de Celia, que tanto pode ser entendido como um prazer culinário ou sexual. 50 Outros recursos 

cômico de Barbieri se assemelham ao latim mal utilizado pelo médico charlatão de Molière, como 

um malaproprismo (recurso onde alguém entende errado o que outro diz), entre Mezzetino e 

Beltrame 51  ; e outra fala de Mezzetino em que ele promete um salto de alegria, como que 

anunciando uma acrobacia típica do humor físico da commedia dell’arte saltando da página.52  

                                                
50 BARBIERI, 1986, p. 144 

51 Idem, p. 174 

52 Idem, p. 176 



94 

 

 Antes de enterrar de vez o seu Mascarille, Molière o fez reaparecer em demais comédias 

como Dépit Amoureux,53 onde no Ato V Cena I o vemos dizendo um monólogo que é na verdade 

um diálogo entre ele próprio e as lembranças de outra pessoa falando, entremeado com seus 

comentários, na mesma técnica já discutida em relação a Dario Fo. Mas apesar do sucesso, Molière 

conscientemente se afastou da sua máscara, talvez por ver como seus colegas italianos eram 

confundidos com a sua persona cômica, e para ser respeitado como ator, e não como “farseur” (ator 

de farsa), ele viu a necessidade de mudar seu estilo de dramaturgia.  

 Com melhores recursos, ele não se privou de agregar aos seus espetáculos efeitos 

grandiosos, e não deixou de fazer piada com isso. O espírito do farsante jamais o abandonou, e é 

assim que no prefácio de Les Fâcheux54 de 1661 ele descreve o truque de colocar alguém em cena 

se desculpando, por não terem tido tempo de preparar nada, antes de surgir um efeito de cena 

grandioso, como ostras gigantes se abrindo com jatos d'água55. É um tipo de gag visual digna de 

Monty Python, onde alguém entra em cena, comete um erro, e de repente surge um coro e orquestra 

ao fundo para acompanhar uma canção humorística.  

 Na mesma comédia ocorre no Ato I, Cena I, em que La Montagne se atrapalha ao tentar 

ajudar Éraste com seu chapéu e roupa. É uma cena de humor que nos faz pensar nos filmes de 

Chaplin56, e remete ao humor da dupla de patrão e empregado, onde quanto mais pomposo for o 

patrão, maior será a bagunça que o empregado vai causar ao tentar servi-lo. Ora, como realizar bem 

uma cena dessas é o tipo de conhecimento que não se adquire nos livros, e foi observando o 

trabalho dos atores italianos que ele aprendeu como escrever e encenar sequências assim. Também 

bastante chapliniano é a cena do Ato I cena II de L’École des Femmes57 em que o patrão Arnolphe 

recebe um tapa do criado Alain por engano, que tantas vezes acontece no cinema mudo em que um 

vagabundo agacha ou cai, e um policial dá um tapa no outro, ou em outra figura de poder.  

 Outro traço característico da commedia dell’arte que permaneceu em Molière foi a 

recorrência de situar seus enredos em praças públicas. Se isso é um padrão da comédia que 

transcende os domínios da commedia dell’arte, pois está presente na comédia latina, na Comédia 

dos Erros de Shakespeare, o modelo estabelecido pelo sucesso dos italianos reforçou de vez a praça 

                                                
53 Despeito amoroso 

54 Os tolos 

55 MOLIÈRE, 1962, p. 365 

56 Charles Chaplin (1889-1977) foi um ator inglês, expoente das comédias do cinema mudo. Seu humor físico e visual 
são de alcance universal, e é geralmente evocado para exemplificar como teria sido a atuação na commedia dell’arte. De 

todo modo, Chaplin e demais comediantes do cinema mudo, como Buster Keaton, era herdeiro de uma tradição de gags 

teatrais que remonta ao circo e ao vaudeville, que por sua vez foram influenciados pela commedia dell’arte.  

57 Escola de mulheres 



95 

 

como cronotopo preferido da comédia58. Pois é assim que a obra prima de Molière L'École des 

Femmes acontece numa praça, assim como L'Étourdi, Sgnaralelle, Dépit amoureux, e L'École des 

Maris59. Em Suassuna, temos o cenário de A Farsa da Boa Preguiça como exemplo brasileiro, e 

devido a isso os grupos de teatro de rua naturalmente se aproximam desse repertório para 

reconduzi-lo às ruas. A grande vantagem da praça como cenário é a proximidade das casas para o 

entra-e-sai das intrigas amorosas, as rivalidades das famílias, as serenatas, as fugas de balcão, os 

esconderijos, as escadas que vão dar mote a tropeções e missões fadadas ao fracasso. Se o palácio é 

palco preferido das tragédias, a praça é a casa da comédia. 

 Na mesma L’École des Femmes é possível encontrar uma piada que também se encontra 

em Suassuna: no Ato I cena I vemos que Arnophe prefere ser chamado de Monsieur de la Souche, 

nome pomposo, mas também risível, que quer dizer que alguém “vem de lá, de tal gente”. A recusa 

em ser chamado de Arnolfo é porque Santo Arnolfo era jocosamente tido como o santo dos cornos. 

Em A pena e a lei há um Cabo Rosinha que não aceita o apelido, e a comicidade se dá pelo mesmo 

expediente. Nos dois casos o humor é evidentemente infantil, simples como provocações de escola, 

mas por isso mesmo o alcance é universal.   

 Após dominar a técnica dos italianos, Molière se tornou um dos dramaturgos mais bem-

sucedidos do seu tempo, num momento onde o teatro tinha enorme prestígio social e político. Com 

mais possibilidades de produção, Molière se associou ao compositor ítalo-francês Lully para 

realizar um gênero novo, a comédia-balé. Nesse caso, o dramaturgo teve menos espaço para 

desenvolver sua escrita dramática, mesmo assim, ele tentou sem sucesso sua mão na tragédia (Dom 

Garcie de Navarre) e conduziu seu estilo para comédias cada vez mais sombrias, e mesmo céticas 

em relação à humanidade, como Tartufo e O misantropo.  

 No entanto, em seus anos finais de vida, Molière fez um recuo formal aos anos de 

juventude, e se reaproximou da commedia dell’arte. Tanto é, que sua lendária morte em cena 

aconteceu numa apresentação de O doente imaginário, uma comédia com médico charlatão no 

espírito da sua obra anterior Médecin volant, já mencionada. Talvez por saudosismo da juventude, 

ou porque era mais risadas que o público exigia, Molière faleceu reconciliado com o teatro no qual 

se iniciou.  

                                                
58 Bakhtin assim define cronotopo: “À interligação fundamental das relações temporais e espaciais, artisticamente 

assimiladas em literatura, chamamos cronotopo (que significa tempo-espaço).” (BAKHTIN, 2002, p. 211)   

59 Escola de maridos 



96 

 

 Portanto, mais que suas farsas de juventude, o exemplo mais bem acabado de commedia 

dell’arte na dramaturgia de Molière é a comédia de maturidade Les Fourberies de Scapin 60 

representado pela primeira vez em Paris, no teatro do Palais-Royal, em 24 de maio de 1671, pela 

troupe du Roi (a trupe do Rei), ou seja, dois anos antes de sua morte. Nessa comédia se encontra a 

estrutura clássica de dois velhos, Argante e Géronte, os jovens enamorados Octave e Léandre. 

Ocorre uma troca de identidade, onde Zerbinette, filha de Argante se disfarça de cigana. E para 

servir de motor a toda confusão, temos a estrela cômica de Scapin, um servo de maior status, e com 

o mesmo temperamento sombrio do Scaramuccia de Scala. 

 Na cena inicial tem um recurso de diálogo cômico em que Octave é apresentado como 

um bobalhão que para entender uma informação precisa repeti-la em voz alta. Nesse artifício existe 

uma dupla função, por um lado as informações importantes para a compreensão da trama são ditas 

duas vezes para o público escutar, e ao mesmo tempo estamos sendo apresentados aos personagens. 

O mesmo recurso acontece em inúmeras cenas de duplas cômicas, palhaços, onde alguém não 

consegue entender bem uma informação, repete-a para depois se confundir em um ponto, ao mesmo 

tempo que a história está sendo explicada.  

 E a informação mais importante dessa cena é o fato de que o pai de Octave está 

retornando, o que é uma estrutura típica de começo de enredo. Com a chegada de uma figura de 

poder externa acabou a farra, a repressão está de volta, os amores serão impedidos, e nesse instante 

o público já sabe por quem irá torcer. Esse retorno também pode ser um acerto de contas com o 

passado, a correção de um crime e a revelação de algo terrível.  

 Como o teatro que foi sua fonte, a dramaturgia de Molière é bastante meta-teatral. O 

jogo, a que se refere Moussinac, está sempre sendo proposto. Por exemplo, no Ato I, Cena III ocorre 

uma espécie de ensaio, onde Scapin ensaia Octave para adotar uma atitude mais altiva. Dessa forma, 

o ator que interpreta Scapin tem a oportunidade de imitar um jeito de andar, de falar, uma postura 

corporal nobre, que será caricatural, ou que possa imitar um estilo de atuar de outro ator ou 

personagem conhecido. E como acontece em todo estratagema de comédia, claro que o ensaio não 

funciona. Vemos um esforço enorme dos personagens, já antecipando o humor causado por sua 

derrota em alcançar seus objetivos.  

 Se vinte anos antes Molière fazia questão de versificar a prosa de Barbieri, em Les 

Fourberies de Scapin ele retoma a escrita de diálogos em prosa. E nessa comédia são bastante ágeis, 

onde em muitos momentos como na cena seguinte, Ato I, Cena IV, há uma sucessão de diálogos 

                                                
60 As artimanhas de Scapino  



97 

 

curtos entre Argante e Scapin, que demonstram bem como a agilidade é fundamental na escrita da 

comédia, como o público deve ser tomado de surpresa para rir.  

 Quem escreve dramaturgia vez ou outra se depara com o problema técnico da exposição 

de fatos passados num diálogo presente. Um personagem pode simplesmente contar para o público 

o que se passou, ou narrar eventos a outro personagem que não está a par do que sucedeu. Mas 

ambas soluções não são engraçadas. Os manuais de dramaturgia recomendam que a exposição 

desses eventos se dê através de conflito, o que pelo menos eleva a tensão da cena. Molière, contudo, 

encontra aí um momento de inserir uma violência de clown, em que Scapin no Ato I, Cena V 

ameaça bater em Léandre, que assim vai confessando suas faltas passadas. Certamente, não é uma 

cena de tortura, ou mesmo abuso. Na comédia sempre temos um sentimento inconsciente de que 

ninguém sairá ferido, que os tombos são somente engraçados e as pancadas são desferidas com um 

porrete macio, que faz mais barulho do que nada.  

 Demais elementos da commedia vão surgindo ao longo dessa aula magna em comédia: 

no Ato II, Cena IV, Silvestre entra em cena como falso valentão, em perfeito modo Capitano, já 

sabemos de antemão que ele é um medroso. E no Ato III, Cena III, há uma cena que estimula o 

improviso: Zerbinette fala sobre Geronte para o próprio Geronte. É uma cena onde um personagem 

ouve alguém falando sobre si próprio em tom derrisório. A necessidade do improviso está no fato de 

que a atriz deve contar a história em meio a risadas. Como a risada tem um poder de contaminação, 

essa cena se enquadra no recurso tradicional na qual se simula crise de riso para fazer a plateia rir 

por extensão. E se o alvo da risada é alguém poderoso e enfezado, maior será o prazer de quem 

assiste.  

 E, finalmente, talvez o momento cômico mais memorável da comédia. No Ato III, Cena 

II, Scapin engana Géronte e o convence a se proteger de um grande perigo, escondendo-o dentro de 

um saco, o qual depois será alvo de intermináveis cacetadas. Curiosamente, como na próxima 

sessão o assunto é Shakespeare, o mesmo expediente é utilizado em As alegres comadres de 

Windsor, em que o velho Falstaff tem que se esconder de um marido ciumento, Ford, empurrado 

por Alice Ford para dentro de um baú de roupa suja. Se nesse instante Shakespeare usou o recurso 

para fazer comédia, nota-se como em Hamlet a circunstância da cena impele Polonius para detrás da 

cortina. Então o desfecho é trágico, assim como a intensa guerra mãe e filho que o precede. O 

curioso é notar como o subconsciente de Shakespeare nomeou seu personagem de Polonius, em 

sutil aliteração com Pantalone. Polonius é um eco da commedia dell’arte na mais famosa de todas 

as tragédias.  



98 

 

 Cada comédia de Molière serviria ao propósito dessa pesquisa, de ensinar e aprender a 

escrita cômica. Sua obra jamais envelheceu, seus personagens continuam humanos e sabiamente 

engraçados. Em suas comédias vemos como o humor pode ao mesmo tempo divertir, como 

desvendar a alma humana, a hipocrisia dos poderosos, os falsos moralistas, a opressão das mulheres, 

e todo repertório humano de besteiras.    

 

 O mais italiano dos bretões 

 

 Infelizmente, nada se sabe sobre a formação artística de Shakespeare. Se em relação a 

Molière sabemos de suas andanças nos teatros do interior, em relação a Shakespeare as primeiras 

menções a sua figura já o descrevem como ator profissional em Londres. Contudo, seria possível 

que Shakespeare em sua juventude tivesse assistido uma companhia italiana de commedia dell’arte 

devido a uma série de fatos que são documentados. Ao longo do século XVI, os ingleses 

demonstraram um grande interesse pelo teatro italiano, trazendo trupes italianas para a Inglaterra, o 

que certamente deixou marcas no teatro elisabetano. Houve também traduções influentes de 

comédias italianas, como é o caso de I suppositti de Ariosto publicada por Gascoigne em 1566, 

(PREESHL, 2017, p. 6) tradução que reverberou nas comédias de Shakespeare. 

 Mas uma companhia que o jovem Shakespeare poderia ter assistido, era a comandada 

por Drusiano Martinelli, irmão do lendário Tristano Martinelli, o mais famoso Arlequim. Além 

disso, a primeira e única atriz que Shakespeare teria visto em cena era a esposa de Drusiano, 

Angelica Martinelli. O que se sabe é que os Martinelli se apresentaram em Londres em janeiro de 

1578.61 Só podemos imaginar que espécie de aventuras eles passaram, pois levava em média 24 dias 

para se viajar então de Veneza a Londres.62 A razão dessa e outras turnês dos Martinelli foi o fato de 

um embaixador inglês tê-los visto se apresentarem em Paris. Isso foi em 1571, no dia 4 de março, 

casamento do Rei Carlos IX com Elizabeth de Áustria. Sabe-se que ele levou seguidamente a trupe 

para Londres entre os anos de 1573 a 1578,63  anos que coincidem com o período em que o 

adolescente Shakespeare estudava em um gramar school, os colégios de Humanidades onde alunos 

estudavam os clássicos da Antiguidade. Tendo em vista a prosperidade de John Shakespeare, o pai 

do poeta, seria possível ao menino Shakespeare ir a Londres para assistir os italianos, ou até que os 

mesmos viessem a Stratford-upon-Avon, onde era comum acontecer apresentações teatrais. E 

                                                
61 BROWN in HENKE e NICHOLSON, p. 116, 2004 

62 HENKE e NICHOLSON, p. 7, 2004 

63 HENKE e NICHOLSON, p. 28, 2004. 



99 

 

considerando a decisão futura do menino William de se tornar ator, seria de se estranhar que ele 

fosse perder uma novidade dessa magnitude. 

 Porém, mesmo que ele tenha perdido a oportunidade de ver os italianos ao vivo, 

certamente o impacto de suas visitas deixou rastros na Inglaterra, entre seus colegas de teatro que os 

viram. Por exemplo, um dos autores elizabetanos que influenciaram Shakespeare, Thomas Kyd, 

escreveu em sua tragédia mais famosa The Spanish Tragedy (Ato IV, Cena I) um verso que revela a 

admiração pela habilidade dos italianos: “so sharp of wit/ that in one hour’s meditation/ they would 

perform anything in action”, em livre tradução “de mente tão afiada/ que em uma hora de 

meditação/ eles teriam atuado qualquer coisa em cena”. Além disso, Will Kemp, o ator que 

interpretava papéis cômicos na companhia de Shakespeare, visitou a Itália e teria conhecido atores 

locais.64Kemp absorveu tantos truques na Itália, que chegou a ser chamado de “Kempino” pelo 

dramaturgo Thomas Nashe (1567-1601), juntando Kemp com o diminutivo italiano “ino”, de 

Pedrolino e Arlecchino (PREESHL, 2017, p. 20).   

 O que causa tristeza é saber o motivo pelo qual as visitas da companhia italiana foram 

interrompidas em Londres: protecionismo dos atores locais, e devido a presença de mulheres em 

cena. 65  Shakespeare faria toda a sua carreira com meninos e rapazes interpretando os papéis 

femininos, mas, quem sabe, teve a chance de ver as italianas em cena em sua adolescência. Para 

Brown (2004, p. 118) o impacto de ver mulheres em cena mudou a forma como os dramaturgos 

elizabetanos escreviam seus papéis femininos. Pois a partir da década de 1570 esses papéis 

aumentam de tamanho e complexidade, como a Dido de Marlowe, para não falar em Lady Macbeth. 

E no Shakespeare já das tragédias de sua fase madura, chega ao ponto da personagem Cleópatra 

reclamar do fato de estar sendo interpretada por um rapaz imberbe, uma crítica meta-teatral em 

meio a um torrão de versos.  

 Contudo, há uma falta de registros da presença do teatro italiano em Londres a partir de 

1578, ano também em que Shakespeare saiu da escola (PREESHL, 2017, p. 13). Como em regra 

sobrou tão pouca informação sobre a atividade teatral naquele período, pode-se especular que as 

companhias continuaram a visitar a Inglaterra. Mas um fato que reforça um período circunscrito de 

visitas da commedia dell’arte em Londres, é a observação de que na obra cômica de Shakespeare a 

influência desse gênero está mais presente nas comédias iniciais, como Megera domada, Canseiras 

de amor baldadas e Dois cavalheiros de Verona. Quanto às comédias mais posteriores, nota-se a 

influência, ou mesmo casos de adaptação das obras da commedia erudita, como em Noite de reis, 

                                                
64 Idem  

65 ANDREWS in. HENKE e NICHOLSON, p. 51, 2004.  



100 

 

Muito barulho por nada e Como lhe aprouver. Porém, naquele período não se fazia essa distinção, 

ambas as vertentes eram recebidas como teatro italiano. 

 Outro pioneiro do teatro italiano em Londres foi o compositor inglês Alfonso Ferrabosco, 

filho do Alfonso Ferrabosco italiano, também compositor. Em 27 de fevereiro de 1576, Ferrabosco 

filho apresentou-se diante da corte com um grupo de atores italianos (PREESHL, 2017, p. 12). 

Nesse caso, se vê mais um exemplo da ligação entre compositores e atores de comédia, assunto que 

desenvolverei mais adiante ao abordar as intercessões entre ópera e commedia dell’arte. Ferrabosco 

filho seguiu no teatro, mantendo várias colaborações com o dramaturgo e poeta elisabetano Ben 

Jonson (1572-1627), compondo música para mascaradas, um gênero também realizado pelas 

companhias de commedia dell’arte.   

 Retornando a Shakespeare, um fato interessante é que Richard Burbage, o grande ator do 

período e primeiro intérprete dos grandes papéis shakespearianos, formou um grupo com membros 

que mais tarde estariam todos no Globe Theatre, para fazer um espetáculo chamado The Seven 

Deadly Sins, no qual Shakespeare participou como ator. Consta que eles fizeram o espetáculo 

improvisando a partir de resumo, na técnica do canovaccio.66 Ou seja, até a técnica de improvisar a 

partir de um resumo não era estranha ao teatro elizabetano, por influência italiana, ou por iniciativa 

própria. Isso foi por volta de 1593, período em que Shakespeare escreveu Megera domada, que 

talvez de todas as suas comédias seja a que mais se aproxima da commedia dell’arte e que vou 

comentar adiante em mais detalhes.  

 No entanto, há certos pontos onde Shakespeare difere dos italianos na apresentação de 

personagens cômicos: os servos não são esfomeados, ou mesmo glutões como muitas vezes 

Arlequim é retratado. Também os velhos costumam ser mais respeitáveis, talvez por certa 

reverberação puritana na obra shakespeariana. Apesar disso, a função dos velhos espelha a prática 

italiana, e temos no exemplo de As alegres comadres de Windsor a que para Andrews (2004, p. 39) 

é a mais italiana de suas comédias por haver um pai, Ford, que impede o casamento da filha Anne 

com seu amado Fenton. Nessa mesma comédia, Shakespeare pôs em cena um personagem imortal, 

Falstaff, onde se mescla o Capitano falso valentão, com um velho lascivo ao molde de Pantaleão. 

Também tem algo de Dottore em Falstaff, por sua falsa sabedoria, sua autoconfiança excessiva, a 

obesidade e um quê de suíno. Desse modo o personagem parece ser ao mesmo tempo maior que a 

vida, e paradoxalmente, incrivelmente humano. Por ser tão complexo, Falstaff se torna um modelo 

que não pode ser copiado, a não ser de modo inapto. Shakespeare deve ter percebido que o 

                                                
66 HENLE e RICHARDOSN, 2004, p. 29 



101 

 

personagem era único, e o matou no início de Henrique V para dar um fim trágico a sua obra-prima. 

Mas por pressão do público, teve que ressuscitá-lo em As alegres comadres de Windsor à maneira 

de uma máscara recorrente, onde ao final ele é repreendido por sua conduta num momento de 

ridendo castigat mores – a correção dos costumes através do riso.   

  Se no presente momento a pesquisa documental não pode afirmar se Shakespeare viu ou 

não commedia dell’arte ao vivo, o que é certeza é que ele sabia da existência do novo gênero teatral 

italiano. E o que comprova essa certeza são as muitas citações que ele deixou em suas peças, com 

termos relacionados a commedia dell’arte, e que ainda eram bastante recentes no idioma inglês, ou 

apareciam pela primeira vez em seus diálogos. Por exemplo, no célebre monólogo de Jacques em 

As you like it (Ato II Cena VII), que começa com os versos tão citados "All the world's a stage, and 

all the men and women merely players...", em livre tradução “O mundo todo é um palco, e todos os 

homens e mulheres meramente artistas...”, contém mais adiante os seguintes versos "The sixth age 

shifts / into the lean and slippered pantaloon",67 que poderia ser traduzido “A sexta idade nos 

transforma/ em magros e escorregadios Pantaleões”. O interessante dessa referência é que o poeta 

mantém a metáfora teatral, enumerando os papéis que exercitamos durante a vida. E já para ele, 

como para nós, Pantaleão era um bom símbolo para o teatro.  

 E na talvez mais conhecida das comédias de Shakespeare, Sonho de uma noite de verão, 

no Ato V Cena I, Bottom, o mais tolo dos atores, que tem a cabeça transfigurada em asno, pergunta 

ao seu nobre público se eles não gostariam de ver uma dança bergamasca, dizendo "to hear a 

bergamask dance between two of our company?"68. Bottom sempre fala errado, e pergunta se eles 

gostariam de “escutar” uma dança. Uma dança bergamasca obviamente se refere a Bergamo de 

Arlequim. Cabe também notar que a companhia de atores dessa comédia é a mais mambembe 

possível, e sua burrice e inabilidade é causa de várias piadas ao longo do texto. Eles retratam as 

miseráveis companhias itinerantes, numa caricatura de teatro amador, pois todas as profissões reais 

dos membros são mencionadas. O profissional Shakespeare estava fazendo troça das companhias 

amadoras, porém uma troça cheia de ternura.   

 Shakespeare também ajudou a difundir no inglês o novo termo zany, derivado do zanni, 

o nome geral dos servos cômicos. Se zanni é um plural, referindo-se ao conjunto de personagens 

cômicos, que apresentariam uma “zannata”, o equivalente de “palhaçada”, zany no inglês atual 

virou adjetivo e pode se dizer que um filme ou espetáculo tenha um humor zany. Mas Shakespeare 

                                                
67 SHAKESPEARE, 2005, p. 666.  

68 SHAKESPEARE, 2005, p. 422 



102 

 

ainda conserva o sentido original, como por exemplo no Ato I Cena V de Noite de reis, em que 

Malvolio diz "zanies" no sentido de bobos, ou no Ato V Cena II em que Biron fala mal de alguém 

assim: "some carry-tale, some please-man, some slight zany...", um exemplo da inventividade de 

insultos de Shakespeare, de difícil tradução. Mas eu me arrisco: “um contador de história, um pidão, 

um reles palhaço”. Quanto à inventividade linguística de Shakespeare, que inventava palavras e 

expressões constantemente, é de se notar como ele se aproxima do humor verbal dos comici, os 

intermináveis jogos de palavra. Geary (2018, p.8) afirma que o número médio de trocadilhos numa 

peça de Shakespeare é 78. Devia ser uma pessoa de difícil convivência.  

 A já mencionada Megera domada (The taming of the shrew) é de todas as comédias de 

Shakespeare a que mais se aproxima do gênero da farsa, é a que tem mais elementos dos que seria 

uma comédia popular, com sabor de feira e humor físico. Foi nela que Shakespeare mais se 

aproximou da commedia dell’arte, do teatro de bonecos, incluindo a sua violência estilizada. 

Andrews (2005, p. 25) afirma que nessa comédia se encontra a mais antiga aparição do termo 

“pantaloon”69 na língua inglesa, por anteceder As you like it em dez anos. A fala em questão está no 

Ato II Cena I “that we might beguile the old pantaloon”, que traduzo “que nós possamos alegrar o 

velho pantaleão”. Interessante como no caso o termo aparece como adjetivo, e não como nome de 

personagem. Então já era possível associar Pantaleão com uma qualidade, um arquétipo, e não um 

nome específico.  

 Andrews também nota que o enredo se passa em Pádua, uma cidade que era escolhida 

pelos estudantes ingleses católicos para estudarem na Itália. Acrescento que Pádua é uma cidade 

com ancestrais ligações com a commedia dell’arte: é de lá o primeiro contrato de uma companhia 

(1545), e é a cidade de Ruzzante, um dos principais precursores do gênero, pioneiro no uso de 

dialetos regionais, e que com Andrea Calmo formou a primeira dupla de empregado e patrão, onde 

o primeiro Pantaleão contracenava com Ruzzante.  

 No entanto, o enredo em Pádua é o da peça dentro da peça. Megera domada tem um 

falso início, que é meta-teatral, onde um funileiro chamado Sly tumultua o início do espetáculo. A 

tradição deu ao nome dessa cena inicial de “induction”, ou introdução, sendo que na primeira 

edição essa parte não é nomeada. Mas é o equivalente a um prólogo, e bem mais elaborado do que 

os breves versos introdutórios que Shakespeare comumente utilizava. Essa cena inicial é um bom 

retrato do que seria o público de Shakespeare. Temos um ambiente popular, irreverente, de 

provocações e alegria. Um aristocrata presente propõe um trote no bêbado Sly, e faz com que se 

                                                
69 Cabe notar que em várias idiomar esse termo quer dizer “calças”, como no inglês moderno se diz pants. A noção de 

calças é uma piada embutida no nome do personagem, e sua virilidade decadente.   



103 

 

apresente uma comédia para ele, que vem a ser o enredo principal de Megera domada. Desse modo, 

Shakespeare reforça o caráter de ilusão, de uma apresentação teatral que se assume como teatro. 

Raffel (p. xxii, 2005) considera que esse início de espetáculo seria um forma da companhia de 

Shakespeare improvisar em meio ao público, que a própria escrita, em prosa, cheia de menções 

locais, onde se refere a uma taverna que de fato existia na época, poderia ser basicamente uma base 

sobre a qual os atores improvisavam. Esse expediente de envolver o público com um prólogo 

encenado foi usado por Scala em Il finto marito que discuti no segundo capítulo. Não deixa de ser 

uma estratégia de envolver o público, que parte de uma cena de hiper-realismo, para ser arrastado 

para dentro do palco.  

 Shakespeare espalhou em Megera domada referências ao teatro italiano como no Ato V 

Cena I, em que se diz que servo Tranio é filho de um sailmaker de Bergamo (sailmaker é uma 

profissão na qual se faz velas para barcos). Mais uma vez Bergamo é mencionada como a terra de 

onde vem os servos, uma cor local que o autor escolheu fazer e que é específica demais para ser 

acidental. Em outro momento, o protagonista Petruccio (Ato II, Cena I) fala “extempore”, ou seja, 

de improviso. Shakespeare sabia da importância do improviso para a farsa e o humor, e dessa forma 

estimula quem atua no papel de Petruccio a improvisar. O próprio nome do ator, uma forma nova de 

diminutivo para Pedro, parece ser uma apropriação que o Bardo faz com o nome de Pedrolino.   

   Mais adiante na comédia aparece um personagem chamado Biondello, Ato IV, Cena II, 

que se refere a um velho como sendo “marcantant or a pedant”, ou seja, um mercador ou pedante. 

Essas são as duas funções tradicionais do velhos Pantaleão e Orazio, e Shakespeare faz com que 

Biondello se confunda entre as duas funções, mencionando um velho genérico. Contudo, na mesma 

cena entra o Pedant, uma evidente versão do Dottore. Nessa cena ele conta que está de viagem 

marcada para Tripoli, para logo em seguida reconhecer que não tem dinheiro, pedindo para que 

descontem seus cheques, obviamente sem fundo.  

 Nota-se que na fala anterior de Biondello há esse uso estranho de “marcantant”, em vez 

de uma palavra do inglês mais usual para mercador, como “merchant”. Shakespeare brinca com 

sonoridades do italiano, aproximando-se de “mercatante”. Este Biondello é um típico zan, que 

entende tudo literalmente, dizendo coisas como “não é meu patrão que está vindo, é o cavalo dele 

que vem com meu patrão em cima”, um tipo de raciocínio que Arlequim poderia fazer.  

 Em outros trechos ele fez tentativas de um gramelô de italiano, sugerindo mesmo que 

gostaria que seus atores atuassem com sotaque italiano. É assim que na fala inicial de Tranio, ele 

começa com “mi perdonato”, um italiano errado, pois o normal seria dizer no presente, “mi 



104 

 

perdona”. No entanto, esse tempero italiano no texto inglês parece indicar que Shakespeare tinha 

um conhecimento ao menos funcional do italiano. Na primeira cena do segundo ato, inventa uma 

maluquice com Gremio falando para Petruccio “backare, you are marvellous forward”, que poderia 

ser traduzido “voltare, você é maravilhosamente avançado”. O poeta mistura o termo inglês “back” 

com o final de verbo “are” do italiano (como em parlare, andare) criando o verbo “backare” no 

sentido de voltar. O resultado disso é quase um gramelô escrito, convidando seus atores ingleses a 

usar gestos e vozes italianas.  

 Todos esses detalhes apontam bem a direção que Shakespeare tomou ao escrever 

Megera domada. O lendário autor, a quem Harold Bloom chamou de “o inventor do humano”, que 

legou a nós uma dramaturgia tão complexa e de personagens tão multifacetados, estava nesse 

momento empenhado em escrever uma farsa destituída de complexidade psicológica, ou mesmo 

implicações político-históricas. Como exemplo temos a velocidade com que Lucentio se apaixona 

por Bianca, num estalo, do mesmo modo que Calaf se apaixona perdidamente ao ver um retrato. É o 

amor irrealista dos innamorati, um amor cujo função principal é movimentar a trama.   

 Ao final da comédia ocorre um efeito técnico interessante, os causadores de confusão 

Kate e Petruccio assistem calmamente à bagunça alheia, que está centrada no casamento de Bianca, 

uma espécie de Helena cercada de pretendentes. As duas tramas se interpolam, ao modo barroco de 

casamentos múltiplos, onde um deslize pode pôr tudo a perder. Mas acontece um paradoxo, ao se 

notar a megera Kate e o excêntrico Petruccio como um casal harmonioso ao lado dos “normais” em 

confusão. É um tipo de reviravolta de papéis sociais, um efeito cômico clássico, quando o louco é o 

sensato, ou o medroso é o valente.     

  Daí decorre o problema principal da recepção crítica desse texto, que é o monólogo final 

de Kate. Talvez, a tendência excessiva para análise se dê ao fato de que em outras obras, 

Shakespeare foi onde ninguém mais foi no retrato da humanidade, daí tudo que ele escreveu é 

levado extremamente a sério, mesmo quando seu propósito principal era fazer rir. Isso posto, 

Megera domada pode ser vista também como uma comédia romântica, pois o casal Petruccio e Kate 

combina bem por ambos serem brutos e manipuladores. Nesse aspecto, Shakespeare também 

inovou por não ter um casal de apaixonados com dois seres perfeitos, dois ideais de bondade e 

abnegação. Bianca, a irmã boazinha de Kate, é um personagem de bem menor interesse. O que 

realmente nos encanta é a fúria de Kate, e a exuberância de Petruccio. Mas ambos os traços de 

caráter são exagerados, caricaturais, estando longe de um estudo psicológico. Além disso, o 

monólogo final de Kate, com um exagero caricatural de submissão, pode ser entendido como um 



105 

 

jogo de Kate para manipular Petruccio, que ao escutar aquele rol de bobagens, termina por estar na 

mão dela. Nessa leitura, a megera domada é Petruccio. Também é cômico um personagem caricato 

terminar com uma lição de moral. É uma falsa aula, e o ridículo seria alguém adotar aqueles 

preceitos. Ao final do enredo, não se sabe quem tem poder sobre quem, e Shakespeare nos deixa 

mais uma vez cheios de pergunta ao final de um espetáculo.  

 

 A ópera, o desenvolvimento da commedia dell’arte e os compositores comediógrafos 

 

  A commedia dell’arte exerceu um grande impacto no desenvolvimento da ópera como 

gênero de Artes Cênicas. A área do estudo acadêmico de Artes Cênicas no Brasil, por motivos bem 

compreensíveis, reserva pouco espaço para o estudo da ópera, que tende a ser mais abordada a partir 

dos estudos musicais, por seu legado no desenvolvimento da assim chamada música clássica, 

incluindo questões formais como a forma sonata e até a dissolução da tonicidade na virada do 

século XIX ao XX. Mas apesar da ópera ser inegavelmente uma forma de Artes Cênicas, acredito 

que é errado entender a ópera literalmente como teatro. Tantas encenações operísticas falharam ao 

pensar no cantor de ópera como ator, não entendendo a especificidade dessa arte. Tomar a ópera por 

teatro é o mesmo que considerar duas pessoas exatamente a mesma coisa, por ambas serem 

portadoras dum nariz.  

 No entanto, o teatro do século XX talvez não seria o mesmo sem a influência de Wagner, 

com sua busca por uma espiritualidade em cena, que reverbera em várias correntes do teatro 

contemporâneo. Para realmente se compreender Artaud, deve se escutar e ler o Parsifal, uma ópera 

que pretende promover uma experiência transcendental. Além disso, o gênero operístico é baseado 

numa mistura de gêneros, sendo como a commedia dell’arte, uma arte interdisciplinar antes que a 

palavra fosse inventada. A criação da ópera foi uma pesquisa de vanguarda em Artes Cênicas, que 

paradoxalmente deu errado. Deu errado em relação ao intuito inicial de recriar a tragédia ática, mas 

deu certo no desenvolvimento de uma nova forma de encenar a voz humana, e só foi possível 

devido ao espírito renascentista que produzia escultores sonetistas, filósofos dramaturgos, além do 

fato que mais me chamou a atenção, uma tradição de compositores comediógrafos que traduz a 

riqueza intelectual do período do surgimento da commedia dell’arte.  

 Por outro lado, devo defender a ideia de que a escrita de libretos, ou seja o drama no 

qual se baseia a música de uma ópera, que os libretos também são objeto de estudo da dramaturgia. 

Mas seria uma dramaturgia de caráter funcional, como o roteiro do audiovisual, ou, como já vimos, 



106 

 

o canovaccio para servir de base aos improvisos de uma companhia. Por ser uma dramaturgia com 

menos lugar de destaque que uma tragédia, o libreto não pode por isso ser considerado menor, e 

pelo contrário, valorizado por ser um exemplo onde o drama serve a um outro propósito, numa 

função técnica similar à de outras profissões da cena, como a iluminação, o figurino e assim por 

diante.  

 Assim sendo, para entender as ligações entre a commedia dell’arte e a ópera, é só 

observar um fato na biografia de um dos pioneiros do gênero. O compositor italiano Claudio 

Monteverdi (1567-1643), quando estava para estrear sua ópera Arianna (obra da qual só restam 

alguns trechos) em 1608, teve que lidar com uma situação trágica.70 A soprano do papel título, 

Caterina Martinelli71 , faleceu a poucos dias da estreia. A substituta que aprendeu o papel em 

pouquíssimo tempo se chamava Virginia Andreini, esposa de Giambattista Andreini, e estrela da 

companhia I Fedeli, onde atuava com o nome de Florinda. Ora, antes de existir a profissão de 

cantora de ópera, os criadores do gênero, entre os quais o mais brilhante era Monteverdi, tiveram 

que se voltar para as mulheres que já dominavam bem a arte de atuar e de cantar em cena.   

 Nesse evento específico os artistas que criaram a ópera italiana e a commedia dell’arte 

trabalharam em conjunto, pois a fronteira entre os dois gêneros não era clara como hoje entendemos. 

Os compositores e poetas orbitavam as cortes que promoviam as artes, onde também se 

apresentavam os atores. Daí que muitos exerciam dupla função, ou faziam mesmo um revezamento 

de apresentações em ocasiões festivas, como casamentos. Portanto não é à toa que um dos 

testemunhos mais antigos da commedia dell’arte fora da Itália72, além do canovaccio mais antigo 

que se tem notícia, seja uma “commedia all’improviso alla italiana” encenada pelo compositor 

belga Orlando di Lasso em Munique, 1568. O Duque Albrecht V organizou festividades para o 

casamento de seu filho, e pediu uma apresentação teatral que ficou ao encargo dos músicos. 

Orlando di Lasso interpretou a máscara de Pantalone. Temos o registro desse evento a partir das 

memórias de Massimo Troiano, que também era músico. Isso acontece trinta anos antes dos triunfos 

dos I gelosi na França, e demonstra um nível de amadurecimento já avançado no gênero, sendo já 

um produto de exportação italiano.  

 Ora, Orlando di Lasso é lembrado sobretudo por sua obra musical, sendo um dos 

compositores mais importantes desse período. Mas se hoje o vemos como um compositor, não 

                                                
70 PIRROTA, 1955, p. 317 

71 Sem parentesco com o Arlequim Tristano Martinelli. Caterina era de Roma, morreu aos 19 anos, morava com a 

família de Monteverdi, de quem era aluna (GORDON, 2004).  

72 BERTHOLD, 2003, p. 357 



107 

 

damos tanta atenção ao fato de que ele era acima de tudo um cantor profissional, e assim deveria ser 

uma espécie de show man que estaria pronto para também preparar uma apresentação teatral. Não 

há como saber se a apresentação que eles fizeram em Munique foi de caráter amadorístico, e se 

aproveitaram do fato dos alemães ainda não terem sido expostos ao trabalho das companhias 

teatrais. Talvez foi apenas um grupo de músicos profissionais brincando de commedia all’improviso 

lembrando-se do que viram anos antes na Itália. E certamente devem ter feito um espetáculo 

musical, com canções e madrigais para aproveitar suas habilidades.  

 Porém, essa polivalência de Lasso está longe de ser um ponto fora da curva. Houve de 

fato uma longa tradição que atravessou os séculos XVI e XVII em que compositores também 

escreviam, encenavam e improvisavam comédias teatrais. A razão disso deve remontar a ideia do 

homem renascentista, cujo exemplo são os tantos campos de interesse de um Leonardo da Vinci. 

Mas talvez por uma tradição paroquial de Veneza, seguidamente vemos compositores que se 

dedicavam à comédia especificamente, e não a outras formas de arte. Desde o início do século XVI, 

há registro de um frade organista da igreja de San Marco de Veneza que escrevia comédias, 

chamado Giovanni Armonio.  

 No influente artigo de Nino Pirrota sobre as conexões entre ópera e commedia dell’arte 

(1955, p. 307-16) aparece uma lista de grandes compositores italianos que sucederam Armonio no 

posto de organista da San Marco, e que em sua maioria mantiveram a tradição do humor. Entre eles 

se destaca Girolamo Parabosco, que inclusive convivia com o meio teatral da época, e era amigo de 

Antonio Calmo, tido como o criador da máscara do Pantaleão. O contato entre músicos e atores 

levou mesmo a criação de um gênero novo, a comédia madrigalesca, uma comédia intermeada por 

madrigais humorísticos. Os dois compositores que se notabilizaram por suas obras nesse estilo são 

Orazio Vecchi e Adriano Banchieri (que também escrevia comédias no estrito senso da palavra). 

Dessas obras, que são um misto de comédia e música, se destaca a Barca di Venezia per Padova de 

Banchieri, publicada em 1605, que ainda é regularmente cantada e gravada.  

  Ao se analisar a música da Banchieri, podemos até inferir qual seria o estilo musical 

adotado pelos comici. O compositor faz uma distinção entre madrigais a cinco vozes, uma forma 

musical mais complexa em termos de contrapontísticos, em oposição à canzonetta a três vozes, um 

estilo mais popular e homofônico, como era cantado nas ruas de Nápoles e Veneza. Essa distinção 

técnica faz sentido numa perspectiva teatral, porque a cinco vozes é mais difícil entender o texto, 

que se perde na elaboração do contraponto. Já numa canção a três vozes é mais fácil distinguir as 

piadas ou declarações de amor. Ora, a crescente teatralização da música de período parece anteceder 



108 

 

e justificar o surgimento da ópera. Também a musicalidade das companhias de commedia dell’arte 

parecem apontar ao surgimento de novo estilo de teatro musical, como que um sinal dos tempos.  

 Mesmo na obra musical posterior de Monteverdi, depois do surgimento da ópera como 

gênero, temos madrigais cada vez mais cênicos, como que pedindo para serem cantados com 

máscaras. Foi um período que teve uma música bastante cênica, e um teatro bastante musical. Além 

disso, a ópera só foi possível com o gradual declínio da música contrapontística e o fortalecimento 

da melodia acompanhada. Ora, claro que a commedia dell’arte se beneficiaria desse novo estilo 

musical, que veio a ser conhecido como a música do período barroco.  

 Outro fator que irmanou a ópera e a commedia dell’arte foi a formação de público e de 

um cenário profissional de teatros e companhias. Pirrota (1955, p.315) aponta para o exagero que se 

faz em relação ao surgimento erudito da ópera. Desde o início a ópera também foi entretenimento. 

Se no senso comum vemos a ópera como fruto das pesquisas de doutores renascentistas como o pai 

de Galileu, Vicenzo Galilei, e a commedia dell’arte como criação de bufões de feira, os registros 

históricos apontam primeiro para fato de que os mesmos nobres que contratavam os comici, 

financiavam as óperas, e em seguida, os dois gêneros disputaram por espaço em teatros abertos ao 

público geral, e adotaram o mesmo modus operandi, com companhias itinerantes.  

 A diferença era que a maioria dos comici vinham de Veneza, e os primeiros grupos de 

ópera saíam de Roma, para se estabelecerem em Veneza a partir de 1637 (WILBOURNE, p. 6, 

2016). Do mesmo modo, era comum disputarem estrelas, pois não foi somente Virginia Andreini 

que cantou ópera, sendo comum que outras prima-donas da commedia dell’arte migrassem para 

ópera. Como duas manifestações artísticas da Era Moderna, ambas ajudaram no surgimento do que 

viria a ser uma cena teatral urbana, com bilheteria, crescente tecnologia de cenários e disputa por 

público. Portanto, não é de se estranhar que tanto a commedia dell’arte quanto a ópera tenham já 

sido vistas como formas dramáticas “menos complexas” e até mesmo demagogas. Talvez essas 

críticas fossem fruto da ampla popularidade que os dois novos gêneros gozaram, eclipsando a 

tragédia neoclássica, ou outras tentativas de se fazer teatro “sério”.     

 Com o passar do tempo, a ópera e a commedia dell’arte seguiram caminhos divergentes. 

A ópera alcançou seu auge de popularidade no século XIX, justo quando a commedia dell’arte 

esteve em seu momento de maior ocaso por razões que apresentei no capítulo primeiro. Mas com o 

interesse nostálgico pela commedia sendo reascendido no período do Romantismo, por obra de 

autores como o filho de Georges Sand, Maurice, as máscaras foram reaparecendo mais como signo 



109 

 

de um passado de alegria, como adereço de carnaval, e como tema de obras musicais, a exemplo do 

Carnaval de Schumann para piano solo.  

 E das óperas que seguem no repertório lírico, a que melhor representa o mito da 

commedia dell’arte é a ópera em dois atos I pagliacci de Ruggiero Leoncavallo (1858-1919), com 

libreto também de Leoncavallo. A estreia foi 1892, com Arturo Toscanini na regência no Teatro dal 

Verme, Milão. A ação se passa entre os anos de 1865-1870, na Festa de Nossa Senhora da Assunção, 

na cidadezinha de Montalto, Calábria.73 Nessa obra ocorre um paradoxo interessante. Se por um 

lado é uma obra de extremo romantismo, de uma passionalidade trágica, sem nenhum momento de 

comicidade, acontece também um retrato realista do que seria uma companhia itinerante de comici 

em seu estado mais miserável, como Leoncavallo viu em sua infância na região da Calábria. Dessa 

forma temos um testemunho do que seria a permanência do gênero em seu estado mais próximo de 

uma arte folclórica, mesmo que através de um retrato tão exagerado quanto oferece uma ópera.   

 E a imagem que vemos é de um enorme pathos, como está exemplificado na ária para 

tenor Vesti la giubba, que leva a voz humana aos seus maiores extremos técnicos. Leoncavallo usou 

a dificuldade técnica do canto para levar o corpo do tenor ao limite, e assim extrair uma emoção 

verdadeira de desespero. Trata-se de uma ária tão conhecida que já foi trilha de cinema, como no 

filme de Brian de Palma Os intocáveis de 1987. A ária se apoia no mito do palhaço triste, que deve 

fazer rir, mas sofre por dentro. Esse tema é antigo e figura até numa anedota que se contava sobre o 

grande arlequim Domenique Biancolelli (1636-1688), que certa feita, estando deprimido foi ao 

médico. Este o aconselhou, para se alegrar, a ir assistir no teatro o grande Domenique. Ao que o ator 

respondeu, “mas que posso fazer, doutor, se eu sou o grande Domenique?”. Parte da graça se deve 

ao fato de que Domenique era famoso com a meia-máscara, e sem ela não seria reconhecido por um 

médico que era seu fã.  

 O caráter trágico da personalidade do comediante é também alimentado pelas misérias 

humanas que fazem rir. Também, porque um palhaço está o tempo todo sendo vítima do público, 

está sempre se diminuindo em frente dos outros. Faz sentido então que a ária de tenor mais trágica 

que se possa escutar, é cantada por um tenor que durante a cena enfarinha o rosto, para entrar em 

cena como Pagliaccio. A oposição então se estabelece entre o sofrimento humano do artista, que 

está se maquiando para alegrar uma aldeia pobre da Calábria, também repleta de tristezas 

individuais.  

                                                
73 KOBBÉ, Ed. HAREWOOD, 1987, p. 549 



110 

 

 A pobreza da companhia descrita por Leoncavallo poderia figurar em um filme do 

neorrealismo italiano, como no filme de Fellini La strada. Ou representa o que seria uma tradição 

de teatro itinerante quase anônima, como a da família de Franca Rame, esposa de Dario Fo, e 

coautora de vários de seus trabalhos. Quanto à descrição social de seus personagens, em I pagliacci, 

compositor não é nada romântico, e sua visão é bastante crua, até mesmo derrisória. Ele poderia 

mesmo estar se espelhando, em suas dificuldades para se estabelecer como artista, portanto diz 

muito o fato do cenário escolhido ser sua cidade natal.   

 Leoncavallo, após o sucesso estrondoso da ópera, foi acusado de plágio pelo poeta 

Catulle Mendès, dizendo que ele teria retirado a trama de La femme de Tabarin.74 Por esse motivo 

ficamos sabendo, devido ao processo judicial que se seguiu, que Leoncavallo vira essa história 

acontecer em Montalto, quando um ator matou a esposa em cena. E ainda por cima o juiz que 

julgou o caso era o pai de Leoncavallo, o que deve ter tornado o caso uma reminiscência familiar. 

Mendès aceitou a explicação, num caso onde a vida imitou a arte. A sinceridade de Leoncavallo é 

sinal de sua filiação à vertente operística do verismo, que como o próprio nome diz, procurava mais 

realismo na ópera. Realismo este limitado à condição inerente da ópera, que traz consigo uma forte 

teatralidade, onde os personagens cantam em vez de falar. Se em outros momentos a ópera, como a 

tragédia, encenava enredos míticos, de reis e deuses, nessa obra o autor trouxe o tema para o mais 

próximo de si, e como os naturalistas fizeram no drama, retratou a classe social que não se via sobre 

o palco.   

 Se Leoncavallo estava tentando ser realista, o que escutamos é a música do romantismo 

tardio, e o cômico Pagliaccio retratado com um bruto violento, sem humor e nenhuma leveza. Os 

únicos momentos de alegria se dão na cena inicial, com a chegada da trupe e o alvoroço da 

cidadezinha, mas já aí temos os primeiros indícios de violência, quando o protagonista responde às 

provocações dos habitantes locais, encantados com a beleza de sua esposa, ao que ele responde que 

é corno em cena e não na vida real. Seu caráter violento se revela na ameaça que faz, além de ser 

um momento onde ele sai do personagem alegre do palhaço. E no segundo ato há um breve trecho 

onde se vê a companhia em cena, com uma serenata do Arlequim (que é um papel menor), para em 

seguida a tragédia irromper na comédia.  

 Após o crime em cena, a ópera é encerrada com uma réplica falada, que chama a atenção 

por ser a única fala “não cantada” da obra, justo no final, como que rompendo o encanto do gênero.  

A fala era originalmente dita por Tonio, papel de barítono, mas que tradicionalmente foi adotada 

                                                
74 Idem, p. 554 



111 

 

pelos tenores protagonistas.  O que se diz é “La commedia è finita”, ou seja “a comédia terminou”. 

É uma fala com grande teor de subtexto, primeiro porque é a última fala, sinalizando tanto o final da 

ópera, quando da peça dentro da peça. E, também, porque se refere ao fim da alegria da comédia e a 

aceitação de um final trágico. Também pode ser lida como o anúncio do fim da ilusão, de que o 

horror da vida irrompeu no palco e não há ponto de retorno.   

 O fascínio que essa ópera exerce desde sua estreia até hoje se deve a um grande jogo 

meta-teatral, mistura de gêneros e, claro, inesquecíveis melodias italianas que ficam no ouvido. 

Como obra cênica, não poderia estar mais distante do espírito original da commedia dell’arte. 

Porém, foi a ópera que soube acessar o mito do gênero teatral de modo mais memorável. Foi uma 

releitura que apresentou algo radicalmente novo, invertendo o sinal do humor para atingir uma 

tragicidade impactante. Para isso certamente contribui a música brilhante de Leoncavallo, que não 

teria o mesmo sucesso em seu trabalho posterior. A ópera em questão é um desses casos de one-hit 

wonder, em que alguém acerta demais no alvo e depois não tem a mesma sorte.  

 O motivo disso seria talvez por se tratar de uma obra tão pessoal, ligada a uma memória 

de infância. Ou devido a uma forte competição no período pós-verdiano que viu tantos 

compositores de talento, incluindo o brasileiro Carlos Gomes. Poucas formas de arte são tão 

problemáticas quanto a ópera. Nela tudo parece conduzir ao fracasso. As vozes são levadas ao 

limite, o enredo tende a ser inverossímil, e a complexidade dos fatores envolvidos, faz com que 

tudo, por um detalhe, venha abaixo. Por esse motivo, uma obra tão bem lograda como I pagliacci 

parece ser em si mesma um milagre.   

 A commedia dell’arte apareceu em demais óperas, não de modo tão central como em I 

pagliacci, mas de caráter referencial ou em adaptações. Como na Ariadne auf Naxos (com duas 

versões de 1912 e 1916) de Richard Strauss, com libreto de Hofmannsthal, inicialmente baseado em 

Molière, onde aparece uma trupe de máscaras. A trama se desenvolve na oposição tragédia - 

comédia para se contar a mesma história. Mais uma vez a commedia dell’arte está envolvida numa 

ideia meta-teatral, ao mesmo tempo uma prática e um símbolo. Houve também a malfadada 

tentativa de Mascagni com Le mascheri em 1902, que apesar de contar com o maior de todos os 

tenores, Enrico Caruso, e o maestro Toscanini na estreia, foi um fracasso e deixou de ser revisitada 

ao longo do tempo.  

 Em Le mascheri o compositor também tentou resgatar a música da opera buffa, que 

como já vimos surgiu dentro dos teatros geridos pelos italianos em Paris, um gênero musical filho 

da commedia dell’arte. Mas foi em vão, o público operístico do tempo, assim como público 



112 

 

posterior, um dos públicos mais furiosos que se tem notícia, diante do qual empalidece a fúria dos 

torcedores de futebol, foi implacável na recepção da obra. Foi, em todo caso, um período de óperas 

nada engraçadas. A comicidade da ópera naquele período só prosperou na opereta, mais leve e de 

vozes mais próprias ao humor. Para quem já escutou Caruso, dá para entender que nenhum lazzo 

seria cômico ao som de seu dramático vozeirão.  

 Já a Turandot de Puccini, um sucesso que perdura até hoje, mesmo sendo baseada 

diretamente em Gozzi, a presença da commedia dell’arte foi excluída, tendo as máscaras de 

Pantalone, Truffaldino e Brighella substituídas por um trio cômico de mandarins, nomeadas sem 

muita inspiração com os nomes de Ping, Pong e Pang. O duo de libretistas Adami e Simoni talvez 

procuraram uma desajeitada forma de conferir cor local a obra, ou quiseram afastar o que seria a 

presença absurda de comicidade italiana no cenário que se passa em Pequim. Mesmo para um 

gênero habituado ao irrealismo, como é a ópera, onde se canta lindamente depois de cena com 

esfaqueamento, ou estrangulamento, a presença de máscaras italianas ao serviço do imperador 

chinês foi considerada excessiva.    

 A commedia dell’arte e a ópera são duas invenções italianas, ambas fruto de um período 

de grande riqueza intelectual e de intercâmbio entre as artes. O estudo de um dos gêneros pode 

lançar luz sobre o outro, para entender como as artes da cena se transformam e respondem a 

questões de novos tempos. Também influíram profundamente na maquinaria teatral, na 

profissionalização dos artistas cênicos, na presença definitiva da mulher no palco, além de serem 

um motor na internacionalização da cena, por serem ambas itinerantes e adaptáveis a novos países e 

culturas. Tiveram um legado importante em artes afins, como o balé, a música, e no caso aqui 

estudado, a dramaturgia.  

 

 O sofisticado diálogo de Marivaux com a tradição da commedia dell’arte 

 

 A obra do dramaturgo francês Pierre de Marivaux (1688-1763) é um bom exemplo para 

acompanhar como o gênero estudado foi aos poucos se diluindo na escrita cômica, até se tornar uma 

forma de dramaturgia que pouco se assemelha a escrita dos dramaturgos comici como Barbieri e 

Scala, mas que serve bem para perceber o processo de transição em que alguém com ligação direta 

com os atores italianos foi se afastando até se tornar simplesmente um teatro francês do século 

XVIII. Se Molière e sua dramaturgia é um filho de primeira geração da commedia dell’arte, 

Marivaux já seria como um neto, e a partir daí a herança se torna cada vez mais distante, como 



113 

 

notamos na obra de Beaumarchais, até chegar no teatro cômico francês que reverberaria no nosso 

teatro de Martins Pena em diante.   

 Sábato Magaldi (1989, p. 141), o grande mestre da crítica teatral brasileira, considerava 

que a reputação de Pierre de Marivaux (1688-1763) não estava à altura de sua qualidade artística. 

Para Magaldi, Marivaux foi nada mais nada menos que “um dos mais perfeitos dramaturgos da 

história do teatro”. A própria expressão marivaudage virou sinônimo de um modo superficial de se 

falar sobre o amor, onde tomaram a leveza dos diálogos do autor de modo literal, sem entender o 

jogo teatral que estava proposto. O retrato do autor foi tão preciso, sua sutileza tão bem encenada, 

que grande parte dos leitores desatentos não percebeu que “Marivaux faz a revolução com a leveza 

de quem brinca de roda”, ainda nos dizeres de Magaldi. Essa revolução é tanto metafórica, quanto a 

revolução de fato que se gestava na França do século XVIII, onde autores de aparente civilidade 

aristocrática, como Voltaire, estavam mudando o modo de se pensar das pessoas com uma delicada 

subversão.  

 No caso específico de Marivaux, há mais um caso onde a leveza do comediante não é 

levada a sério. Se é engraçado, não pode ser verdadeiro. Daí que o esmero técnico, o subtexto por 

trás da pretensa superficialidade, o interesse científico pela mente humana, tudo isso passa 

desapercebido sob a distração do humor. Para Berthold (2003, p. 382) Marivaux foi “o primeiro 

especialista na psique feminina”, onde “elementos do nouveau théâtre italien de Luigi Riccoboni 

são refinados para servir aos propósitos de estudos psicológicos sutis”. Riccoboni foi um ator 

italiano que escreveu uma das primeiras histórias da commedia dell’arte, ainda com bastante de 

história oral e que foi determinante no processo em que os franceses continuaram a psicologizar a 

verve do humor italiano, na esteira iniciada por Molière.  

 Em Marivaux, esse caminho se aprofundou até que as inovações introduzidas pelos 

italianos se diluíram no senso comum da escrita cômica, tornando irreconhecível o modelo original, 

mas que abriu a porta a toda uma nova gama de dramaturgia. Scherer (1964, p.9), em sua 

introdução a edição do teatro completo de Marivaux repara no uso que o autor faz de três elementos, 

centrais em sua obra, como objeto e metáfora: o retrato, o espelho e a máscara. Ora, já vimos o 

retrato como motor de tramas de Gozzi, como a máscara oferece possibilidades de troca e demais 

complexidades nas obras até aqui estudadas, e o espelho é a própria metáfora do teatro, o espelho 

do mundo, onde o mundo se perde no sonho, a metáfora imortalizada por Calderón de la Barca em 

La vida es sueño. Quer dizer, a aparente superficialidade do autor é uma ilusão de ótica, urdida de 

modo intencional.  



114 

 

 A comédia em um ato, que deu início ao sucesso de Marivaux se chama Arlequin poli 

par l’amour, que estreou em 17 de outubro de 1720. O título não poderia ser mais sugestivo em 

relação ao seu projeto. O arlequim de Martinelli, que abaixava as calças e atirava ao público 

castanhas escondidas no traseiro, não poderia estar mais distante da realidade social daqueles novos 

tempos. Como sabemos de experiência imediata, a permissividade das eras parece girar na roda da 

fortuna. Então havia espaço para um arlequim que fosse mais polido, que refreasse seu espírito 

selvagem, nascido do humor das praças, para figurar no que é basicamente um drama bucólico, 

praticamente um pastoral. É uma obra que nos lembra o nosso Arcadismo, um mundo muito 

distante da roça verdadeira, que é decorado com árvores rococós e ovelhinhas mansas. 

 O ano da estreia é importante, por que se deu apenas dois anos depois que os italianos 

tiveram permissão de retornar a Paris, em 1718.75 Foram mais de vinte anos de expulsão, que se deu 

em 1697, ora atribuída a uma piada com a amante do rei, ora à competição dos atores franceses. 

Pode-se concluir daí a intenção dos italianos de darem um pouco mais de polidez ao seu arlequim. 

Mesmo assim, como no Ato I Cena I, ainda havia espaço para uma piada de peido, mesmo que em 

sua versão mais delicada, onde Trivelin descreve um “um ronco do baixo ventre” devido à boa 

nutrição do herói. Ora, um arlequim bem nutrido só pode ser uma paródia com a tradição italiana, 

cujo clichê era pôr em cena os servos desesperados por um prato de macarrão.  

 Como se não bastasse, nessa obra figura um arlequim galante, que é objeto do amor, que 

personifica o Amor em sua maior ingenuidade. É nas palavras de Trivelin “um belo imbecil”. Ele 

exerce então a função de innamorato, não servirá a ninguém, nem será o condutor de intrigas em 

serviço de seus amos. Para o público habituado ao arlequim dos velhos tempos, tal transformação 

poderia ser vista tanto como paródia, ou como uma versão nova do personagem. Mesmo assim, a 

máscara ainda se permite a alguns lazzi tradicionais como numa rubrica da Cena II, em que 

Arlequin se distrai catando moscas no ar, com um gato. Mas não deixa de ser um lazzo bonitinho, 

encantador, como um gato de fato. Até a animalidade do personagem, que anteriormente se 

aproximava do macaco, então se refinou em charme felino.  

 Como seus antecessores, Marivaux sempre que podia deixava uma pista que incentiva o 

improviso. A começar pela escolha de escrever em prosa, que com sua naturalidade coloquial 

facilita a vida do improvisador. E sua prosa era escrita sob medida em relação ao seu elenco, dos 

quais se destacavam Silvia e Tommaso Vincentini (1682-1739), em arte Thomassin, cujos trejeitos e 

modos de falar se refletem nos diálogos. Depois, explicitamente escreve no final da Cena II que 

                                                
75 MARIVAUX, 1964, p. 57, nota de Bernard Dort. 



115 

 

Arlequin deve “abrilhantar esta cena com tudo que seu gênio possa lhe fornecer de acordo com o 

tema”. Se vê aí a liberdade condicionada que o dramaturgo oferece ao elenco, tudo, mas desde que 

de acordo com o tema. Também faz uso da habilidade musical e de dança dos atores ao começar a 

Cena III com um número de música, dança e assovio. O lado espetacular do texto não para por aí, 

pois o cenário tem momentos de mágica, com elfos e “efeitos especiais”. Se é show que o público 

gosta, show eles terão.   

 Além disso, uma faceta tradicional da máscara de Arlequim foi mantida: sua tendência a 

ser transparente, a entender tudo de modo literal. No enredo, Arlequim é apresentado como um bom 

selvagem, um bobo incapaz de pensamento abstrato. Mas ao se apaixonar, passa a ter espírito e 

consegue finalmente mentir. Eis a ideia mais interessante de Marivaux, o amor nos faz mais 

inteligentes, mesmo que por bruta necessidade. Longe estão os innamorati imbecilizados de paixão, 

o otimismo iluminista de Marivaux vê o amor como instrumento da razão. O arlequim seria o 

diamante bruto, que é polido pelo amor. O estilo de escrita dessa comédia tem poucos apartes, 

pouca quebra da ilusão dramática, enredando o público em sua ilusão já como a busca de um teatro 

mais realista.  

 No entanto, a última fala é meta-teatral “nous irons nous faire roi quelque part”, (em 

minha tradução livre “nós iremos nos passar por rei em algum lugar”). Arlequim, mesmo em sua 

versão mais polida, não consegue se conter numa única dramaturgia, e anuncia um próximo 

espetáculo, em outro enredo. Ele usa ironicamente o eu majestático, e já anuncia que dali em diante 

não haveria limites para o estrelato dessa máscara: ao longo do século XVIII ele reina absoluto, e 

aparece em todas os cenários e personagens, para se tornar o maior dos símbolos do teatro.  

 Pois se o teatro é a grosso modo visto como uma mentira, como quando as pessoas 

pejorativamente dizem para alguém que mente “pare de fazer teatro”, Arlequim aparece, nessas 

comédias, como alguém incapaz de mentir, sendo ele próprio um ator que finge ser alguém que não 

mente. Ele se torna, assim, um símbolo de honestidade, por ser alguém que finge não mentir, entre 

outros atores que fingem ser pessoas que mentem. O paradoxo de sua condição reconhece que numa 

visão pedestre, tudo que vemos em cena é falso. Mas a resposta a isso é fazer notar que quem está 

em cena ao menos assume seu mundo de ilusão, e a sinceridade suicida do Arlequim denuncia a 

hipocrisia do público.  

 Arlequin poli par l’amour tem um claro subtexto político, mesmo que de ordem bem 

ingênua. Porque há uma reviravolta de poder, sem a reconciliação tradicional do mundo como 

sempre foi, que ocorre em grande parte da dramaturgia antiga. Quando após todas as vicissitudes 



116 

 

passadas pelos personagens conduz a um desfecho, numa visão mais conservadora de mundo, chega 

um rei ou um deus e coloca as coisas em ordem. Mas nessa comédia, o mundo termina 

transformado, mesmo que na redoma ingênua do conto de fadas. Eis a revolução silenciosa de 

Marivaux, ele propõe a possiblidade de mudança, e mal prestamos atenção.  

 Ele escreveria após o sucesso de Arlequin poli par l’amour dezenas de comédias para os 

italianos, que estrearam a que é considerada sua obra-prima, Les fausses confidences. Com o passar 

do tempo suas obras passaram a ser encenadas na prestigiosa Comédie-Française, onde ocorreu um 

fato interessante na montagem de 1793, já após o falecimento do autor. O onipresente Arlequim que 

também consta como personagem secundário em Les fausse confidendes foi patrioticamente 

rebatizado como Lubin76. Essa mudança tem um caráter histórico interessante, no qual se retira os 

vestígios do que era uma obra com conexões italianas, para que a posteridade concluísse o processo 

de afrancesamento. Foi uma nova expulsão, dessa vez de caráter editorial. A tentativa foi em vão, e 

nas edições recentes e montagens, Arlequim teimosamente retornou.   

 Nessa comédia, novamente Arlequim entende tudo de modo literal. Por exemplo no Ato 

I Cena VIII, ao escutar Araminte dizendo “eu vos dou a ele”, Arlequim pergunta “Então minha 

pessoa não me pertence mais?”. Além de ser uma piada ingênua, nela também se nota um lampejo 

de Iluminismo, onde o servo questiona o fato absurdo de não ser dono de si mesmo. Mas se na 

comédia anterior ele era a estrela, em Les fausses confidences, ele é apenas um alívio cômico. Trata-

se de uma peça de teatro francesa com um tempero de humor italiano. Mas nesse tempo a presença 

de Arlequim no Dramatis Personae já era quase uma estrutura teatral que exercia função de 

marcador, como as rubricas e diálogos. Se é teatro, tem que haver um arlequim em cena.  

 Mas se essa tradição se manteve, talvez por deferência ao velho Thomassin, o enredo de 

Les Fausses Confindences se configura como uma crítica, ou resposta irônica do enredo usual dos 

canovacci. Não há a figura de repressão paterna, um Graziano ou Pantalone, e somente uma mãe 

ranzinza na figura de Madame Argante. Mas o poder em realidade está nas mãos de Araminte, a 

herdeira cujo amor é disputado. Seria inimaginável um enredo dos I gelosi em que a jovem Isabella 

ou Flavia tivesse poder de decidir com quem se casaria. Além disso, as maquinações do empregado 

Dubois só atrapalham a conclusão da história de amor, acabando por fazer com que o honesto 

amante Dorante seja tido como vilão.  

 A ideia por trás de Les fausses confidences se baseia num jogo de duplos, onde reverbera 

a máscara, o espelho e o retrato, em suas conotações sociais. Essa dualidade se anuncia no próprio 

                                                
76 Idem, p. 447 nota de Bernard Dort 



117 

 

título, com o oxímoro de “falsa confidência”, traindo o interesse milenar do drama por essa figura 

de linguagem. Tantos dramas fundamentais são baseados num oxímoro: “alguém espera quem não 

chega” de Esperando Godot, a “vingança que não se decide” de Hamlet e o “detetive é culpado” de 

Édipo Rei. Em Marivaux, a boa intenção da confidência se apresenta como um empecilho à 

felicidade.  

 Desse modo, o honesto se passa por desonesto, preparando o prazer que finalmente o 

público sente em descobrir que o vilão era na verdade o mocinho. Esse mesmo expediente é usado 

pelo diretor inglês Hitchcock no filme Suspicion (1941) em que a construção dramática pende tanto 

para o lado da vilania, que ao final ficamos desapontados de saber que o galã Cary Grant foi 

injustamente suspeitado. Nos dois casos, do filme e da comédia, é necessário estabelecer um difícil 

equilíbrio de suspeitas e desanuviamentos, onde a simpatia do público fica na balança.  

 Arlequim, sempre muito exagerado, tem rompantes de lágrima fugindo ao decoro dos 

demais personagens. E termina a peça com uma fala meta-teatral, na qual diz que o texto será 

vítima de muitas cópias, com a réplica “l’original nous en fournira bien d’autre copies”, que quer 

dizer “o original nos fornecerá muitas outras cópias”. Em realidade, trata-se mais de uma piscadela 

para o público, do que de uma quebra completa. Por um lado, ele responde a fala anterior de Dubois, 

e por outro está prenunciando os plágios que a comédia sofrerá. Como sempre, ele não consegue se 

manter entre as quatro paredes, e fala pela voz do autor, consciente de seu sucesso.    

 Mais que somente influenciado pela commedia dell’arte, Marivaux dialoga ironicamente 

com a tradição italiana que o precedeu, perguntando “e se as manipulações dos servos fossem 

inúteis?”, “se a realidade do amor for muito mais potente que os estratagemas?”. Como Molière, 

Marivaux notou que o modo simples com que os italianos encenavam o amor dava o ensejo para se 

propor perguntas que até então não tinham sido postas. Certamente este diálogo não seria tão 

interessante sem a base erigida pela tradição italiana, mas como em toda dramaturgia que se preze, a 

importância não está na resposta correta, e sim na pergunta certa a se fazer.  

 

 Dario Fo e a dialética de uma nova commedia dell’arte 

 

 Dario Fo (1926-2016) foi um artista da cena que demonstrou um modo criativo de 

estudar a commedia dell’arte, e assim, indiretamente também contribui com a maneira de entender 

o teatro do passado, que norteia este trabalho de pesquisa. Dario Fo pode ser visto como um mau 

acadêmico, mas um artista que lê a História do jeito certo para quem se dispõe a fazer algo novo. É 



118 

 

o mesmo que se vê no modo como Brecht leu Gozzi, como Suassuna leu Goldoni, talvez com pouca 

exatidão, mas com criatividade de sobra. É difícil nomear esse método de apropriação, que seria na 

verdade a boa e velha curiosidade intelectual de fazer misturas até então não imaginadas. 

 Ao se falar em commedia dell’arte no século XX, é impossível deixar de lado a 

inspiradora obra teatral de Dario Fo (1926-2016), ganhador do Prêmio Nobel de Literatura em 1997, 

sendo provavelmente o único ator que tenha sido laureado, em se desconsiderando a breve carreira 

cinematográfica de Bob Dylan. Pois até o prêmio ser concedido a Dylan, Fo era o ganhador mais 

improvável, pois apesar de ser um literato, ele teve uma trajetória distante do modelo típico de um 

profissional das Letras, com seu usual lugar na literatura e crítica. Pois em muitos momentos, Fo 

parecia estar realizando um trabalho não muito distante do que os comediantes de stand-up fazem, 

apesar de haver embutido um nível de pesquisa que transcende este gênero. Na minha opinião, 

somente o comediante estadunidense George Carlin (1937-2008) tenha chegado perto de Fo ao 

fazer humor entremeado com questões filosóficas, unindo o fazer rir com o fazer pensar. Foi uma 

pena que Carlin não tenha escrito peças de teatro. 

 Em todo caso, Dario Fo, além de ator, dramaturgo e pesquisador da história do teatro, até 

o fim da vida foi um comediante no mais puro senso da palavra, e se quisesse, poderia ter feito uma 

carreira somente com o microfone na mão. Pois o humor sempre foi o seu mais efetivo instrumento, 

para fazer troça dos poderosos e dos conservadores. Como Molière e Shakespeare, ele escrevia a 

partir da cena. E para entender sua literatura é necessário entender sua prática cênica. Como bom 

leitor de Marx e Brecht, Dario Fo certamente foi exposto ao pensamento hegeliano, e foi assim, 

com essa perspectiva histórica em mente, que ele estabeleceu um resgate dialético da história da 

commedia dell’arte. Dessa forma, o que ele apresentou em cena era uma paradoxal recombinação 

de práticas passadas e presentes. Como historiador do gênero, Fo estava mais interessado em 

descobrir o que aproveitar, do que discutir questões filológicas. Mas importante para ele não era o 

que os comici faziam naquele tempo, e sim, o que podemos fazer agora.  

 No entanto, ele também se embatia contra os clichês que rondam a commedia dell’arte, 

ao defender que a máscara não era imprescindível: 

      

Houve críticos que, da primeira vez que apareci assim, se puseram quase a gritar escandalizados: “Ele 

está sem máscara!”. Não sabendo eles próprios que o primeiro Arlequim não usava absolutamente a 



119 

 

máscara, mas uma maquiagem mais ou menos igual a esta que vocês estão vendo sobre o meu rosto.77 

(FO, 2006, p.vii, tradução minha)  

 

 Também não aceitava a visão que entendia os comici como parte exclusiva de uma 

cultura oral, que não leva em conta a patente formação intelectual dos criadores do gênero. Sobre a 

formação dos atores, Fo escreveu:  

 

Nesse ponto é necessário enfrentar um lugar comum da baixa cultura, que continua dominante nas 

escolas e universidades, segundo os quais os comici dell’arte fossem em grande parte uns ingênuos de 
extraordinária genialidade, mas inexistentes no plano da cultura e das consciências civis. Se trata de 

um erro monumental. A companhia na qual se apresentava Tristano Martinelli era composta por um 

alto percentual daqueles que hoje chamaríamos de intelectuais. O capocomico demonstrava uma 

grande preparação humanística e científica. O próprio Martinelli podia se gabar de estudos jurídicos e 

um notável conhecimento dos clássicos. (FO, 2006, p. viii, tradução minha).78  

 

 O interessante é que essas duas citações não estão em um trabalho acadêmico de Fo, e 

sim no Prólogo de uma comédia intitulada Hallequin – Harlekin – Arlekin – Arlecchino, que foi 

estreada em 18 de outubro de 1985, para celebrar os quatrocentos anos do nascimento da máscara, 

por obra de Martinelli, ao menos pelo que se sabe até aqui. Nessa escrita de Fo se nota como ele 

mescla teatro com um tom de sala de aula. Ele mesclava suas descobertas de pesquisa dentro da 

dramaturgia, não muito distante das aulas-show de Suassuna, ou na ideia de Brecht de transformar a 

dramaturgia num momento de aprendizado.  

 O resultado impresso em livro é um registro de improvisos, onde Fo propõe inicialmente 

um enredo onde figuram apenas zanni, deixando de lado as máscaras de status elevado. O enredo só 

aparece de maneira narrada por Marcolfa, uma serva, e desse modo os personagens de baixo status 

observam a trama dos personagens principais da história, que estão fora de cena. Nessa escolha do 

autor temos evidentemente uma escolha política, ele prefere estar com a turma dos oprimidos, e 

sabe que nesse lugar tudo será mais engraçado e interessante.  

 A trama é construída a partir de um expediente tradicional, em que os zanni consertam o 

teatro, e o espetáculo nunca começa. A espera por um espetáculo começar, onde os problemas vão 

                                                
77 No original: “"Ci sono stati dei critici che, la prima volta che sono apparso così, si sono messi quasi a urlare 

scandalizzati: "Non ha la maschera!" Non sapendo essi stessi che il primo Arlecchino non portava assolutamente la 

maschera, ma un maquillage più o meno simile a questo che vedete sulla la mia faccia".  
  

78 No original: “A questo punto è d'obbligo affrontare un luogo comune di bassa cultura che continua a dominare nei 

licei e nelle università, cioè quello secondo cui i comici dell'arte fossero in gran parte dei naifs di straordinaria genialità, 
ma inesistenti sul piano della cultura e della coscienza civile. Si tratta di un errore madornale. La compagnia in cui si 

esibiva Tristano Martinelli era composta per un'alta percentuale da quelli che oggi chiameremmo intellettuali. Il 

capomico dimostrava una grande preparazione umanistica e scientifica. Lo stesso Martinelli poteva vantare studi di 

legge e una notevola  conoscenza dei classici.” 



120 

 

se avolumando, ou a história centrada nas dificuldades do ensaio, como no Il teatro comico de 

Goldoni, é um recurso que promove a discussão do que é o teatro, e também uma forma de se armar 

toda espécie de confusões. Durante isso, Marcolfa é encarregada pelo capocomico de dizer o 

prólogo. O capocomico, ao contrário dos zanni, fala no italiano tido como correto, em oposição às 

línguas regionais dos servos. Fo certamente se interessava pelo conflito de classes incrustado na 

própria linguagem da commedia dell’arte, e demonstrava um domínio impressionante de idiomas 

muitas vezes em via de extinção. Grande parte dessa riqueza se perde na tradução, mas daí nasce a 

possibilidade de arte da mímica explicar os sentidos das palavras para quem não as compreende. E 

somente como bufão, Fo já teria uma carreira excepcional.  

 A versão em livro de Arlecchino tem sabor de transcrição, pois registra situações 

tipicamente improvisadas, falas direcionadas ao público, como as que são direcionadas a pessoas 

atrasadas. Lembra a prática da grande dama da comédia brasileira Dercy Gonçalves (1907-2008), 

que chegava a pedir que alguém chegasse atrasado, pois parte do espetáculo era escutar Dercy 

imprecando as maiores barbaridades contra os inoportunos que entram depois do espetáculo 

iniciado. Há também no texto de Arlecchino grandes monólogos para Franca Rame, que fazia o 

papel de Marcolfa, e para o Arlecchino de Fo, trechos que lembram o estilo de stand-up, com piadas 

e temas pré-ensaiados, que podiam ser estendidos e improvisados ao sabor das reações do público.  

 Os dois também fazem uso do poder especial das máscaras de viajarem no tempo e no 

espaço, como os personagens de cartuns. Do mesmo modo que Gozzi coloca suas máscaras em 

Pequim, Fo inicia o espetáculo dando a entender que estamos de volta a 1585, ano de estreia de 

Martinelli, mesmo assim se fala em assuntos contemporâneos. E quando o assunto se esgota, viajam 

de volta no tempo para retomar o assunto da história da commedia dell’arte. Assim, por exemplo 

(FO, 2006, p. 47), Arlecchino comenta decisões do comitê central do partido comunista, e se refere 

a políticos de direita chamando-os de Rambo, personagem de Sylvester Stallone que simboliza a 

mais bruta encarnação da violência capitalista. Tal associação não estaria datada ao se falar da 

política brasileira contemporânea. Mas sempre que o Arlecchino de Fo se perde demais em 

considerações políticas, a Marcolfa de Rame o conduz de volta a 1585.  

 Dessa forma, a dramaturgia assume um caráter de conversa, onde assuntos vão e voltam. 

Como se dá em improvisação, é sempre um triunfo quando um ator consegue finalmente terminar 

algo que introduziu anteriormente, para dar coerência ao espetáculo. Outro recurso que os dois 

utilizaram é o fato do público saber que eles são casados na vida real. Assim, os duelos de 

improviso têm um subtexto de quem presencia as provocações mútuas de um casal. Dá para se 



121 

 

especular se o casal Andreini também não utilizava esse recurso, de colocar em cena a lavação de 

roupa suja. Também acontecem várias considerações meta-teatrais, como quando Arlecchino, 

escandalizado com a brutalidade de Marcolfa, diz "me disseram que era um espetáculo para 

jovens...", onde se dá a reversão de ver um escandalizador escandalizado. 

 A comédia Hallequin – Harlekin – Arlekin – Arlecchino é constituída por uma sequência 

de breves enredos, sem uma história central. Lembra a ideia de fazer uma lista de canovacci, onde 

se improvisa até chegar a um ponto de conclusão, a partir do qual não há mais o que extrair do 

assunto. Numa dessas sessões da comédia, intitulada I Becchini (os coveiros), Fo (2006, p. 81) 

desfia um monólogo filosófico para Arlequim na função de coveiro, onde ele explica a proximidade 

de escatologia (o estudo da alma) e scatologia (o estudo da merda). É um trocadilho tipicamente 

subversivo, sob medida para o ateu Fo colocar um nó na cabeça do público. O cenário do cemitério, 

e a função de coveiro, que remete a famosa cena de Hamlet, se tornou um símbolo do ator em 

função de filósofo. E Arlequim, a máscara que muitas vezes simboliza o próprio teatro, deslocado 

magicamente para a função de coveiro, oferece uma ideia repleta de subtexto. Mesmo assim, ainda 

há espaço para uma piada tópica: ao observar a bagunça que se instaura num funeral, Arlecchino 

comenta: "Pare el Parlamento europeo", (2006, p. 87) traduzindo “parece o Parlamento europeu”. 

Mais uma piada que não envelheceu.   

 A obra de Dario Fo é um exemplo do melhor uso criativo do estudo da commedia 

dell’arte. Ele nunca se propôs a recriar exatamente o que se fazia no passado, como se propõe por 

exemplo os músicos que interpretam a música renascentista com instrumentos de época, que 

defendem a justeza de seu trabalho a partir de pesquisas históricas. Ou como ocorre com gêneros de 

Artes Cênicas que se aferram a uma tradição, como se dá na ópera e no balé. Ora, a Itália é um país 

onde as pessoas se revoltam quando uma receita tradicional não recebe o tipo de queijo exigido pela 

tradição, daí o constante ataque que Fo sofreu daqueles críticos que se ressentiam da ausência da 

máscara. No entanto, mais interessante para Fo era saber o que Arlecchino pensa sobre o cinema de 

hollywood, a política contemporânea, para fazer o teatro e a literatura dos nossos tempos.  

  

 

 

 

 



122 

 

CAPÍTULO VI ANEDOTÁRIO, UMA LISTA DE EXERCÍCIOS DE ESCRITA CRIATIVA 

VOLTADA PARA A COMÉDIA 

 

 

 Vou apresentar uma lista de exercícios de escrita dramática voltados à comédia, a qual 

batizei de Anedotário. Essa lista reflete meu entendimento prático das obras que foram abordadas 

nos capítulos anteriores. Se em muitos momentos discuti temas, questões históricas e políticas sobre 

as comédias, a partir de agora me atenho aos seus componentes estruturais, os truques e falas que 

fazem o público rir. Os exercícios foram elaborados a partir de oficinas de dramaturgia, onde tenho 

por hábito anotar um procedimento de escrita dramática com um exemplo extraído de peças e 

filmes. A lista é destinada a quem quer que tenha vontade de ensinar ou aprender dramaturgia, por 

diversão ou por necessidade profissional. Os exercícios são baseados na Escrita Criativa79, e na 

ideia de que é possível ensinar alguém a escrever, que a escrita não é um dom, e pode ser entendida 

como uma técnica. Os exercícios baseiam-se também em comentários teóricos e, especificamente, 

peças que se relacionam à commedia dell'arte. As estruturas que emergem dessas comédias são 

propícias ao humor, ao conflito dramático, e criação de personagens cômicos. Dessa forma, podem 

estimular novas dramaturgias que não necessariamente se associam à commedia e se desenvolvam 

nas várias direções possíveis do Drama.  

 Chama-se “anedotário” por conter uma lista de ideias que podem inspirar enredos e 

situações humorísticas. A anedota, popularmente conhecida como piada, é uma história breve com 

final surpreendente, e que tem por objetivo fazer o ouvinte rir. Certas pessoas as conseguem contar 

melhor, outros se enganam entregando o desfecho antes, ou não dão detalhes importantes ao longo 

da narração, e estragam o efeito de surpresa final. Só a prática nos ensina a contá-las melhor, depois 

da vergonha de estragar algumas. Tanto é assim, que quem conta piada bem, sabe tornar engraçada 

uma que seja de má qualidade, ou já conhecida do público. E só a experiência de contar piada faz 

com que aquele que é ruim em contar, torne-se um piadista eficiente, que saiba imitar sotaques, e 

não errar no timing da surpresa final. Escrever humor requer a mesma prática, e observação das 

práticas passadas e presentes.  

 É interessante notar que a anedota do tipo tradicional, assim como a velha “roda de piada” 

é um hábito cultural que parece estar em decadência no Brasil. Ainda mais as piadas de assuntos 

como papagaio, português ou demais nacionalidades, que hoje esbarram no que é considerado 

                                                
79A metodologia da Escrita Criativa surgiu no início do século XX e após a Segunda Guerra Mundial, e se espalhou nas 

universidades dos EUA, baseando-se numa nova ideia de Educação (McGURL, 2009). 



123 

 

politicamente correto. A violência do humor pode ferir sentimentos de uma época de sensíveis e 

necessários debates. Além disso, a anedota requer um convívio humano de cadeira em calçada, cada 

vez mais raro. E assim os jovens preferem o humor pulverizado de memes, um humor digital e não 

transmitido oralmente. Talvez se trate apenas de um breve recuo histórico, e no futuro a anedota 

voltará com redobrado vigor. Pois como todo especialista sabe, todas as piadas são velhas. Nós que 

esquecemos delas por um tempo, e rimos quando alguém nos relembra as piadas clássicas. 

 Tive essa experiência ao contar uma piada que considerava velha. Usei-a como exemplo 

de estrutura dramática com twist. Era a piada mais conhecida em minha opinião, a do elefante e a 

formiguinha atravessando o rio. Para meu espanto, nenhum dos jovens e adolescentes que 

participavam da oficina tinham escutado a tal piada, nem outras que contei à guisa de demonstrar 

como somos enganados pela estrutura da narrativa, onde ouvimos uma exposição, personagens, 

conflito e um típico twist final. Como na arte da mágica, somos distraídos para não perceber onde o 

engano está sendo armado para o ouvinte. Por esse viés, uma anedota se aproxima da história de 

mistério, onde pistas são postas em nossa frente, para alimentar nossa curiosidade, e o prazer de ter 

antevisto um final necessário e surpreendente.  

 Por outro lado, os exercícios aqui listados podem ser descritos como uma série de 

truques, os assim chamados coups de théâtre, golpes de teatro, os efeitos que reconhecemos por sua 

recursividade. Quando esses truques são mal utilizados, se transformam em clichês dramáticos. Mas 

apesar de muitas pessoas verem a palavra truque com suspeição, o termo "truque" evita a seriedade 

de quando se fala em estruturas da obra de arte. Um truque é mais fácil de ser adaptado, parodiado, 

ignorado, do que um "princípio", ou mesmo uma "estrutura". Com um truque se brinca, já uma 

estrutura pode impor mais respeito. O objetivo, portanto, desses exercícios, é que dramaturgos 

possam brincar à vontade, sem a necessidade de segui-los à risca.    

 E o fato dessas estruturas serem tão recorrentes, revela parte da predileção dos públicos 

do passado, e quem sabe, do futuro. Mas como qualquer procedimento artístico, dependem de sua 

execução. Quantas vezes rimos de um palhaço no circo apresentando um truque antigo, porém 

realizado com perfeição? Algo simples, como um chapéu que se recusa a permanecer na cabeça, ou 

um tropeção. Certas formas presentes na escrita dramática têm a mesma simplicidade, como um 

trocadilho ou um engano cômico. Quando bem realizadas, não as percebemos como um clichê. Ou 

seja, o truque só é desprezível quando é realizado por mão não treinada. E é o treino, a repetição, 

que faz com que truque clássico seja efetivo.  



124 

 

 Portanto, um dos objetivos dessa lista é proporcionar um jeito de ensinar a escrever 

baseado em jogos, que busque a expressão individual de cada um, e não se baseie somente na 

leitura e compreensão de textos clássicos. “Uma página em branco pode nos aterrorizar; um jogo 

simula a coisa real, ou é um jeito de manter sua mão afiada, quase como praticar escalas”80 

(MORLEY, tradução nossa, p. 13, 2007). Ou seja, esses exercícios podem oferecer a quem faz 

dramaturgia um lugar para se praticar a mão, sem o peso da responsabilidade causada pela página 

em branco.  

 Há quem se julga incapaz de ser engraçado, e imagina que o dom de fazer rir é inato. 

Espero que esses exercícios demonstrem que o humor é também baseado em estruturas 

relativamente estáveis, que desde Aristófanes muitas estruturas cômicas foram reaproveitadas, e que 

ainda rimos das mesmas técnicas e situações. E que o timing do comediógrafo pode ser treinado, 

assim como o do elenco nos ensaios. Os exercícios abaixo podem então servir de inspiração para 

quem não encontrou ainda sua veia cômica na dramaturgia. 

 Por outro lado, para os grupos teatrais que queiram se aprofundar num estudo específico 

da commedia dell’arte, esses exercícios podem ser empregados para criar cenas ou para improvisar; 

nesse caso, pode-se improvisar inicialmente, para depois se escrever, ou fazer o caminho inverso, 

onde se escreve um esboço, que é testado e transformado em cena. De uma forma ou de outra, o 

constante embate com o público é que nos orienta para o que deve ser mantido.  

 Portanto, os exercícios que se seguem se destinam a inspirar quem queira escrever ou 

improvisar commedia dell'arte ou demais formas de teatro cômico. Pode-se escrever sozinho, em 

colaboração, improvisar em grupo, adaptar, ou mesmo criar exercícios para novas necessidades. 

Faço, porém, uma grande ressalva. O humor às vezes pode ser agressivo. Ao se trabalhar em grupo 

é preciso tomar cuidado para não ferir ninguém. Sempre é bom conversar em grupo após cada 

exercício. E caso alguém queria usar suas fragilidades físicas e emocionais para fazer humor, isso 

deve sempre partir dessa pessoa e não dos outros. Assim posto, ofereço essa lista para servir de base 

para novas ideias e textos, que nos façam entender um pouco mais a vida, enquanto rimos.  

   

Agridoce 

Gozzi em Turandot escreve um personagem que fala em verso e outro que fala em prosa. Mesmo 

que o público não note essa diferença, teremos dois personagens em profundo contraste, o que pode 

gerar mais interesse para a cena. Nesse exercício, improvise com um colega uma cena onde alguém 

                                                
80 No original: “A bare page can terrify; a game simulates the real thing, or is a means of keeping your hand in, almost 

like playing scales.” (MORLEY, 2007, p.13).  



125 

 

fala em modo lírico (com rimas ou não) enquanto outro fala em prosa. Um personagem que fala em 

lírica pode aparentar ser mais culto, mais literário, e outro mais cotidiano. Vários efeitos cômicos 

podem surgir, um pode ser pedante e outro burro, um pode ser rico e outro pobre, um pode estar 

perdidamente apaixonado e outro movido por interesse prático. Outro modo de fazer esse exercício 

é com duas duplas de personagens, uma falando por rimas e outro por prosa.  

 

Aiskrologia  

Esta palavra que soa quase como um palavrão, é usada por Tessari (1993) para definir “vulgaridades 

ofensivas”, muito comuns na dramaturgia que se preservou do comici do século XVI. A competição 

de insultos é também um jogo teatral, onde dois improvisadores usam um mote como “você é tão 

burro que...”, onde se compete em exageros, e impossibilidades físicas.  

Esse exercício tem, portanto, duas versões. A primeira é simplesmente trocar insultos com um 

colega, evitando os palavrões já conhecidos. É importante manter o hábito de trocar um abraço ao 

fim do jogo, para aplacar possíveis mágoas. Pode-se também fazer o exercício escrevendo a dois.  

E a outra versão é escrever uma cena estruturada em torno de insultos inventados, ou seja, não vale 

usar um palavrão já conhecido, ou ofensa do repertório comum. Quer dizer, não é permitido usar 

obviedades como “seu filho da p...”, nem “vai tomar no c...”. Um mestre em escrever cenas, onda 

nada acontece a não ser uma sucessão de insultos criativos, era Shakespeare (1955), que em Troilo e 

Créssida, Ato V Cena I, coloca o personagem Tersites insultando Pátroclo chamando-o de “ovo de 

tentilhão, borla da bolsa de um pródigo, miniatura da natureza”, e ouve de volta “saco de fel, 

cachorro disforme, tonel desconjurado”. Já em Rei Lear,  Ato II Cena II, Kent ataca Osvald dizendo 

“fígado cor de lírio, mirador de espelhos, lacaio de três libras...”. Torna-se então um exercício de 

Lírica, ao se inventar as ofensas mais estapafúrdias. Esse exercício pode ser liberador e terapêutico, 

mas é importante manter o cuidado de não passar da linha, e não atacar a aparência ou fragilidade 

alheia. Por isso, quanto mais absurdo, melhor.  

 

Amor jovem 

Um tema recorrente da dramaturgia da commedia dell'arte é o amor entre jovens, que é impedido 

pelos mais velhos, e que recebe apoio dos servos, como define Greene: "O amor espontâneo dos 

Jovens, impedido pelos Velhos, é auxiliado e encorajado pelos Servos". 81  (1977, p.2, tradução 

nossa). Apesar de não ser sempre assim, (às vezes os servos são os que se apaixonam, ou o Capitão), 

                                                
81 No original: "The spontaneous loves of the Young, traversed by the Old, are aided and abetted by the Servants". 

(GREENE, 1977, p. 2) 



126 

 

essa estrutura de enredo se tornou clássica. Há também as variações onde um velho (Pantaleão) e 

um jovem (Flavio) disputam o amor da mesma jovem. Em todos casos vemos o embate entre a vida, 

representada no amor dos jovens, com a morte, simbolizada na decadência física dos velhos. Se o 

amor dos jovens costuma ser retratado como puro, o amor dos velhos aparece como lascivo, ou 

mesmo interesseiro, quando a jovem em questão é uma rica herdeira. 

1- Escreva um resumo para ser escrito ou improvisado, que siga esta proposição: "Os amores do 

Jovens são barrados pelos Velhos, e possibilitados pelos Servos". Caso sentir necessidade, crie uma 

variação do tema. 

2- Escreva uma cena com diálogos onde um servo propõe um estratagema para que dois jovens 

apaixonados se unam de alguma forma, contra a vontade dos mais velhos. 

3 - Escreva uma cena onde um velho ordena um servo a ir buscar uma jovem, e o servo comete um 

erro qualquer que revela a intenção do velho a outra pessoa (outro servo, ou outro jovem). 

Esse exercício não é a princípio para se escrever diálogos, e sim um enredo de comédia. Após o 

desenvolvimento em escrita ou improviso, os diálogos podem ser escritos. Pela questão de ter 

velhos impedindo ao amor dos jovens, e mesmo permitindo ou não um casamento, os enredos se 

passam num passado mítico ou histórico.  

 

Amor não correspondido 

Muitas histórias de comédia são baseadas num amor não correspondido, por exemplo, Pantaleão 

ama Colombina, que não o ama de volta. Colombina ama o Capitão, que não lhe corresponde. Essas 

situações impelem os personagens a criarem estratégias, fazer poções do amor, cantar serenatas, etc. 

Ou seja, um amor não correspondido movimenta o enredo, e dá motivação aos personagens. 

Também, pode ser a força motriz de uma peça inteira, como acontece em As bodas de Fígaro de 

Beaumarchais, onde o Conde Almaviva deseja sua serva Suzanne, motivação que dá razão de ser da 

comédia. Escreva então um breve resumo sobre três personagens, e seus amores não correspondidos. 

Quanto mais proibido, mais impossível, melhor. A partir das complicações desse amor não 

correspondido, decida como a história vai acabar e quem sabe surgirá o esboço de uma comédia 

nova. Uma variação do amor não correspondido é o “amor barrado por uma convenção social”, que 

se percebe com frequência em comédias românticas de Hollywood. Diferenças culturais, distâncias, 

mentiras etc., ou enredos que abordam questões tabu podem servir de mote a um enredo.  

 

 



127 

 

Amor proibido 

Outra possibilidade é desenvolver peças que se estruturam a partir de amantes, onde casais fazem o 

que não devem. Nesse caso a tensão dramática vem por si só, bem como o suspense, onde se espera 

que a qualquer momento alguém seja surpreendido cometendo traição. No caso de uma situação 

com troca de identidades, alguém deverá se manter fiel, mesmo em frente aos avanços de outra 

pessoa que se engana. O perigo do adultério também pode gerar situações onde alguém vê a honra 

ameaçada, como o Ford de As alegres comadres de Windsor de Shakespeare. 

1- Escreva uma cena onde alguém oculta um adultério.   

2- Escreva uma cena onde alguém é descoberto em adultério. 

3- Escreva uma cena onde alguém planeja, seduz, para incorrer em adultério.   

 

Anedota I  

O que esperar de um ator ou atriz de comédia, ou mesmo quem escreve comédias, que não saiba 

contar uma piada? Antes de um ensaio, como aquecimento, faça uma roda de piadas “oficial”, onde 

todos devem contar uma piada. Em caso de fracasso, e ninguém rir, a chance fica para outro dia, ou 

se propõe nova rodada. Entre profissionais, cabe se perguntar analiticamente por que uma piada não 

funcionou. É culpa da má qualidade da piada, ou má interpretação? Outra piada funcionaria, outro 

jeito de contar? Quando o elenco fizer o exercício, é permitido utilizar piadas tradicionais. Já para 

quem escreve, impõe-se a tarefa de escrever novas piadas para serem estreadas a cada jogo.  

 

Anedota II 

A estrutura de muitas piadas é propícia para se escrever uma cena, ou até uma comédia inteira. 

Nesse exercício, pesquise piadas até encontrar uma que possa ser adaptada para uma cena. Quanto 

maior forem as mudanças, em lugar, tempo e personagens, quanto mais a adaptação se distanciar da 

piada original, é melhor, para se evitar que alguém reconheça a fonte. Também, desse modo uma 

piada preconceituosa pode se tornar crítica, e uma piada fraca em certo contexto pode se tornar 

certeira. Talvez uma piada apenas se mostre insuficiente para moldar uma cena, assim é possível 

intercalar várias piadas numa mesma cena em forma de subenredos.  

 

À parte 

O à parte, ou aparte, é um momento onde um personagem se vira e fala com o público, sem que 

outros personagens o escutem. Por mais estranho que pareça para um público contemporâneo, os 



128 

 

personagens das comédias antigas eram submetidos a esses momentos de surdez momentânea. 

Assim, um personagem pode no meio de um diálogo falar mal de outro personagem em cena, pode 

fazer um comentário maldoso, pode externar sua indignação para o público, pode fazer uma piada, e 

ninguém em cena irá escutá-lo. Com a mesma técnica, dois personagens podem ficar em cena sem 

se verem, um procurando pelo outro, falando mal um do outro, para finalmente se encontrarem. 

Também é possível ter um grupo de personagens em oposição a outro grupo de personagens, 

isolados magicamente, o que um grupo conversa o outro não escuta. Ou um grupo de personagens 

que ignora um personagem solitário, e todos podem se virar para o público e dizerem o que pensam. 

Um “à parte” também serve para que um personagem revele um segredo para o público, sem que 

outros em cena saibam. Escolha uma cena com dois personagens, onde por alguns momentos 

aconteça falas em “à parte”. Lembre-se de não abusar do efeito, senão fica parecendo que seria 

melhor deixar os personagens sozinhos falando com o público. VER Solilóquio.  

 

Argumentando 

Em Il Teatro Comico de Goldoni, no Ato II, cena 8, Arlequim e Brighella disputam a mão de 

Colombina, argumentando as vantagens de um marido inteligente (Brighella) e um marido 

ignorante (Arlequim). Assim, se Brighella diz que "você vai ter uma casa arrumada", Arlequim 

responde dizendo "você vai poder mandar em casa". Esse tipo de argumentação é típico também 

dos casais de Enamorados, que debatem temas como o amor, a fidelidade, e assim por diante. Um 

debate pode ter conflito dramático, piadas, e assim dar sustentação a uma cena. Escreva uma cena 

onde se debate um tema, mas onde os personagens têm muito a ganhar ou a perder com o resultado 

do debate (amor, dinheiro, sexo, sobrevivência, etc.) 

 

Ariadne 

Na ópera de Richard Strauss Ariadne auf Naxos, com libreto de Hofmannsthal, a mesma história de 

Ariadne abandonada numa ilha deserta por Teseu, é contada por um grupo de comici dell'arte e um 

grupo de atores trágicos. Essa ideia pode acontecer em vários gêneros, onde um mesmo tema deve 

ser tratado de modo contrastante. Como no filme de Woody Allen de 2005, Melinda e Melinda, que 

usa a dualidade comédia x tragédia para contar a mesma história. Ora, nada impede que um tema 

seja tratado como mistério e teatro musical, e assim por diante, ao gosto da imaginação de quem 

escreve. Outra variante é o mash-up como acontece no filme Orgulho e Preconceito e Zumbis de 

2016, com direção de Burr Steers. Esses choques de gênero podem servir de paródia, crítica, onde 



129 

 

um gênero é caricaturizado. Grupos de improviso podem desenvolver essa prática até o virtuosismo 

ao fazer a mesma cena em estilo telenovela, ópera, filme de ficção científica e assim por diante.  

1- Escreva um resumo onde a mesma história acontece em gêneros diferentes. 

2- Escreva um resumo onde ocorre um mash-up, onde, por exemplo Arlequim encontra Jesus ou 

Wolverine.  

 

Baile 

Quando se vê representações da commedia dell’arte em quadros, ou nas gravuras de Callot, é 

comum observar os Zanni (as máscaras dos servos cômicos) em baile, ou as tradicionais imagens do 

Pulcinella bailando com um bandolim em punho. O que não se espera é uma dança graciosa, no 

ritmo, ou passos de balé. Como exercício de aquecimento, o elenco pode dançar ao som de uma 

música escolhida para suscitar passos que se esperam dos personagens. Como exercício de escrita, 

imagine um momento onde os personagens devem dançar sem saber dançar, ou que sejam forçados 

a dançar para encobrir um segredo, ou qualquer dança que tenha uma motivação inesperada e 

cômica.  

 

Bate-bola 

No Ato I, cena IV de As artimanhas de Scapino (MOLIÈRE, 1962) há um trecho repleto de 

monossílabos entre Argante e Scapin. Uma das qualidades típicas da comédia, e do humor por 

extensão, é a agilidade. Caso o público tiver muito tempo para pensar, não será surpreendido. O riso 

está principalmente ancorado na surpresa, na quebra do raciocínio. Por isso, um bom exercício é 

saber escrever diálogos com falas bem curtas, ou mesmo uma sucessão de monossílabos. 

Principalmente em momentos de confusão, fuga, tão comuns na estrutura da commedia dell’arte. 

1- Escreva algumas páginas com diálogos monossilábicos. Exemplo: 

Arlequim (vendo Pantaleão se aproximando)  

Vai! 

Brighella (de costas a Pantaleão, não o vê)   

Não.   

Arlequim (vendo Pantaleão se aproximar com um porrete)  

Ai... 

Brighella (sente a mão ameaçadora de Pantaleão no ombro, mas não o vê)    

Tá. 



130 

 

Arlequim (com receio) 

Ih... 

Brighella (ainda sem notar a presença de Pantaleão) 

 Sai! 

2 - Escreva diálogos que variam entre monossílabos e falas curtas, com o mínimo de palavras 

possíveis para manter o entendimento. Escolha situações que requerem rapidez, como fugas, brigas, 

confusões, etc. 

 

Besteira 

O direito à besteira (MENDES, 2008) é inerente ao cômico. Nesse exercício, profundamente 

terapêutico, escreva uma lista de besteiras. Situações bestas, personagens bestas, notícias bestas. A 

vida em torno não nos poupa de inspirações bestas. Após fazer a lista, escolha três besteiras mais 

promissoras, e escreva uma cena centrada na besteira.   

 

Canovaccio  

Em vez de escrever em forma dramática:  

   JOÃO 

Eu te amo!  

  MARIA 

Você está bêbado.  

Escreva um resumo detalhado da cena. 

  João, tentando ocultar que bebera todo o vinho, declara seu amor para 

Maria, que nota que ele está embriagado.  

O canovaccio deve ser entendido como uma forma de escrita dramatúrgica, com divisões de cena e 

atos, dramatis personae, título, e não simplesmente como um resumo. Um resumo é bem mais breve, 

e serve somente para se ter uma ideia geral do enredo de uma comédia. No canovaccio deve constar 

todas as entradas e saídas dos personagens, e suas ações pormenorizadas, incluindo os lazzi (Ver 

Lazzi), e até detalhes da encenação, objetos de cena e mudanças de cenário. Para esse exercício, não 

é necessário escrever uma comédia completa, e somente uma cena nesse formato. O importante é 

ser tão detalhista quanto se costuma ser na escrita dramática, somente se excluindo os diálogos. Os 

atores, em vez de decorar suas falas, vão decorar suas ações e motivações.  

 



131 

 

Campeonato de mentiras 

No glorioso município gaúcho de Nova Bréscia ocorre todo ano um campeonato de mentiras. A 

ideia é simples, cada um tem sua chance para mentir, e um júri escolhe quem mentiu melhor. Esse 

exercício pode ser servir de aquecimento, ou para se desenvolver um personagem dado a bravatas, 

como é o caso do Capitão. É bom ter em mente a figura de linguagem da "hipérbole", (chorei um 

rio de lágrimas, estou morrendo de fome, etc.), e tentar alcançar as maiores impossibilidades. O 

campeonato pode ser organizado entre os atores de diversas formas: duelo eliminatório em duplas, 

ou rodadas com vários jogadores, com um número determinado de chances, e o "júri" pode propor 

temas ou situações de cena onde as mentiras serão apresentadas. Como exemplo: a diretora é o júri. 

O combate é de dois em dois. Cada um tem três chances. O tema muda em cada combate, e são pré-

escolhidos pela diretora, escritos em pedacinhos de papel, enrolados, e sorteados pelos jogadores. 

Os resultados mais promissores podem ser desenvolvidos em cenas escritas, e os personagens que 

daí surgirem. Num mundo repleto de tristezas, as mentiras são válvula de escape. Uma figura da 

literatura popular alemã, o Barão de Munchausen, é um exemplo de personagem de mentiroso 

consumado, mas que cativa o público por sua imaginação e bonomia. Como em geral associamos a 

mentira com um desvio ético, com o fake news, ouvir a mentira de volta ao lúdico é prazeroso, e 

mesmo necessário.   

 

Canções 

Um momento clássico de comédias antigas é a serenata. Elas em geral estão ligadas a um amor 

proibido, a alguma audácia de um personagem. Uma canção pode também servir para mostrar um 

momento de lirismo, uma pausa às risadas, para o público descansar o diafragma. Nesse caso, pode 

se escolher uma canção já existente, e inseri-la numa cena, ou compor uma canção que tenha a ver 

com o personagem. Outra possibilidade é escrever paródia de canção famosa, que é por si só outra 

cena de humor. Nesse caso de paródia, a canção pode ocorrer em outra cena e não em serenata. 

Desse modo, uma canção cômica se transforma num lazzo VER Lazzi, ou seja, um momento de 

humor que um ator pode inserir em qualquer momento, quando o espetáculo é de improviso. A 

paródia de canção serve também como momento político, ou de crítica a determinada questão social. 

Também é bastante cômico propor a um ator que não saiba cantar, que cante com a desenvoltura de 

um tenor de ópera. Para a dramaturgia, é necessário se perguntar por que os personagens estão 

cantando, e o que ganham com isso.  

 



132 

 

Canções II 

Em oposição ao exercício anterior, imagine uma situação onde um personagem cante em situação 

inesperada, numa quebra de lógica. Nesse caso, a canção não se insere no enredo de modo 

harmonioso, e acontece para provocar uma situação absurda. O mesmo se aplica para danças, 

declamações e ações despropositadas. O efeito humorístico aumenta caso essa canção aconteça em 

momento formal ou solene.  

 

Capitão 

No Ato II, cena 4 de As artimanhas de Scapino de Molière (1962), Silvestre entra se portando como 

um valentão, embora o público já sabe que ele não é de nada. Essa atitude é típica de um dos 

personagens mais emblemáticos da commedia dell'arte, o Capitão. A falsa valentia é cômica por si 

só, pôs vemos um embuste, uma mentira em cena, e uma mentira que se refere ao poder que nos 

oprime ao longo da vida, o poder do Estado, que tem o monopólio da violência. Por isso nos 

deleitamos ao ver um guarda covarde, um soldado que conta vantagem, mas na hora do perigo, se 

encolhe todo. Um exemplo nacional de capitão é o Cabo Rosinha de A pedra e lei de Suassuna. 

Outra faceta típica do capitão é tendência a contar vantagens. É uma libertação completa da 

modéstia, de uma visão realista de quem somos. Escreva então uma cena onde um personagem 

promete grande valentia, desafia alguém, para se desmoronar de medo a menor chance de perigo. 

 

Casamento  

Como se pode facilmente observar, os casamentos são situações sociais propensas a grandes 

momentos de comicidade. Também por histórias que se ouvem, por confusões no altar, brigas 

familiares, pelo perigo de constrangimento público, o casamento, assim como outras cerimônias 

tipo velório, julgamento, são propensos a escândalos e conflito. Nesse intuito, com afirma David 

Edgar (2009), o drama é menos o ritual, e sim sua interrupção. Ora, um ritual é muito entediante 

quando tudo ocorre de acordo. Durante um ritual aborrecido, tudo o que gostaríamos de ver era sua 

escandalosa interrupção. Daí as revelações públicas, a prova chegando no último segundo ao 

tribunal ou no altar. Nesse exercício, escreva uma cena de casamento onde tudo dá errado, tudo é 

interrompido, onde se casam quem não estava programado para casar, ou onde acontece algo 

inesperado. Tente também outra forma de cerimônia.  

 

 



133 

 

Casamento II 

A conclusão mais comum de uma comédia é o casamento. Se a tragédia costuma terminar em banho 

de sangue, o casamento é o clássico final feliz da comédia. Mas note que se o casamento for feliz 

demais, o final será açucarado e pouco satisfatório. Escreva um enredo que termine em casamento, 

mas que o casamento seja inesperado, uma reviravolta, ou casamento de quem menos se esperava 

ver casando. Também é possível realizar casamentos duplos, triplos, quádruplos, onde os casais são 

a soluções para várias complicações de enredo. Nesse caso, o casamento múltiplo deve estar 

associado a todo desenvolvimento da comédia. É necessário imaginar não apenas um impedimento 

social, mas vários empecilhos para que vários personagens se casem.  

 

Chaplin 

Ferrone (2011) cita a seguinte frase de Chaplin "o teatro consiste na criação de um mal-entendido". 

Imagine três mal-entendidos e desenvolva cenas a partir de cada um. Após isso, escreva uma cena 

que se sustenta sobre uma sucessão de mal-entendidos, onde um conduz ao próximo. As cenas 

podem ser improvisadas, antes de se escrever os diálogos. Como alternativa, os mal-entendidos 

podem render uma cena muda, somente com ações físicas, sem diálogos.   

 

Choradeira 

Ato II Cena III de L'Étourdi, Ancelme tenta consolar Lélie de uma falsa má notícia, inventada por 

Mascarille para tirar dinheiro de Ancelme. Lélie só chora, interrompendo os dois. A cena pede uma 

choradeira de palhaço, que vai interrompendo as falas. Escreva uma cena com essa estrutura, onde 

um personagem chora de falsidade (para ganhar alguma coisa), enganando um segundo personagem, 

com a cumplicidade de um terceiro. O motivo do choro pode ir mudando durante a cena, em 

decorrência de novas informações, ameaças, etc. 

 

Coerção 

Na cena 5 do Ato I de As artimanhas de Scapino, Scapin é ameaçado fisicamente por Léandre, até 

confessar suas faltas passadas. Como na commedia a violência é frequente, a coerção para a 

exposição de fatos pode ser um jeito de evitar um problema tradicional da dramaturgia, que é como 

contar ao público coisas sobre o passado dos personagens, sem apelar para uma narração destituída 

de conflito dramático. Entre a alternativa: "João, conta pra mim o seu passado", que resulta numa 

cena aborrecida, sem emoção ou tensão alguma, temos a alternativa: "João, conta o que você fez, 



134 

 

senão eu te arrebento", ao qual teremos súplicas, promessas e barganhas entremeando a exposição 

de eventos passados da vida João. Escreva uma cena onde um personagem conta seu passado, sendo 

ameaçado fisicamente por outro personagem. Notar que a violência da commedia nunca é realista, é 

a violência dos cartuns, os porretes são macios, e quem apanha cai dando cambalhotas de circo. Ou 

seja, não se trata de escrever uma cena realista de tortura.  

 

Cortada 

Na escrita do humor, em geral é necessária uma frase ou ação de preparação (set-up) para o 

arremate (punchline). Como no Vôlei, o que determina uma boa cortada é um bom levantamento. 

Um grande arsenal de preparações está nos clichês, frases na qual o público já espera uma 

conclusão. A piada ocorre quando a conclusão é inesperada. Como exemplo, o mestre do humor 

brasileiro Barão de Itararé escreveu “De onde menos se espera, é daí que não sai nada mesmo”, ou 

“Entre sem bater”. Nos dois casos, ouvimos um começo que nos encaminha a uma compreensão, e 

somos surpreendidos ao final. Faça uma lista de frases feitas, e para cada uma escreva três 

arremates cômicos.  

 

Coitado 

No Ato III, cena 3 de As artimanhas de Scapino, de Molière, Zerbinette fala mal de Geronte para o 

próprio, sem saber que se trata dele. A inocência de um personagem que fala mal de alguém, sem 

saber que está falando da própria pessoa, envolve o público, onde muitos já devem ter passado pela 

situação. É um momento de vergonha alheia, que além de ser muito engraçado, desperta compaixão 

por quem diz e por quem ouve. Escreva uma cena onde A fala mal de B para B, sem saber que está 

falando com B. Será necessário, portanto, que B esteja com a identidade oculta. 

 

Colombina  

 A Caroba de O Santo e a Porca de Suassuna é um exemplo de um tipo de personagem bastante 

comum na literatura da commedia que é uma mulher de baixo status social, geralmente empregada, 

que é capaz de conduzir a história com grande esperteza, passando-se por alguém (comumente 

fazendo uma paródia de nobre senhora), sendo assim um equivalente do criado malandro que 

também engana a todos, como Figaro e João Grilo. Nesse exercício escreva um resumo das ações de 

um personagem assim, e como ela manipula e engana a todos para se livrar, ou para conquistar algo 

que deseja, e/ou auxiliar quem ama ou a quem serve.  



135 

 

Como o senhor disse 

Na cena inicial de As artimanhas de Scapino, o servo Octave repete tudo que ouve do patrão. Essa 

repetição responde a uma função dupla: por um lado reforça todas as informações, para que o 

público ouça duas vezes os eventos que dão início ao enredo, e por outro lado, apresentam Octave 

como um bobalhão que deve repetir tudo em voz alta, para que consiga entender. A repetição com 

efeito cômico também é empregada por Molière em Tartufo, onde Orgon ouvindo a vida mansa que 

Tartufo estava levando em sua casa, às suas custas, repete tristemente "pobre homem!". 

Um Arlequim costuma repetir as ordens recebidas em voz alta, para não esquecer. Muito 

provavelmente, a repetição de nada adiantará, já que Arlequim vai esquecer do que deveria fazer, ou 

vai se distrair e mudar de ideia no caminho. 

1- Escreva uma cena onde um personagem repete tudo que ouve, para tentar entender melhor, ou 

para mostrar que ouviu. 

2- Escreva uma cena onde um personagem repete sempre a mesma frase, ao ouvir um relato, ou 

uma ordem, como num bordão. 

 

Desavisado 

Nas Cena I do Ato I de L'inavertito de Barbieri, Fulvio fala de seu amor por Celia, sem perceber 

que seu amigo Cinzio também a ama. E não é por falta de avisos e apartes de Cinzio. O público 

assim percebe que Fulvio não é exatamente esperto, e ao se sentir superior a ele, vai se comiserar e 

torcer para que o coitado consiga se dar bem. É um truque de empatia, nós torcemos pelos palhaços 

porque eles são uma metáfora para nossa dificuldade em entender a vida. Escreva uma cena no 

mesmo modelo: dois personagens, um não percebe algo importante, acaba se traindo soltando o que 

não pode, enquanto o outro dá sutis sinais de que não gosta do que está ouvindo.  

 

Deus Ex Machina 

O grande tragediógrafo ateniense Eurípedes popularizou o efeito, muitas vezes irônico de um deus 

descer ao palco para resolver a confusão insolúvel em que os personagens se meteram. Mesmo 

tendo sido criada para a tragédia, esse efeito não deixa de ter algo de cômico, por que se trata de um 

alívio, uma conclusão mesmo que forçada. E Eurípedes, um autor bastante pessimista em relação a 

humanidade, usava esse recurso criticando nossa inabilidade em nos livrar dos nossos problemas, e 

por assim dizer, sermos obrigados a “entregar na mão de Deus”. Na commedia dell’arte o excesso 

de intrigas, mentiras, artimanhas, conduziam os personagens para um embate final, VER Quiproquó, 



136 

 

que geralmente era resolvida pela chegada de um personagem poderoso, externo à trama, o Il 

Magnifico. Por exemplo, o Doge de Veneza, ou um Rei ou Duque. É como a chegada de Ricardo 

Coração de Leão ao fim das histórias de Robin Hood. Se no teatro dramático a solução dos 

problemas da trama por uma força externa é considerado um defeito, na comédia, onde a confusão 

sempre alcança um grau maior, o Deus Ex Machina (querendo dizer “o deus na máquina”, 

referindo-se a um deus grego como Apolo ou Atenas entrando no palco içado numa plataforma de 

madeira) é um técnica que pode ser engraçada e válida para pôr a situação em ordem, além de 

funcionar de modo crítico. Também serve para dar um momento breve de alívio às injustiças do 

mundo, que é uma das características da comédia. VER Justiça Poética. Escreva um resumo de 

comédia que termina com um personagem vindo de fora para resolver a bagunça. 

 

Dicionário 

Personagens cômicos, geralmente não muito inteligentes, costumam redefinir uma palavra de 

compreensão difícil. Essa redefinição pode conduzir a novas atrapalhadas, quando um servo recebe 

uma ordem através de uma palavra cujo significado não sabe. Para aumentar o efeito o cômico, a 

palavra pode ser ressignificada a partir de sua sonoridade. Nesse exercício, use um dicionário para 

selecionar palavras de difícil compreensão (mas que talvez somente parte do público compreenda), 

e redefini-as como um Arlequim faria. Após isso, escreva uma cena com a melhor redefinição e 

desenvolva a confusão que esse mal-entendido causa.  

 

Diglossia 

Segundo Burke a diglossia é “a competência em duas variedades da mesma língua (árabe clássico e 

coloquial, por exemplo), com um mesmo orador passando de uma variedade a outra de acordo com 

a situação” (2010, p. 18). Na escrita cômica é muito comum se opor o culto e o popular, o opressor 

e oprimido, e essa dualidade se vê inscrita na dinâmica da dupla cômica, VER Duplas. Caso dois 

personagens falem de modo muito diverso, o conflito dramático parece brotar com mais 

naturalidade. E pelo falo de falarem de modo diverso, os enganos, os erros de comunicação podem 

gerar risos. Nesse exercício escreva uma cena para dois personagens que falam um modo culto e 

outro de modo popular. Experimente também dois sotaques diferentes, o embate do linguajar de 

duas profissões (como Molière que gostava de pôr em cena um médico falando em jargão 

profissional ridicularizado) ou qualquer outra forma de barreira linguística.  

 



137 

 

Discurso 

Na cena 2 de La Jalousie du Barbouillè de Molière, Barbouillè tenta contar seu problema com a 

esposa para o Doutor. O Doutor, no entanto, não para de falar bem de si mesmo e seu intelecto. O 

conflito dramático se estabelece porque um personagem quer falar e o outro não deixa. O discurso 

do Doutor se baseia numa bravata (que ele seria na verdade dez doutores em um), e daí desfila uma 

lista de razões que vão se acumulando sobre os ouvidos de Barbouillè. Essa situação pode ser 

transposta a diversas situações, e tem a vantagem de proporcionar à atriz ou ator que faz o 

personagem uma oportunidade de realizar um tour de force de interpretação vocal, que requer 

agilidade e boa dicção. O discurso pode ser uma bravata, uma ameaça, um pedido, uma ordem etc. 

Escreva uma cena com dois personagens, onde um tenta falar algo de importante, e outro por um 

motivo também forte, dispara um discurso estruturado em lista, números, argumentos e contra-

argumentos. 

 

Double Entendre 

Um dos recursos de linguagem mais comum do humor é o duplo sentido. Em tempos passados, 

onde não se podia dizer tudo em cena, era comum deixar a bobagem subentendida, sendo que o 

sentido impublicável ficava somente na cabeça do público. Para escrever diálogos com duplo 

sentido é necessário escolher palavras com mais de um significado como “banco”, “toque”, “cana”, 

e escrever uma frase que pode ser interpretada de duas formas, sendo que a leitura cômica não 

precisa necessariamente ser de conotação sexual, embora na maior parte das vezes o duplo sentido 

tende para esse lado. 

 

Doutor 

O Doutor é uma máscara da commedia dell’arte que parodia os eruditos de Bolonha, o tradicional 

centro universitário da Itália. Tradicionalmente fazia citações em latim errado, e explicações 

surreais para problemas médicos. Suas variações na dramaturgia são personagens pedantes, um 

sabe-tudo que em realidade não sabe nada. Se o Capitão é um valentão covarde, o Doutor é um 

sabichão que na verdade é ignorante. Por isso é um personagem que dever ser desmascarado em sua 

hipocrisia. Nesse exercício escreva uma cena um personagem finge saber o que não sabe, e para 

isso lança mão de explicações absurdas e procedimentos sem sentido. Outra possiblidade é colocar 

um personagem para se fingir de padre, pastor ou professor. Por exemplo alguém dando uma aula 

sobre assunto que não domina, por alguma grande necessidade. Ao fim da cena, o personagem é 



138 

 

revelado um impostor. Ou senão, a impostura pode continuar ao decorrer dos atos, e servir como 

estrutura de todo enredo. Ao final o impostor é desmascarado, dando uma conclusão à comédia.    

 

Duplas  

Uma das estruturas mais longevas e ricas de variadas formas de comédia é a dupla cômica. No circo 

temos a dupla de palhaços Augusto e Branco, onde Augusto é espertalhão e Branco é o “menos 

burro”. Na commedia dell’arte essa dinâmica era estabelecida por Arlequim e Brighella, que de 

certo modo também faziam um “burro (Brighella) e um mais burro ainda (Arlequim)”. No entanto, 

nem sempre um será mais esperto que outro. Em certos momentos um subverte as expectativas, e 

sai com uma solução inesperado a uma embrulhada em que tenham se metido. O que é importante é 

que haja uma diferença de status. E esse status não é constante. Quando se observa os filmes de O 

Gordo e O Magro, ou duplas cômicas famosas como Jerry Lewis e Dean Martin, nota-se como a 

dinâmica da dupla cômica é marcada pela imprevisibilidade. O que uma boa dupla consegue é um 

constante de preparações e arremates VER Cortada. Um sempre atrapalha o outro, um sempre não 

entende o comando de outro. Além da relação de dois servos (Arlequim e Brighella) há também a 

dinâmica entre patrão e empregado (Pantaleão e Arlequim), que também se vê em duplas cômicas 

formadas por Nobre e Mordomo, Detetive e Ajudante, e Rei e Bobo. Como exercício, escreva uma 

cena com dupla cômica, usando algum desses exemplos. 

 

Emoções  

Ao contrário da escrita dramática onde se vê uma emoção gestando ao longo dos atos de modo 

realista, como se vê no gradual sentimento de libertação e crescimento da Nora em Casa de 

Bonecas de Ibsen, na commedia dell’arte os sentimentos oscilam com grande pressa, e sentimentos 

viscerais de amor, ódio e fome. Um exemplo disso é o príncipe Calaf de Turandot de Gozzi, que 

num momento chora seu triste destino e poucos instantes depois já se apaixona perdidamente por 

somente olhar um retrato de Turandot. A pressa com que os sentimentos acontecem não é realista, e 

exigem uma interpretação exagera e cômica. Escreva uma cena assim, onde os personagens vão de 

um extremo ao outro no decorrer de uma única cena.  

 

Engambelação 

No Ato I Cena IV de L'Étourdi (1962, p.46) de Molière, Mascarille e Célie engambelam o velho 

Trufaldin. Uma recorrência desse estilo de comédia é uma cena onde alguém propõe um negócio, 



139 

 

um estratagema fadado ao fracasso. Outra variante é uma cena em que um ou mais personagens são 

surpreendidos em situação embaraçosa por um terceiro personagem, e inventam uma história 

mirabolante para se safar. Nesse caso formam uma cumplicidade, onde alguém salva o outro de 

incongruências inventadas na hora. Ou senão, dizem a verdade, só que numa versão 

incompreensível ao terceiro personagem. Escreva, portanto, uma cena onde alguém propõe um 

negócio mirabolante, ou é forçado a dar uma explicação sem sentido por ter sido apanhado em 

situação vexaminosa.   

 

Engano Cômico  

Se o erro trágico é o grande motor da tragédia, o engano cômico é a espinha dorsal da maioria das 

comédias. Um engano cômico pode ser alguém se passando por outra pessoa, VER Troca de 

Identidade, uma mentira que gradualmente aumenta ao longo do enredo, alguém que finge saber o 

que não sabe, ou alguém que se porta de modo errado pelo que é esperado por normas sociais. A 

quebra de lógica social, a inversão de papéis é o que gera situações estruturalmente cômicas. Como 

nós vivemos de acordo com as regras, nos dá prazer ver essas regras sendo quebradas, daí um dos 

grandes trunfos da comédia. Para entender esse procedimento, faça uma lista de ações inaceitáveis, 

situações erradas, constrangimentos, e daí escolha uma delas para escrever uma cena ou resumo de 

comédia.   

 

Ensaio 

Uma situação típica de comédias, e também bastante presente em filmes de ação, é uma cena onde 

se combina como algo será realizado, para que em seguida tudo saia errado. Um exemplo disso 

ocorre em As artimanhas de Scapino, de Molière, no Ato I, cena 3, quando Scapin ensaia com 

Octave um modo de se apresentar com altivez. As vantagens de uma situação como essa, para a arte 

do ator, é a oportunidade de demonstrar o virtuosismo em modos de andar, se portar, falar, fazer 

imitações, onde um ator incita o outro a se portar de certo modo. E o público sabe muito bem, que 

em situações assim, tudo que for combinado, vai terminar dando errado. E a antevisão da desgraça 

dos personagens já provoca um prazer prévio. Escreva uma cena entre dois personagens, que 

começa com "Vamos fazer assim...", ou algo similar. Existe situações como assalto a banco (onde 

um personagem apresenta um plano genial fadado ao fracasso), ou uma tentativa de sedução (onde 

um personagem com autoconfiança ensina um amante tímido como se portar e falar).  

 



140 

 

Escada 

Na gíria teatral, escada é o ator “não engraçado” que serve de alvo ou prepara as piadas do ator 

engraçado. Na dupla cômica, VER Duplas às vezes os dois personagens são cômicos, ou senão, um 

faz um ator “sério”, e o outro faz humor às custas sobre a seriedade do primeiro. Muitas vezes o 

escada faz uma figura paterna, sendo o sensato da dupla que tenta tomar conta do desmiolado, 

muitas vezes infantil personagem cômico. Outras vezes, o escada é pomposo, incapaz mesmo de 

entender o humor que se faz diante dele. E também, um escada pode ser autoritário, mandão, como 

o Gordo de O Gordo e O Magro. Escreva uma cena para dois personagens com escada e 

personagem cômico.   

 

Esconderijo 

No Ato III, cena 2 de As artimanhas de Scapino, Scapin engana Géronte, primeiro anunciando um 

grande perigo, e depois prometendo um lugar para ele se esconder. E assim que o enfia dentro de 

um saco, dá-lhe pauladas no lombo. Essa cena remete a outras cenas de esconderijo, que em geral 

só reservam humilhação e porrada para quem se esconde, como se dá em As alegres comadres de 

Windsor, de Shakespeare (1955), onde Falstaff é enfiado numa cesta de roupa sujas, para se 

esconder de um marido ciumento, e depois ser atirado nas águas do Tâmisa. Cenas de esconderijo 

também provocam uma situação de suspense: fulano vai ser pego ou não no flagra?  Escreva uma 

cena onde alguém tem que se esconder em cena, por perigo iminente. Decida se a pessoa será 

descoberta, ou se será humilhada de alguma outra forma. 

 

Esquete 

O esquete é talvez a forma de escrita cômica mais popular na contemporaneidade, sendo ideal para 

a brevidade que se espera na mídia. Oriundo do Teatro de Variedades, e com longa história no Rádio, 

na Televisão, o esquete hoje é visto por milhões no YouTube, em canais como Porta dos Fundos. 

No esquete se encontram os elementos básicos do Drama, personagens, diálogos e enredo. Mas 

como o nome sugere, no esquete tudo é esboçado, e sua leveza proporciona grande liberdade à 

imaginação. O esquete está para a escrita dramática, assim como a caricatura está para o desenho.  

Como exercício de escrita cômica, o esquete é bastante adequado aos iniciantes, pois requer o 

esforço de poucas páginas e uma ideia. Para inspiração, deve-se buscar os elementos universais da 

comédia como:  

- Uma situação ridícula (Ver Ridículo)  



141 

 

- Um engano (Ver Engano Cômico) 

- Alguém fora de lugar (Ver Peixe fora d´água) 

- Erros de linguagem (Ver Trocadilho)  

A duração de um esquete é de poucos minutos, ou mesmo segundos. Sua contenção nos obriga a 

não desperdiçar tempo, e nos focar no que é especificamente engraçado. Mas o esquete também 

pode ser base para um formato mais longo.  

Como exercício, escreva 3 esquetes de no máximo duas páginas.  

 

Falcatrua 

Na comédia Volpone de Ben Johnson o personagem título se faz passar por um vendedor de rua 

chamado Scoto, que vende uma poção milagrosa. A própria figura do charlatão ambulante, o artista 

de rua que vende tudo, é tida como uma das precursoras da commedia dell’arte. A variações desse 

tema são um personagem oferecendo qualquer produto de procedência duvidosa a um personagem 

crédulo. Escreva uma cena onde alguém vende um produto sabidamente sem eficácia a um 

personagem ingênuo.     

 

Festa  

Prado (1999, p. 147) nota o hábito de Artur Azevedo, herdado de Martins Pena, de terminar as 

comédias em festa. Como exemplo, temos Uma véspera de Reis, de Azevedo, onde a comédia se 

encerra com um "rancho" ou folia de reis em cena. Se a comédia, por definição, termina em 

casamento e final feliz, por que não ter em cena a festa e dança? Nesse hábito há o cálculo de 

arrancar aplausos. Com a música e a coreografia final, o público é convidado a aplaudir. Outro 

exemplo dessa prática era o teatro elisabetano, que por seu caráter quase de teatro de rua, tinha por 

hábito sempre terminar seus espetáculos com uma giga, uma dança popular inglesa. Nas montagens 

atuais do Globe Theatre de Londres até mesmo as tragédias terminam em coreografia, mesmo que 

grave e com música de caráter melancólico. Para que a festa final não fique com um sabor forçado, 

nesse exercício, a partir das ideias desenvolvidas para comédias, insira uma festa final que combine 

com a história, com ritmo musical ou coreografia que se adequem ao enredo.  

 

Galimatias 

O galimatias é um discurso sem sentido, geralmente usado para criar monólogos absurdos. 

Comumente se usa palavras inventadas, latim macarrônico e assim por diante. Uma forma de 



142 

 

empregá-lo são em cenas de tribunal, discursos de político onde o personagem conta com uma 

audiência em cena. O Barão de Itararé se notabilizava por sua capacidade de improvisar discursos 

assim, onde não dizia coisa com coisa, e a graça era justamente essa. Escreva uma cena onde 

alguém profere um discurso em público, completamente sem sentido, mas com fervor e 

autoconfiança.  

 

Gambito 

Um dos modos mais tradicionais de fazer o público rir, muito popular nos sitcoms estadunidenses, o 

gambito é uma surpresa decorrente de uma quebra de lógica. Gambito no xadrez é uma jogada onde 

se oferece uma peça em sacrifício, para se conseguir uma vantagem. É como o drible do futebol, 

parece que vou por aqui, mas na realidade vou por ali. Procópio Ferreira dá um bom exemplo de 

piada em gambito no teatro: uma moça chega atrasada ao trabalho, e diz aos colegas de trabalho que 

perdeu a hora por ter recebido um convite que a deixou indignada. Os colegas perguntam se ela, 

naturalmente, recusou o convite, ao que ela responde com convicção que aceitara o convite. 

(FERREIRA, p.35, 1967) Nesse exemplo temos uma criação de expectativa, e o personagem faz o 

oposto. Escreva três diálogos (poucas falas, entre duas e quatros falas por personagem) onde ocorre 

um gambito, por exemplo: 

 

   JOÃO (entrando no restaurante) 

Uma mesa, por favor. 

   MARIA 

Nós aqui vendemos comida, senhor. 

 

Em seguida, escreva uma cena inteira, com começo, meio e fim, onde se cria uma expectativa, e se 

dá o oposto, e que contenha diálogos em gambito. 

 

Gargalhada 

Talvez o modo mais simples, mais natural de fazer rir, seja justamente rir. A gargalhada tem poder 

contagiante, e muitas vezes rimos com alguém sem saber o motivo, simplesmente por contágio. No 

Ato III, cena 3 de As artimanhas de Scapino, Zerbinette narra um acontecimento em meio a risadas. 

Um elemento a mais, que enriquece uma situação assim, é opor essa pessoa que ri de algo, com um 

alguém sisudo, que quando mais ouve as risadas, mais se enfeza. Uma variante disso são momentos 



143 

 

onde alguém não pode rir, e deve conter o riso por obrigação profissional, ou por se encontrar em 

situação formal. Por exemplo, um velório, acontece algo muito engraçado, e um personagem deve 

se conter para não cair em gargalhada. Outro exemplo é a cena do filme A Vida de Brian de 1979, 

do grupo de humor inglês Monty Pithon, com direção de Terry Jones, onde legionários romanos 

devem segurar o riso diante de um Pilatos com problemas de dicção (um "s" sibilante). 

1- Escreva uma cena como a de Zerbinette, alguém conta algo para alguém, em meio a gargalhadas. 

Quem ouve está sério, enfezado, e assim causando conflito dramático. 

2- Escreva uma cena onde alguém não pode rir, e luta para conter uma crise de riso. 

 

Goldoni 

Em O servidor de dois patrões, talvez a comédia mais famosa de Goldoni, e por extensão da 

dramaturgia da commedia dell’arte temos um personagem, Truffaldino, que se divide entre dois 

patrões. Os enganos e confusões que daí se seguem dão ensejo à comédia. Esse recurso pode ser 

desenvolvido em outras situações cômicas, onde vemos alguém se dividindo em mais de uma 

responsabilidade, sem conseguir realizar nenhuma das tarefas de modo satisfatório. Escreva uma 

cena onde alguém tem que atender a mais de uma demanda, ou mesmo três funções ao mesmo 

tempo, e deixe seu personagem se enfiar cada vez mais na confusão.  

 

Gramelô 

O gramelô é um jeito de falar onde não se entende nada, com sons inventados ou imitação de língua 

estrangeira. Nesse caso, pode se falar de um gramelô de latim, polonês ou cearense. Apesar de ser 

mais associado ao improviso, o gramelô pode ser usado na escrita. Por exemplo, um personagem 

pode ter um motivo qualquer para se passar por estrangeiro, nesse caso a rubrica indica que a 

imitação é de latim, e em rubricas seguintes se indica a intenção de cada fala em gramelô:  

 

   PULCINELLA (falando em gramelô de latim)  

Pulcinella se enfurece e dá uma bronca em gramelô de latim para Pantaleão que não entende nada.  

Desse modo o gramelô é como uma mímica das palavras, é possível sugerir aos atores que um 

sentimento ou informação específica sejam apresentados através de gramelô. Também, o uso de um 

gramelô específico tem a ver com o personagem, o gramelô pode ser regional, ou mesmo uma 

sonoridade que seja característica do personagem. Escreva uma cena para dois ou mais personagens, 

onde alguém fala em gramelô.  



144 

 

Hegel 

O grande filósofo alemão Hegel, em seu Cursos de Estética Vol. IV, explica como na comédia se dá 

grande importâncias às bobagens:  

 

Mais cômico, por conseguinte, é quando fins em si mesmos pequenos e nulos devem ser realizados, na 

verdade com a aparência de grande seriedade e amplos preparativos, mas para o sujeito, quando erra 
em seu desígnio, justamente por que queria algo em si mesmo insignificante, de fato nada sucumbe, 

de modo que ele pode se elevar deste declínio em livre serenidade.  (2004, p. 241) 
 

Quando se dá importância desmedida ao que é nulo, temos uma situação cômica. Quando alguém 

usa de estratégia militar para assaltar uma geladeira, a comicidade está dada. Como exercício faça 

uma lista de situações onde alguém ou um grupo de pessoas se esforça além da conta por algo banal.  

 

Impedimentos Vocais 

Os grandes comediantes são especialistas no uso da voz para imitar impedimentos vocais como 

gagueira, fanhos, vozes animalescas das meias-máscaras, falsetes, e “s” sibilantes ou assobiados. O 

“s” assobiado é um impedimento vocal extremamente cômico, e difícil de ser realizado. Ao escrever 

personagens cômicos, pode-se sugerir ao elenco formas de falar que sejam sonoramente cômicas. 

Como se trata de uma caricatura, nem convém se preocupar em ridicularizar pessoas que de fato 

sofrem de problemas fonoaudiólogos. Uma voz de palhaço jamais será cotidiana. O impedimento 

vocal também pode ser voluntário, de acordo com situação específica. Por exemplo, alguém se 

torna gago por grande comoção, ou para dissimular, adiando uma informação importante. Escolha 

três formas cômicas de produção vocal, desenvolva três personagens cômicos que falam assim, e 

escreva uma cena para eles.   

 

Invasão  

No começo de Il finto marito de Scala, o ator que diz o prólogo é interrompido por um forasteiro. 

Esse recurso dramático é bastante comum, vemos alguém do público “invadir” o palco, e num 

primeiro momento o público pode ser enganado, pensando que se trata de alguém que não é parte 

do elenco. Em a Megera Domada de Shakespeare acontece a mesma coisa. Também em dramas 

hindus, vemos no início a figura do diretor ser “interrompida”, ou mesmo provocada por um ator, e 

os dois aproveitam esse diálogo para explicar circunstâncias da peça, e, claro, para fazer piadas. 

Escreva uma cena assim, onde alguém entra para falar com o público e é interrompido e entra em 

diálogo com alguém que vêm da plateia.   



145 

 

Jackie Chan I 

O ator de Hong Kong, Jackie Chan, um exemplo perfeito de Arlequim contemporâneo, em vários de 

seus filmes utiliza um recurso rico em possibilidades de humor cômico, que são as "tarefas 

impossíveis". Por exemplo, carregar mais objetos do que seja fisicamente viável, ou carregar água 

com um balde furado. Imagine alguma dessas possibilidades, e escreva, ou improvise uma cena 

onde alguém, por ordem superior ou necessidade urgente deve exercer tais tarefas. Tente inserir essa 

tarefa impossível numa história, por exemplo, Arlequim precisa buscar um objeto para Pantaleão, 

do qual dependem casamentos, fortunas, etc. E Arlequim tem que criar um modo de carregar, 

encontrar, arrastar esse objeto, que desafia as leis da Física. 

 

Jackie Chan II 

O mesmo grande ator cantonês é famoso por coreografar lutas onde ele brame armas pouco 

convencionais como cadeiras, guarda-chuvas, panelas, e o que mais estiver à mão. Escreva uma 

cena onde alguém luta com objetos improváveis, uma esgrima com escova de dente, etc. Não é 

necessário que seja uma luta, pode também ser qualquer ação onde se usa um objeto com finalidade 

bem específica, para outra finalidade descabida. Procure inserir essa ação numa história onde ela 

tem importância de vida ou morte para os personagens.    

 

Justiça Poética 

A justiça poética na ficção é quando os maus são punidos, e os bons recompensados. É o que as 

telenovelas e a tradição do melodrama sempre utilizaram para nos dar alívio, no mundo onde bons e 

maus são igualmente penalizados e premiados. No clássico final feliz das comédias, ocorre com 

frequência um momento no final em que as injustiças são corrigidas. Ora, um público inteligente, e 

uma dramaturgia inteligente sabem que nem sempre é assim. Não se sabe do dia de amanhã, onde 

as justiças podem reiniciar. Assim, quando a justiça poética é utilizada de modo irônico, não realista, 

pode oferecer um comentário político interessante. Contudo, nada impede uma comédia de ter final 

trágico, como o Dom Juan de Molière, mesmo que comédias assim serem tão raras quanto tragédias 

de “final feliz” como Helena e Alcestis de Eurípedes. Como exercício, experimente o recurso da 

justiça poética, e escreva o resumo de comédia que termine de modo recompensador ou irônico.   

 

 

 



146 

 

Lazzi I 

Veja filmes, seriados, programas de televisão, vídeos de youtube, espetáculos de circo em busca de 

lazzi, piadas físicas e verbais. Observe o trabalho de atores como Jerry Lewis, Buster Keaton, 

Renato Aragão, Jackie Chan, Chaplin, Irmãos Marx, Cantiflas, Oscarito, Grande Otelo, Jim Carrey, 

e anote as piadas: tombos, escorregões, colisões (com colegas de cena), uso inesperado de objetos, 

expressões faciais, etc. Procure encontrar uma piada que se repete no repertório de um desses 

artistas, ou que seja comum a dois ou mais deles. A partir de três ou mais lazzi escreva uma cena 

onde esses se encontram inseridos na história. Exemplos: A escada giratória; um ator traz uma 

escada ao ombro, e ao girar para atender alguém, derruba alguém às suas costas. A parede invisível; 

alguém para se sentir à vontade tenta se apoiar numa parede que não se encontra no lugar, e perde o 

equilíbrio.    

 

Lazzi II 

Faça uma lista com todos lazzi que se lembre, e assista o trabalho de grandes cômicos para anotar 

outros que não conheça. Escreva então um enredo onde esses lazzi possam se encaixar. A 

dificuldade reside em fazer com que eles não apareçam ter sido forçados dentro da história, mais 

que surjam por necessidade. Uma forma de criação dramatúrgica que é bastante desafiadora 

consiste em trabalhar a partir de elementos já dados, como quando se escreve um musical a partir de 

canções já existentes. É fácil ceder à tentação de incluir todas as canções de modo arbitrário, o que 

deixa a dramaturgia toda desconfigurada, onde os eventos não se sucedem por necessidade interna, 

mas somente para encaixar cada canção. Portanto, caso um lazzo pareça estar fora de lugar, ou sem 

conexão com sua história, deixe-o de lado para outro momento. Outro cuidado é de não colocar os 

lazzi próximos de mais um do outro, para dar tempo de o público rir, e da história fluir. O resultado 

pode ser usado para uma improvisação em grupo, ou para servir de moldura para uma escrita 

dramática com diálogos e rubricas.  

 

Lira 

Escreva inicialmente uma cena de amor em modo coloquial. Para que haja conflito, imagine um 

motivo que impeça o amor de se consumar, como nos exercícios anteriores Amor jovem, Amor não 

correspondido, e Amor proibido. Em seguida, reescreva a cena em modo lírico, onde os 

personagens falam em versos e rimas (conte as sílabas e mantenha a métrica, sendo mais comum 7 

sílabas, a redondilha maior “o poeta é um fingidor”, ou 10 sílabas, o decassílabo “cessa tudo que a 



147 

 

Musa antiga canta”, na dúvida, consulte um manual de metrificação). Note como os personagens se 

transformam, incluindo seu modo de pensar e agir. Quando esse exercício for realizado com atores, 

as duas versões podem ser comparadas em cena, para se ver a diferença de postura corporal, da voz, 

quando o mesmo texto é interpretado em prosa, e depois em verso. Essa cena é para se testar os 

personagens Innamorati, os jovens apaixonados da commedia dell’arte que perseguem o Amor 

como Arlequim persegue um prato de macarrão. A linguagem da poesia pode ser utilizada para se 

discutir o Amor como conceito, discutindo-se questões como “Qual a diferença entre Amor e 

Paixão?”, “O verdadeiro Amor pode acabar?”, etc. No desenvolvimento desses diálogos pode-se 

empregar recursos da Retórica (VER Argumentando), assim aumentando o conflito intelectual entre 

os personagens.  

Quanto ao humor, a cena pode ser séria, ou pode ser exagerada até se tornar ridícula, e desse modo, 

cômica. Apresenta-se então outro desafio de interpretação para os atores: uma versão “séria” e outra 

“ridícula”. A diferença da escrita dessas duas versões pode também apontar uma diferença dos 

personagens em função do enredo. Se a cena for escrita para ser uma cena de amor séria, teremos 

personagens de status elevado, cuja união em geral determina o feliz desenlace da comédia.  Caso 

os personagens sejam exagerados na sua grandiloquência, são de baixo status, e se estão 

exprimindo-se com exagero, são prepotentes e o público vai esperar com antecipação por sua 

desmoralização. Claro que personagens de baixo status podem também ter uma cena de amor em 

modo lírico, mas nesse caso, os versos são escritos para caber na boca dos personagens.  

 

Máscara  

Nesse exercício, escreva uma cena onde os personagens podem ou não se escutar. Um dos “poderes 

especiais” da máscara cômica latina, era a possibilidade de as máscaras interagirem em diálogo, ou 

simplesmente não se escutarem, nem se verem, e conversarem diretamente com o público. Ninguém 

estranharia caso dois personagens entrassem em cena, e cada uma contasse ao público quem era, de 

onde viera, e como estava exatamente à procura da pessoa ao lado. Daí que a tradição da escrita 

cômica desenvolveu personagens com audição “seletiva”. Um pode falar do outro sem ser escutado, 

todos podem interromper o diálogo e dizer algo ao público (o “à parte), um comentário, uma crítica 

e assim por diante. Além disso, eles podem não se ver em cena. Duas máscaras podem entrar se 

procurando, andar em volta uma da outra, e não se encontrar em cena. Um grupo de máscaras pode 

travar um diálogo, enquanto outra assiste do lado, sem ser vista ou ouvida. O mesmo se estende ao 



148 

 

público: os personagens podem conversar com o público, pedir ajuda, ficar com vergonha, ou 

simplesmente ignorá-lo.  

Para esse exercício, teste todas essas possiblidades: à partes, alguém falando mal de outro que está 

ao lado, alguém que procura alguém do seu lado, alguém que espia outro personagem falando 

consigo mesmo, dois conversando e um terceiro invisível escutando e comentando.  

 

Mascarille 

No Ato V Cena I de Dépit Amoureux (MOLIÈRE, 19620, há um monólogo que é um diálogo entre 

as lembranças de alguém falando, e as respostas e comentários do personagem. É comum escutar 

alguém contando algo que lhe aconteceu, dizendo algo como “Aí eu fui lá e a fulana começou: que 

horror, como você faz uma coisa dessas, e eu peguei e falei: você cala essa boca...”. Nessas 

recriações de diálogos passados, o ouvinte sabe que a pessoa está reproduzindo o diálogo em seu 

favor, e fica intrigado para saber como realmente o diálogo se passou. Uma possibilidade 

interessante é mostrar um diálogo onde alguém se sai muito mal, e logo em seguida mostrar o 

personagem narrando o mesmo diálogo “editando” tudo ao seu favor. Escreva, portanto, duas 

versões desse exercício, no primeiro somente um monólogo onde alguém reconta um diálogo 

passado, e um outro onde alguém é desmascarado pelas incongruências de sua narração.  

 

Magia 

Na commedia dell’arte é bastante comum o aparecimento de Necromante (Mago), assim como 

poções mágicas, por exemplo, uma poção de invisibilidade que só Arlequim acredita; ou de amor, 

que forçosamente vão ser tomadas de modo equivocado, para gerar confusões como a de Sonho de 

Uma Noite de Verão de Shakespeare.  Se a quebra de lógica é um grande fator de cômico, o 

sobrenatural é um campo fértil de criação. Uma variante da magia ficcional, na qual os personagens 

acreditam, e é empregar de fato números de mágica tradicional na dramaturgia. Truques de 

desaparecimentos, levitação, e assim por diante podem ser inseridos no enredo. A comédia se dá 

bem com tudo que espetacular: mágica, dança, canção, acrobacia. O desafio é encaixar esses 

números de modo convincente. Escreva então dois exercícios, um com uma cena de magia na qual 

os personagens acreditam (com talvez um cético para gerar conflito dramático) e uma cena onde se 

emprega um número de mágica. 

 

 



149 

 

Malapropismo 

Geary (2018, p.40) conta como surgiu o termo malapropismo, na peça do The Rivals escrita em 

1775, do comediógrafo irlandês Sheridan, onde uma personagem chamada Mrs. Malaprop (nome 

cômico inventado VER Nomes) fala tudo errado. A técnica de malapropismo era a que usava a 

velhinha da Praça é Nossa, o programa humorístico do SBT. A velhinha sempre escutava tudo 

errado, e distorcia o sentido para uma conotação mais pesada, (VER Duplo Sentido). Nesse 

exercício, escreva uma cena onde alguém escuta errado, ou fala errado palavras que são distorcidas 

para outro sentido.  

 

Médico 

Molière mais de uma vez se utilizou do recurso do falso médico, do charlatão. Em gravuras 

históricas da commedia dell’arte vemos Arlequim se fingindo de médico para realizar 

procedimentos brutais em Pantaleão. O poder que um médico tem sobre o corpo de outra pessoa 

pode abrir oportunidade para cenas hilariantes. Escreva uma cena onde alguém se passa por médico. 

Como variação, alguém que se passa por qualquer profissão, padre, juiz ou piloto de avião. Cenas 

assim podem requerer uma forma caricaturizada do jargão profissional, VER Doutor.   

 

Metáfora 

Uma forma de humor linguístico é tomar metáforas ao pé da letra. Como no Ato IV, Cena II de 

L'inavertito de Barbieri, o personagem Capitano Bellerofonte Martellione (atentar para que nome 

sensacional!) se anuncia na casa de Pantalone como sendo "o terremoto". Pantalone se assusta, 

pensando que é um terremoto de verdade está em andamento. Em seguida o capitão explica que é 

um terremoto em sentido metafórico. O que também é cômico, quando um personagem também 

ridículo tem um momento de sensatez. Escreva uma cena com um personagem se expressa através 

de metáforas, enquanto outro o toma ao pé da letra.  

 

Mímica 

Os dramaturgos têm a tendência de resolver tudo com palavras e diálogos. E uma das grandes 

riquezas do teatro de comédia são cenas mudas, ações físicas que contam um enredo sem diálogos. 

Como exercício, escreva uma cena breve que se passa sem diálogos. E em trechos e ideias já 

escritas, pense num modo de inserir momentos de mímica, ou ações físicas que explicam o que está 



150 

 

acontecendo sem necessidade de se falar algo. Um modo de desenvolver uma cena de mímica é 

com a inserção de trilha sonora, ou de efeitos de sonoplastia.  

 

Mimodrama 

Pavis (2008) define o mimodrama como “Peça que só utiliza a linguagem corporal da mímica”. 

Nesse exercício, a partir do que foi criado no exercício anterior, escreva uma peça completa sem 

diálogos. Esse desafio é equivalente a escrever um filme mudo, um roteiro inteiramente visual.  

 

Monólogo 

O monólogo além de ser uma forma de espetáculo (sinônimo de solo), é uma fala extensa de um 

personagem para outro personagem escutar ou o mesmo o público, às vezes sendo sinônimo de 

solilóquio. VER Solilóquio. Na commedia dell´arte era comum que as máscaras tivessem um 

monólogo ensaiado sobre temas como o Amor, o Dinheiro, a Fome, que podiam ser inseridos em 

um espetáculo de improvisação. Nesse caso, o monólogo funciona como um número, como uma 

canção ou uma dança, que pode mesmo ser reaproveitado em outro espetáculo. Escreva um 

monólogo cômico sobre um tema universal, que possa ser reaproveitado em vários enredos.  

 

Neologismos 

Em A importância de ser Ernesto (ou Prudente de acordo com outra tradução) Oscar Wilde cria um 

neologismo com o nome Bunbury, para se referir a toda sorte de ações que gostamos de fazer, mas 

que imputamos a um amigo imaginário. Quando uma palavra inventada passa a ter significado 

dentro de uma história, o público a entende e acompanha seu uso ao longo do enredo. Escreva uma 

cena que contenha um neologismo (palavra inventada) que se explica ao longo do diálogo e que 

sirva para que os personagens definam algo importante para eles.  

 

Nomes  

Um dos traços típicos da comédia, e do humor por extensão, são personagens com nomes 

engraçados: o Capitão Matamoros, e zanni com nomes como Francatripa, Fritelino. Temos também 

nomes pomposos, nome dos Pantaleões, e Doutores, como "O Estupendo Dr. Provolone de não sei 

onde" ou "O Magnífico Sr. Pantaleone dos Aflitos de Itumbiara", e por aí vai. Esses nomes podem 

ser criados antes mesmo de se saber quais serão as histórias e personagens da comédia. Nesse caso, 

um bom nome é como quando se encontra um bom nome para uma banda de rock. É tão difícil 



151 

 

achar o nome certo, que quando acontece, nos sentimos na obrigação de comprar os instrumentos, e 

formar a banda. Com um batismo promissor, a máscara precisa de sua comédia. Se não for possível 

criar um bom nome, podemos ficar atentos à vida, onde nos deparamos com nomes sensacionais. 

Por exemplo, um eletricista de um filme de Giuseppe Tornatore se chama Guttadauro La Blasca, 

cuja pomposidade e sonoridade é perfeita para um Capitão. Há também sobrenomes correntes no 

português, como Bustamante, Vitorino, Canabrava, que parecem evocar uma máscara cômica. 

Apelidos também podem ser inventados, e auxiliar na criação de um personagem. Suassuna, antes 

de escrever O Auto da Compadecida, reparou na comicidade inerente de um apelido como Chicó. 

Soa como um Chico fora de balanço, um tropeção inserido no próprio nome. Como exercício, faça 

uma lista de nomes engraçados, e imagine o tipo de história que esses nomes invocam.    

  

Notícia 

No Ato III Cena II de L'inavertito de Barbieri, Fulvio chega feliz da vida, pensando que tem uma 

boa notícia para dar a Scappino. Na verdade, trata-se de mais uma burrada de Fulvio. Escreva uma 

cena onde um personagem chega dizendo que tem uma boa notícia, e na verdade é uma péssima 

notícia. 

 

Obsessões 

O sentimento que norteia o trágico é a hubris, a desmedida arrogância que personagens elevados 

carregam em si. Na comédia, o sentimento básico é a obsessão. Quando se ama, os personagens 

estão prontos a morrer por seu amor. Quando se quer dinheiro, tornam-se avarentos alucinados. Um 

modo de encontrar um personagem é cômico é encontrar primeiro uma obsessão. O excesso de um 

sentimento desprezível, como a hipocrisia (Tartufo de Molière) a ganância (o Aderaldo de A farsa 

da boa preguiça de Suassuna), o amor exagerado e ridículo dos amantes, ou a fome animalesca do 

Arlequim. Escreva uma lista de obsessões, por motivos banais, e imagine histórias para a suas 

máscaras obsessivas.   

 

One-liner 

O one-liner é uma piada que se resume em uma frase. Ela contém uma preparação e arremate, VER 

Cortada. Por exemplo “O segredo de um casamento feliz permanece um segredo”. Em comédias 

clássicas se vê frases assim espalhadas pelo texto, como a de Suassuna “não sei, só sei que foi 

assim”. Faça uma pesquisa de one-liners, e em seguida escreva uma lista de frases semelhantes.  



152 

 

  

Palavras 

Uma técnica que se aproxima da Lírica é atentar para a sonoridade das palavras para se atingir o 

humor. Por exemplo, há palavras de sonoridade cômica como: “carambola, fandango, banana, 

fracote”. E palavras naturalmente pesadas e trágicas: “estupro, abcesso, penumbra, torpor”. Como 

exercício faça uma lista de palavras de sonoridade cômica, e depois escreva uma cena onde essas 

palavras se encaixam.  

  

Pancadaria 

Violência é um ingrediente importantíssimo na commedia dell'arte. Nesse exercício, faça a 

coreografia uma luta campal. Como inspiração, observe cartuns, por exemplo as cenas de 

pancadaria generalizada da HQ Asterix, escrita por Goscinny e com desenho de Uderzo. Na hora 

encenar lutas com vários personagens, algumas regras devem ser observadas. A mais importante no 

que concerne o Combate Cênico, é "niguém se machuca". Tudo é realizado de modo técnico, 

lentamente, até que o movimento se torne o mais natural possível. O prazer do público está 

justamente na moldura proporcionada pela luta campal, como o desenho de Uderzo mostra bem. O 

interessante é quem está por cima, quem está por baixo, quem está entrelaçado com quem, quem 

está segurando quem debaixo do braço, e assim por diante. É, de fato, uma luta nada realista. Nesse 

caso também convém pensar a motivação dessa luta, o que está em jogo, e como a luta vai terminar. 

Um modo de construir uma luta campal, que também pode ser explorado dramaturgicamente, é uma 

sequência acumulativa: personagem A começa a enfrentar personagem B, em determinada posição, 

chega C, e se encaixa na luta em outra posição, chega D, e assim por diante. Para isso é necessário 

pensar na motivação da briga, e seu desfecho. O efeito cômico virá se parte dos personagens não 

souber da motivação do outro, e os enganos vão se acumulando. 

 

Paródia 

O termo paródia vem do grego e quer dizer contracanto. Segundo Pavis (2008) na dramaturgia a 

paródia é uma “peça ou fragmento que transforma ironicamente um texto preexistente, zombando 

dele por toda espécie de efeito cômico”. Como já vimos, um gênero de teatro pode ser parodiado 

VER Ariadne. Podemos também parodiar uma prática cênica qualquer, ou situação social (como 

uma cerimônia de qualquer espécie). Mas outra possibilidade é parodiar um texto pré-existente, ou 

um filme ou obra literária. Por exemplo, supondo que jamais se gostou de determinado autor, 



153 

 

podemos refazer a peça de teatro em questão onde tudo é zombado. Porém, a paródia pode também 

ser uma declaração de amor a determinado estilo ou texto. Como exercício, faça uma lista de obras 

para teatro, cinema ou literatura, e escreva ideias de paródia.   

 

Peixe fora d’água  

Um modo de gerar conflito dramático cômico para uma obra teatral é inserir um personagem no 

lugar mais improvável, inadequado possível. Se colocarmos uma cantora de heavy metal no 

convento, situações cômicas vão vir à tona. Nesse exercício imagine um personagem 

completamente deslocado de se habitat, e imagine as situações que vão ocorrer. Outra forma de 

utilizar esse recurso é com uma volta ao lar, alguém retorna a sua família completamente 

transformado. Faça uma lista de ideias, e selecione uma para desenvolver.  

 

Persuadir e Convencer 

"Propomo-nos chamar persuasiva a uma argumentação que pretende valer só para um auditório 

particular e chamar convincente àquela que deveria obter a adesão de todo ser racional". 

(OLBRECHTS-TYTECA, PERELMAN, 2005, p. 31). O que esses autores apontam é uma 

diferença em Retórica: por exemplo, numa cena um personagem convence o outro personagem com 

um suborno, uma ameaça, etc. E em outra cena um personagem convence o outro com um 

argumento racional, que convenceria qualquer pessoa. 

No entanto, vamos lembrar que os personagens cômicos tendem a ser irracionais. Um zanni pode 

ter uma racionalidade toda própria. E um dos prazeres da comédia é ver personagens que pensam 

numa lógica alternativa. Escreva uma cena onde um personagem persuade outro (por intimidação, 

sedução, suborno, ameaça, lágrimas), e na mesma cena um personagem "convence" outro com uma 

lógica absurda. Um exemplo clássico desse procedimento é o Arlequim se passando de médico, 

onde propõe tratamentos médicos, odontológicos nada convencionais para Pantaleão (que incluem 

situações bem escatológicas, com lavagens intestinais e brutais extrações de dente). Outra 

possibilidade é a reversão dessa expectativa: vindo de Arlequim, espera-se uma lógica absurda, 

então, em certo momento, ele nos surpreende com a mais cristalina lógica.  

 

Pirlimpsiquice 

Pirlimpsiquice é o título de um conto de Guimarães Rosa do livro Primeiras Estórias. Passa-se num 

colégio interno, onde um grupo de meninos ensaia uma peça de teatro, sob a severa supervisão dos 



154 

 

padres. Um dos meninos, que vive num mundo à parte, brincando sozinho de cowboy e índio, 

participa dos ensaios, mas vai aos poucos introduzindo os demais meninos na sua fantasia, e na 

história que vai criando. No dia do espetáculo, eles começam do modo ensaiado pelos professores, e 

de repente o menino começa sua história e os demais embarcam. E eles sentem uma perda de 

controle, de quem imerge num mundo fictício. O que nos interessa nesse conto, é o meta-teatral. A 

peça dentro da peça, a história dentro da história, que acaba por tomar controle da história inicial. 

Escreva o resumo de uma peça onde em certo momento uma história paralela se rebela contra a 

história principal. Ou, talvez um personagem se rebele contra a história e cria outro final, outro 

estilo. Por exemplo, uma peça encenada dentro da peça, pode se revelar ser a história verdadeira, e a 

peça inicial era apenas uma encenação. Do mesmo modo, um personagem que se passa por outro, 

pode se revelar ser de fato esse outro que fingia ser. É um efeito de duplo espelho, onde a ficção se 

transforma em realidade. 

 

Policial  

No Ato I cena II de A escola de mulheres (MOLIÈRE, 1962, p.416), o patrão Arnolphe recebe um 

tapa do criado Alain por engano. Quando uma figura de poder, por engano toma um tapa, ou leva 

escorregão, o público sente prazer por testemunhar uma quebra de ordem social. É como os 

policiais que perseguiam Chaplin para topar um no outro, ou escorregar numa casca de banana. 

Escreva uma cena onde uma figura de poder apanha por acidente, ou cai no chão sem querer.   

 

Ponto 

O ponto é uma função do teatro que caiu em desuso, mas, que em tempos de celular, onde as 

pessoas têm tanta dificuldade em decorar textos, talvez retorne no formato de um app. Na comédia 

de Goldoni Il teatro comico, que é uma peça onde o dramaturgo expõe suas ideias teóricas e práticas 

sobre a cena, ocorre no Ato II, cena 4 um momento em que Placida e Eugenio ensaiam uma cena, 

nos papéis de Rosaura e Florindo, os Enamorados, com a ajuda do Suggeritore (ponto). A cena toma 

uma caráter meta-teatral, onde vemos em cena a realidade dos personagens atores, e de seus papéis. 

Vemos a duplicidade do teatro (ficção/realidade) sendo encenada, tomando assim uma camada a 

mais, ou seja, ficção - realidade - ficção. Nesse exercício escreva uma cena onde há um Ponto em 

cena, ou oculto. Procure estabelecer uma dualidade entre o que está sendo encenado, e quem encena. 

O contraste entre essas duas esferas pode ser cômico, crítico ou irônico.   

 



155 

 

Quebra de lógica 

Há uma anedota, provavelmente apócrifa, sobre o grande Arlequim Domenico Biancolelli e o Rei 

Luis XIV, em que o rei, que era fã do ator, ofereceu-lhe um frango assado sobre uma bandeja de 

prato, dizendo “tome”. Domenico jogou o frango fora, e guardou a bandeja. A quebra de lógica é o 

que se espera do humor. A quebra de lógica funciona sempre em dois tempos, algo se espera, e 

acontece algo inesperado. Faça uma lista de ações e reações, onde a reação é uma quebra de lógica.  

Tente primeiro ideias verbais, com diálogos em duas falas: o personagem A diz algo e o personagem 

B responde com uma quebra de lógica. Este exercício pode servir de aquecimento em roda, e 

também como exercício de improvisação. Em seguida procure quebras de lógica visual, sem 

diálogos, VER Mímica e Mimodrama. Por exemplo ilusões de ótica ou objetos usados de modo 

inesperado. Como inspiração, assista o trabalho dos cômicos do cinema mudo, em especial Buster 

Keaton, um mestre de piadas visuais. 

 

Quiproquó 

Segundo Mendes o quiproquó é "a cena típica em que todos falam e ninguém entende" (2008, p. 

167). Difícil pensar numa comédia que não tenha um momento, em geral perto do fim, onde todos 

estão em cena, ninguém entende o que se passa, e a confusão é generalizada. O difícil, no entanto, é 

construir uma situação assim. De certo modo, o quiproquó é o equivalente cômico da catarse da 

tragédia, o clímax, para onde convergem todos os pontos da história. O modo então de construir um 

quiproquó é pensar em motivos para que todos os personagens estejam em conflito um com o outro, 

por motivos compreensíveis, e, principalmente, em se tratando de comédia, motivos absurdos. Seria 

algo como A pensa que C está lhe traindo com B, que está disfarçado de D, que chegou de viagem 

hoje para se vingar de A, que subornou E para dizer que deixou uma fortuna para B, e assim por 

diante. Outro tema recorrente no quiproquó é o desmascaramento. Em geral uma comédia se 

constrói sobre enganos, disfarces, mentiras, e há um momento onde a verdade vem à tona. Como 

exercício, escreva um enredo, o resumo de uma comédia, onde personagens chegam a um embate 

final, todos em cena, com muitos desentendimentos e revelações.   

 

Regra de três 

Na escrita do humor é frequente o uso de um ritmo em 3 afirmações ou palavras, em que a terceira é 

a quebra de lógica. Por exemplo, no filme A família Addams de 1991, com direção de Barry 

Sonnenfeld, um marido diz sobre um cruzeiro de viagem de lua de mel: “sem curso, sem roupas...”, 



156 

 

ao que a esposa responde “sem sobreviventes”. O ritmo em 3 cria um suspense, e o arremate 

acontece no terceiro tempo. Faça uma lista de piadas em três tempos, tanto verbais, quanto visuais. 

No humor físico, é comum um palhaço fazer três tentativas de realizar uma ação, e o público já 

espera que na terceira tentativa virá o fracasso ou surpresa.  

 

Ridículo  

O simples ridículo pode servir de inspiração a um personagem ou cena cômica. Por exemplo, um 

jeito de andar ridículo, ou um jeito de falar ridículo. Antes de saber o que vai acontecer no enredo, 

antes de saber nada sobre o tema de uma comédia, podemos fazer o exercício de imaginar jeitos 

ridículos de se portar, e aí teremos a ideia para uma cena. Improvise modos ridículos de se 

movimentar e falar, e em seguida escreva cenas baseadas nesse comportamento ridículo.  

 

Rua 

O cenário típico de uma comédia italiana dos séculos XV e XVI é uma rua que conecta casas dos 

patrões (os vecchi Pantaleão e Doutor, dos jovens innamorati) rua por onde correm os servos (os 

zanni). Se o palácio é o lugar clássico da tragédia, a rua e a praça são os cenários mais recorrentes 

da comédia. Esse cenário também evoca a própria origem do gênero, sua conexão com formas de  

diversão popular, ao ar livre. Experimente esse cenário para desenvolver uma comédia. Nos lados 

teremos balcões e janelas para conversa de vizinhas, serenatas, esconderijos, e no vai e vem de casa 

em casa as intrigas de uma comédia.  

 

Scapino 

Ato III Cena XI, de L'inavertito de Barbieri (1985), Scappino faz um sinal, um pigarro de quem 

limpa a garganta, para calar seu patrão Fulvio, o desavisado do título, que toma isso como um 

encorajamento. Desse modo, um sinal é entendido por seu contrário. Escreva uma cena com três ou 

mais personagens, onde um sinal é mal interpretado, por exemplo, uma piscada de olho, um aceno e 

assim por diante.    

 

Segredo 

No começo de Il finto marito de Scala, assim como no começo de Turandot de Gozzi, um 

personagem conta um segredo para outro personagem. O interesse humano pela fofoca é universal, 

e só de saber que alguém está de posse de segredo importante, atiça nossa curiosidade para saber se 



157 

 

a pessoa manterá o segredo. Com o decorrer da história, esse segredo pode aumentar de importância, 

pode ser motivo de conflito, e pode determinar o final da comédia, ao vir à tona. E o modo que o 

personagem carrega o segredo mostra sua firmeza de caráter, ou sua incapacidade. Nesse exercício 

escreva um resumo de história que se baseia num segredo. Para sustentar uma comédia do começo 

ao fim, o segredo deve ser de grande importância para vida dos personagens.  

 

Segredo II 

Em seguida, escreva apenas uma cena onde vemos o esforço de alguém manter este segredo. Por 

exemplo, alguém tem que ocultar a verdade de uma pessoa próxima, um parente ou cônjuge. Ou um 

empregado deve evitar que o patrão saiba de algo importante. Quem mantém o segredo pode sofrer 

chantagem e intimidação (Ver Coerção), ou entregar desajeitadamente o segredo num lapso.  

 

Segredo III 

Comece pelo fim, e escreva uma cena final onde ocorre uma grande revelação do segredo. As 

reações emotivas exageradas são um clichê das comédias clássicas, com vários “minha mãe! meu 

filho! é ela, é ele!” quando há troca de identidade (Ver Troca de identidade). Cenas assim são em 

geral confusas, onde em geral ocorre quiproquó (Ver Quiproquó).  

 

Segredo de Polichinelo 

A expressão "segredo de Polichinelo" quer dizer um segredo que todos sabem. Escreva uma cena 

onde somente um personagem não sabe que todos sabem de seu segredo. No caso, o detentor do 

segredo inicial foi tão incapaz de mantê-lo, que agora só ele não sabe que o segredo se espalhou 

pela cidade.  

 

Semi-canovaccio 

Na comédia de Gozzi L'augellino bel verde (O passarinho verde), no Ato I cena III, acontece uma 

mistura entre canovaccio (VER Canovaccio) e com fala convencional para ser decorada. Os 

personagens Renzo e Barbarina falam com diálogos escritos, e os personagens cômicos Smeraldina 

e Truffaldino falam em improviso. A riqueza desse procedimento é mesclar a imprevisibilidade do 

improviso, com a estabilidade das falas escritas. E a chance do ator que improvisa de se adaptar em 

torno da fala decorada. A escrita fica assim: 

 



158 

 

   JOÃO 

Você foi buscar meu violão? 

   MARIA diz que tentou buscar o violão, mas se perdeu no 

caminho e acabou trazendo um cavaquinho emprestado do José. 

 

Escreva uma cena onde alguns improvisam e outros interpretam falas escritas. Para quem está 

interpretando falas escritas, o desafio é não se confundir com os improvisos do colega de cena. 

Outra função desse procedimento era mesclar uma linguagem elevada, literária, contra uma fala 

popular, em dialeto, de quem improvisava. Essa oposição por si só pode ser cômica (VER 

Socioleto).   

 

Sganarelle 

Sganarelle, um personagem de Molière, costumava dizer monólogos onde fingia ser outra pessoa, a 

qual imitava, e dialogava consigo mesmo. Para isso é necessário um ator que saiba fazer imitações, 

ainda mais quando se trata de imitar um colega de elenco. O auge dessa técnica era a Loucura de 

Isabella, onde Isabella Andreini imitava o elenco inteiro. O grande ator italiano Dario Fo também 

usava muito essa técnica onde em monólogos fazia vozes diversas para dialogar com ele mesmo. 

Escreva um monólogo onde o personagem dialoga com uma voz imitada.  

 

Socioleto  

O socioleto é um jeito de falar que revela um grupo social. A dramaturgia da commedia dell’arte 

sempre foi muita rica em contrapor diversos modos de falar, inclusive idiomas diversos como o 

vêneto, toscano e sotaques estrangeiros macarrônicos, como o italiano espanholado do Capitão. 

Para quem escreve dramaturgia é importante treinar o ouvido para reconhecer falares diversos, e 

não escrever diálogos homogêneos em sonoridade. Nesse exercício escolha dois socioletos diversos, 

e escreva diálogos entre eles. 

 

Solilóquio  

O solilóquio é o momento em que um personagem pensa em voz alta, fala consigo mesmo ou dirige 

suas palavras ao público. A mais famosa fala de teatro é de um solilóquio, que começa com “Ser ou 

não ser, eis a questão...”. Num solilóquio o personagem pode estar mais ou menos em contato com 

o público. Sua grande vantagem é a oportunidade de contar fatos passados do personagem, inclusive 



159 

 

com situações e cenários que seriam difíceis de mostrar em cena, e também para revelar ao público 

a psicologia, os segredos íntimos de alguém. Escreva um solilóquio de personagem de comédia.  

 

Sósia 

Na comédia Anfitrião, de Plauto, Júpiter e Mercúrio tomam a forma de Anfitrião e seu servo Sósia. 

Temos aí uma confusão dupla armada. Esse mesmo enredo serviu a Shakespeare em A comédia dos 

erros. Há também a possibilidade de reduzir a confusão para somente uma dupla de irmãos gêmeos, 

ou irmãs gêmeas, como no clássico da televisão brasileira Mulheres de Areia de Ivani Ribeiro. No 

caso de Anfitrião, imaginado para um teatro de máscaras, não era necessário ter duas duplas de 

gêmeos no elenco: usava-se máscaras idênticas. Essa possibilidade da máscara fez com que a troca 

de identidades se tornasse recurso típico da commedia. Nesse exercício escreva um enredo 

desenvolvido a partir dessas duas opções, dois sósias, ou um sósia. 

  

Status 

A diferença de status está presente em quase todo teatro de comédia, a começar pela própria 

definição aristotélica do gênero, que vê o personagem cômico como alguém que se coloca em 

posição inferior ao do público. Um palhaço vai sempre aparentar ser mais desajeitado, maluco, 

ignorante do que os membros do público. Essa relação também é presente entre os personagens de 

uma comédia. Da mesma forma que o conflito dramático é básico no desenvolvimento do Drama, a 

diferença de status faz com alguém será comicamente mais burro, mais ilógico do que seu 

companheiro de cena. Caso uma cena de comédia estiver precisando de reparos, o aumento de 

diferença em status pode ser um remédio a ser tentado. No entanto, o status não costuma ser 

constante. O que esperamos da escrita cômica é um momento onde a ordem se inverte, e o 

personagem de menor status triunfa sobre o de maior status. Escreva uma cena onde isso ocorre; 

primeiro se estabelece grande diferença de status, um personagem impera sobre outro. Ao final da 

cena ocorre uma reviravolta, e o pequeno triunfa sobre o grande.   

 

Surra 

Outro momento típico de uma comédia é a surra. Lembrando que a violência da comédia não é 

realista.  Como a violência dos palhaços, é mais uma questão de acrobacia do que sangue falso. E 

em geral, a surra é um momento de prazer para o público, pois é aplicada sobre alguém que vimos 

anteriormente oprimir outro personagem. Por exemplo, figuras de poder, como os velhos Pantaleão 



160 

 

e Dottore, são finalmente punidos por seu mau comportamento. Também são comuns surras 

decorrente de mal-entendidos, como nos casos de identidades trocadas, onde alguém apanha no 

lugar de outro. Uma regra importante de segurança para uma cena assim, é a conhecida regra de 

Combate Cênico "o agredido vende a cena". Ou seja, o agressor ameaça, contrai os músculos, e 

depois simplesmente encosta a mão no agredido, ou desfere o golpe que passa ao largo do agredido 

(criando uma ilusão de ótica), e quem levou o falso golpe se contorce no chão, geme, grita, faz todo 

o escândalo de quem está sentindo dor. Desse modo, a cena tem grande efeito, sem que ninguém se 

machuque. Outra possibilidade técnica é construir um battocchio, o bastão do Arlequim, construído 

para criar um efeito sonoro, como uma matraca. Duas ripas de madeira separadas por um pequeno 

intervalo, e tencionadas na base, envoltas em pano ou material macio. Assim, ao atingir alguém, não 

dói, e o barulho é de um tapa. Como exercício, escreva uma cena de tensão crescente que culmina 

numa surra. Pense em mal-entendidos, identidades trocadas, ou um motivo surpreendente para a 

surra.    

 

Tradução  

Um clássico do improviso, que pode também ser escrito. Um personagem finge que sabe idioma 

estrangeiro, imita o som do idioma, VER Gramelô, e outro personagem oferece tradução simultânea. 

No improviso, quem finge saber o idioma estrangeiro pode posar de especialista em certo assunto, 

ou ser figura de poder. Na escrita, o gramelô pode ser indicado por rubrica (João finge falar em 

russo) enquanto outro personagem traduz. As possibilidades de humor se dão por incongruências 

dos gestos e sentimentos do que faz o gramelô em oposição aos gestos e interpretações de quem 

traduz.  

 

Troca de Identidade  

A troca de identidade é um recurso quase onipresente em comédias latinas, Shakespeare, e na 

commedia dell’arte. É o recurso em que um personagem se passa por outro, e frequentemente com 

uma transposição de gênero, mulher que se passa por homem e vice-versa. Ela aparece também em 

filmes comerciais recentes, como o filme brasileiro Se eu fosse você (2006) com direção de Daniel 

Filho, e uma infindável sucessão de filmes hollywoodianos onde filho troca de corpo com pai, mãe 

com filha e assim por diante. Na comédia latina e dell’arte só bastava trocar de máscara, sem 

precisar de efeito especial. Como efeito, a troca proporciona a inversão de papéis que de um modo 

ou de outro facilita a vida de quem faz comédia. A troca de identidade também aparece em obras 



161 

 

não cômicas, por exemplo, uma mulher que se transveste em homem, Diadorim de Grande Sertão: 

Veredas Guimarães Rosa. A troca de identidade também pode ser uma impostura, alguém que mente 

a profissão ou papel social VER Médico. Escreva uma cena onde por um forte motivo, dois 

personagens trocam de identidade.     

 

Trocadilho  

Geary (2018, p.9) traz o fato de que o número médio de trocadilhos numa peça de Shakespeare é 78. 

O trocadilho é quando uma palavra é usada com dois sentidos diferentes, por exemplo, “vou colocar 

esse dinheiro no banco”, e outro personagem diz que é um absurdo, que alguém pode levar o 

dinheiro, pensando que se trata de um banco de praça e não banco instituição financeira. 

Trocadilhos são frequentemente associados à forma mais infame de humor, e como todo 

trocadilhista sabe, deve se tentar 100 trocadilhos para conseguir um de boa qualidade. O trocadilho 

facilmente se torna um vício, para infelicidade dos que convivem com o trocadilhista. Mais grave é 

o caso do trocadilhista que se mudou da Inglaterra para Cuba para “trocar de ilhas”. Shakespeare 

mesmo escrevia cenas inteiras onde nada mais acontecia do que um esgrimir de trocadilhos. Como 

as demais técnicas de humor verbal, o trocadilho requer muito treino e paciência, mas seu uso no 

teatro de comédia é extenso, porque apesar de seu caráter irritante, sempre há os que riem de 

trocadilhos. Além disso, os melhores trocadilhos podem ser memoráveis, críticos e filosóficos. 

Como exercício, escreva uma cena que é uma competição de trocadilhos.   

 

Ulisses 

Por ser uma piada registrada num texto com 2800 anos, deve ser uma das mais velhas do mundo, no 

entanto, a estrutura dessa piada é engraçada hoje, como foi ontem. No livro A gargalhada de 

Ulisses (2008) de Cleise Mendes, a autora comenta o efeito cômico desse trecho da Odisséia de 

Homero. Ulisses encontra um ciclope, um monstro de um olho só. O monstro pergunta qual o nome 

de Ulisses, que reponde "Ninguém". Ulisses fura o olho (o único) do ciclope, e quando o ciclope o 

persegue, diz que procura "Ninguém", e que "Ninguém" furou seu olho. É possível pensar em várias 

outras situações cômicas onde alguém tem um nome que tem outro significado. Uma possibilidade 

são nomes estrangeiros. Quando alguém num idioma tem um nome comum, que em outro idioma é 

um palavrão, ou tenha significado preciso, que possa gerar confusões. Há também o efeito de se 

usar um sobrenome, que em conjunção com um nome específico, gera também uma piada. Como 

exemplo, temos o sobrenome Pinto. É possível que na família Pinto se evite nomes como Jacinto, 



162 

 

Rolando, Armando, Décio, e, evidentemente, Caio. Nesse exercício, escreva uma cena onde um 

personagem tenha um nome, ou sobrenome, que tenha outro significado, e desenvolva a cena partir 

das confusões daí resultantes. 

 

Valete 

Ato I cena I de Les Facheux (MOLIÈRE, 1962), uma cena típica de humor, La Montagne se 

atrapalha ao tentar ajudar Éraste com seu chapéu e roupa. Trata-se de uma cena de humor físico, 

mas proposto pela dramaturgia. Uma ação física que é descrita para ser desajeita e acidental. Outro 

exemplo é um servo que tenta ajudar o patrão com sua roupa, ou utensílio, e tudo cai. Uma variante 

é alguém que tenta limpar uma mancha de outro, e termina por sujar mais ainda. Escreva uma cena 

onde alguém tenta ajudar alguém e termina por atrapalhar.  

 

Verdade 

Enganam-se os que pensam que o humor está sempre na impostura ou no ridículo. O melhor humor 

é o que diz a verdade, como na fábula do menino que exclama “o rei está nu!”. Um exemplo de 

humor baseado em se dizer a verdade está numa fala do filme dos irmãos Marx Duck Soup (1933) 

com direção de Leo McCarey em que Groucho exclama “Uma criança de 4 anos entenderia esse 

plano. Busquem uma criança de 4 anos”. Como exercício, imagine situações onde não se pode dizer 

a verdade, e escreva uma cena cômica centrada nessa declaração verdadeira.  

  

Viajantes 

Um dos pilares da commedia dell'arte é o conflito entre o rico mercador (Pantaleão), que é uma 

figura local, com um recém-chegado servo, um retirante (Arlequim). A chegada de alguém de outra 

cidade, cultura, sotaque promove uma série de atritos, mal-entendidos que podem gerar situações 

cômicas e cheias de conflito. O recém-chegado nem precisa vir de longe: pode ser alguém que veio 

da periferia, de um bairro distante, ou mesmo de outra "tribo" social, um surfista em meio a 

corretores da bolsa, um anarquista no mosteiro, etc. Escreva uma cena onde há o choque cultural 

entre dois personagens, um está em seu meio, e o outro veio de fora. 

 

Volta ao lar 

Um jeito frequente de começar uma história para o teatro é com um regresso ao lar. Mas, sobretudo, 

com a volta de um pai, ou figura de poder para casa. Em geral, isso quer dizer o fim da farra, o fim 



163 

 

da liberdade que reinava durante a ausência dessa figura. No começo de As artimanhas de Scapino, 

o pai de Octave retorna, introduzindo naquele ambiente uma estrutura típica da commedia, a 

repressão dos velhos sobre os jovens. E esse conflito será o motor da história. Escreva um resumo 

de história onde no começo um pai retorna, assim como outra figura qualquer de poder. E esse 

retorno quer dizer o fim de uma liberdade anterior. 

 

Vozes engraçadas 

Às vezes conversando com alguém, começamos a rir de um assunto, usando uma voz diferente. Em 

ensaios isso acontece com frequência. Uma imitação de alguém que fala engraçado também pode 

despertar um jeito de falar engraçado, que desperta também uma máscara, um clown dentro de nós. 

Pode inclusive ser a voz deformada que aparece quando se usa a máscara. Quando encontramos 

uma voz dessa, anote-a, com uma descrição: "A voz do "Bléeee, bléeeee", com a língua de fora, 

etc." Seja bem claro nessa descrição, e ajuda se o dia, a situação e a companhia onde tal voz surgiu 

seja também registrada. Com uma voz dessa na cabeça, fica mais fácil escrever o que um zanni diria, 

já que o timbre e o modo de falar trazem consigo um jeito de pensar, a fagulha inicial de um 

personagem. Um problema típico das primeiras versões de um texto teatral, é a tendência de todos 

os personagens falaram do mesmo modo, no caso, o jeito de falar de quem escreve a dramaturgia. 

Por isso, é bom guardar anotado essas vozes malucas que às vezes saem de nós. Quando estiver em 

posse de algumas vozes assim, faça improvisos, onde duas vozes assim estejam em conflito. Desses 

improvisos podem surgir ideias para cenas, enredos ou de novas máscaras. 

 

Xereta 

Um momento clássico de comédias é quando alguém escuta o que não deve, ou escuta algo errado. 

Também ocorre em tragédias, como o Polônio que se esconde para escutar a cena entre Hamlet e 

sua mãe Gertrudes. O fato de alguém escutar o que não deve gera suspense (quem está escondido 

será surpreendido?) e a importância do que foi dito pode levar a novas complicações para quem 

escutou. Escreva uma cena onde alguém se esconde e escuta algo que não deveria ter escutado.  

 

Zanni  

Zanni é o nome genérico que se dá as máscaras dos servos Arlequim, Truffaldino, Brighella, 

Pedrolino, que em geral são os mais cômicos, mais ensandecidos personagens da comédia. São em 

geral personagens que se expõe aos maiores desesperos, indignidades, devido a sua condição social 



164 

 

vulnerável. Se o enredo costuma se apoiar mais nas histórias de amor dos jovens apaixonados, e da 

repressão dos velhos, onde o humor ocorre com mais fulgor é na interação dos zanni. Em geral, os 

vemos em companhia dos seus senhores, jovens ou velhos, mas também podem aparecer em cenas 

de amor, como na clássica interação entre Arlequim e Colombina, ou resolvendo problemas 

sozinhos, como nas cenas entre Arlequim e Brighella.  Seus nomes podem ser inventados, e em 

geral terminam em “ino”, equivalente ao “inho” do diminutivo do português. Escreva uma cena 

com um ou mais zanni, interagindo entre si e com uma figura de poder.   

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



165 

 

CAPÍTULO 7  OS SOFRIMENTOS DO VELHO AFONSO  

 

 

 Nesse último capítulo eu ofereço minha comédia Os sofrimentos do velho Afonso, que 

em conjunto com os exercícios de Escrita Criativa, constituem o núcleo dessa pesquisa. A 

metodologia empregada para escrever a comédia, e a elaboração dos exercícios tem vários pontos 

em comum. Uma é a citação pura e simples. Uma fala de grande poder cômico pode ser reutilizada 

numa nova comédia, e em certos casos pode se dar um efeito duplo: o do humor intrínseco da fala e 

de sua inserção numa nova obra, e as fricções que daí podem resultar. A citação também pode 

exemplificar um exercício. Se numa cena determinada de certa comédia ocorre um efeito cômico, 

através de sua citação temos a explicação de um exercício de escrita.  A citação pode ser também de 

uma estrutura cômica, e não somente de uma fala. Por exemplo, a relação de empregado e patrão 

pode ser citada em diversas fontes, para melhor realização do exercício ou de escrita.  

 Outra estratégida que utilizei, e que já mencionei em relação ao que Brecht fez com a 

Turandot de Gozzi, é a adaptação. O recurso da adaptação abre vários caminhos ao humor, sendo 

que uma adaptação mal-feita é cômica mesmo quando se pretende o efeito trágico. Os sofrimentos 

do velho Afonso é uma adaptação de Terêncio que deu errado, como é confessado no Prólogo. 

Contudo, a adaptação não se limita a enredos completos. Uma cena, um personagem também 

podem ser adaptados em outra comédia, e o deslocamento em si pode gerar situações promissoras. 

Ou seja, a adaptação parcial ou total de material cômico pré-existente foi um dos principais modos 

que empreguei para elaborar os exercícios e a comédia que segue.  

 Também, um fator importante da escrita dessa comédia foi a memória pessoal. Meu avô 

paterno se chamava Afonso, e ele era um sujeito formidável que sofreu com depressão. A insistência 

em sofrer é o principal tema dessa comédia. Nesse caso, tenho que admitir que a obra é mais 

pessoal do que imaginava. A princípio declarei para todos familiares que a comédia não tinha nada a 

ver com meu avô. Porém, um tio meu terminou por me convencer, que ainda que de modo indireto, 

meu avô é citado em certas falas e situações. E, a fala final da comédia “gente besta é boba mesmo”, 

foi dita por minha avó materna, uma frase direcionada a mim. Foi um dia em que fiquei sabendo 

que estava livre de alguma obrigação fastidiosa, e corri pelo quintal da casa, fingindo ser bailarino 

executando um “grand jeté”. Minha avó que quase não falava mais então, devido ao Alzheimer, me 

olhou com derrisão e disse: “gente besta é boba mesmo”. 



166 

 

 Junto com a questão da memória pessoal, as comédias comentadas até aqui servem cada 

uma ao seu modo para inspirar a escrita de novas comédias. No caso em questão, Os sofrimentos do 

velho Afonso reflete um jeito de pensar o teatro, o humor, e mesmo a minha relação pessoal com o 

passado, que espero não ser saudosista, e sim inventiva. E apesar de todas as dificuldades, essa 

comédia encontrou seu modesto público em Goiânia, onde procurou o contato com o passado 

afetivo do interior e a comicidade do caipira. 

 À guisa de registro, a estreia e as sete apresentações que se seguiram de Os Sofrimentos 

do Velho Afonso aconteceram em junho de 2019, em Goiânia com o apoio da Lei Goyazes de 

Incentivo à Cultura do Estado de Goiás, e patrocínio da ENEL, empresa de energia. Reforço aqui 

meus calorosos agradecimentos às duas instituições. Foi minha primeira experiência como produtor 

de teatro. Encarei toda burocracia, levei toda a papelada que me pediram, logo eu, um dramaturgo, 

sonhador por profissão, desajeitado com planilhas e orçamentos. Contei com a ajuda de um elenco 

profissional, mais sensato do que eu. Parte deles já me acompanha desde 2009, em outras 

empreitadas teatrais. Tive um aprendizado muito grande, e me sinto orgulhoso do resultado.  

 Foram 8 apresentações gratuitas, sendo a estreia e o segundo dia no Auditório Belkiss 

Spenciere, da EMAC (Escola de Música e Artes Cênicas) da UFG (Universidade Federal de Goiás) 

em 30 e 31 de maio de 2019. Como maior parte do elenco era formado por ex-alunos do curso de 

Artes Cênicas da UFG, foi um prazer apresentar nosso trabalho aos nossos colegas de amanhã, e o 

retorno à casa fez ainda mais sentido em se considerando a citação da parábola de O filho pródigo 

que consta no monólogo final da peça.  

 Para realizar essa estreia, tivemos o gentil poio da Profª Drª Maria Ângela de Ambrosis e 

da Profª Walquíria Pereira, que levou para nos assistir todas as turmas de História do Teatro, que por 

feliz coincidência estudavam então o teatro de Plauto e Terêncio, referências do meu texto. As 6 

apresentações seguintes foram no teatro Sonhus, situado ao histórico colégio Lyceu no centro de 

Goiânia, nos dias 2, 7, 8, 9, 15 e 16 de junho de 2019. Tivemos um público modesto nas primeiras 

apresentações, mais ao longo dos dias o boca-a-boca nos foi favorável, e tivemos a alegria de ter a 

casa lotada nos dias finais.  

 Além das apresentações, realizamos 4 oficinas também gratuitas, uma de Combate 

Cênico com o ator Clégis de Assis (que interpretou Afonso), outra de Jogos Musicais para o Teatro 

com Reginaldo Mesquita (nosso diretor musical, e ator que interpreta Gérson), e uma oficina de 

Improviso Teatral realizada por Marcus Pantaleão (o Firmino, notando-se a ironia do destino de 

termos um ator de sobrenome Pantaleão interpretando um personagem baseado nos velhos 



167 

 

avarentos, um Pantalone por assim dizer), e finalmente minha oficina de Dramaturgia realizada no 

dia 15 de maio no Centro Cultural da UFG.  

 Nessa oficina eu adverti os alunos de algo importante: não pretendo com esse texto 

exemplificar nada, nem o considero como “resposta certa” dos exercícios de dramaturgia que 

constam no Capítulo VI, ou seja, a parte pedagógica dessa pesquisa. Disse a eles o que penso em 

relação a isso. Não gosto da prática de exemplificar um gênero literário com seu próprio texto, 

como um poeta que ensina poesia com versos de sua lavra. Como professor de dramaturgia, quero 

que meus alunos leiam Eurípedes, Shakespeare, Brecht e Suassuna. Isso posto, afirmo que essa 

comédia é tão somente apresenta meu estágio atual de evolução como artista, com todas as falhas e 

limitações que se possam esperar, sendo sobretudo um trabalho pessoal, onde procurei retratar o 

mundo ao meu modo.  

 Essa comédia foi escrita, ou melhor, concluída a partir de março de 2019, baseada em 

anotações, piadas e citações que vinha juntando desde 2017. Seguindo o exemplo de Terêncio, 

espalhei no texto máximas populares, e vários exemplos de one-liners, piadas que se resumem 

numa frase como “Se eu concordar com você é por que nós dois estamos enganados”. São frases 

retiradas da tradição do stand-up estadunidense, que também certamente se alimenta de ditos 

populares de humor de fonte anônima. Quanto ao meu método de escrita, se é que posso chamá-lo 

de método, trata-se de um constante anotar de ideias, que depois são enredadas em um texto final. 

Ao correr dos ensaios, os atores e atrizes adaptaram algumas falas para que coubessem melhor em 

suas vozes, mas foram na maior parte do tempo fiéis ao texto. 

 O enredo original de O punidor de si mesmo, a comédia de Terêncio que me serviu de 

inspiração, gira em torno da disputa da posse de uma escrava. Por vários motivos, creio que esse 

tema seria justificadamente não engraçado para um público contemporâneo. Substituí esse “objeto” 

de conflito dramático por um mais aceitável, a posse da terra, no caso uma decadente fazenda 

goiana. Tanto na Roma Antiga quanto no interior do Brasil um quinhão de terra continua sendo um 

motor de intriga. No entanto, essa foi somente a primeira de uma série de mudanças que levou a 

escrita de uma comédia verdadeiramente nova, não podendo o resultado final ser considerado 

realmente como uma adaptação de Terêncio. As demais razões da minha dificuldade com a 

adaptação estão expressas no Prólogo da comédia, que foi interpretado com brilho por Marcos Noel, 

que além de ator era nosso figurinista.  

 Quanto à influência da commedia dell’arte, nesse espetáculo eu tentei não acessá-la 

diretamente, como prática de improviso ou mesmo como elemento visual. O que tentei realizar foi 



168 

 

uma confluência de elementos que acredito ter sido empregados pelos atores italianos do século XV 

e XVI. No caso, é uma mistura entre comédia latina, em particular da comédia O punidor de si 

mesmo, do autor romano Terêncio, em contraponto com o sotaque goiano, e o humor do caipira 

brasileiro. É a mesma mescla que apontei em capítulos anteriores na obra de Suassuna, Scala e 

Goldoni. Se por um lado a fonte foi uma comédia de Terêncio, a comicidade regional chegou até 

mim através de referências como o cinema de Mazzaropi, a dupla sertaneja cômica Alvarenga e 

Ranchinho, e o contador de causos do município de Bela Vista de Goiás, o Geraldinho (cujo espesso 

sotaque goiano serviu de modelo ao ator Clégis de Assis em sua pesquisa para dar vida ao velho 

Afonso).  

 Sendo avesso aos artistas que defendem a própria obra, não posso dizer se tive sucesso 

ou não em escrever uma comédia com elementos eruditos e populares entrelaçados. No entanto, por 

observação anedótica, notei que pessoas de proveniências culturais diversas tendiam a rir em 

trechos diversos. Por exemplo, certo dia reparei num membro da plateia, um aluno do departamento 

de Letras da UFG. Ele ria das alusões irônicas a Goethe, que inclusive está presente no título da 

comédia. Mas adiante estava um convidado que provavelmente ia ao teatro pela primeira vez na 

vida. Já este tendia a rir dos momentos de engano cômico, da surra que Afonso toma no Ato I, e 

outros momentos onde o humor se dava por motivos estruturais e não por citação.  

  Claro que muito do humor não provem apenas do texto, e sim do modo como o texto foi 

encenado, e as escolhas de direção que tomei. Como regra, acredito que o humor só funciona 

quando levado à sério. Sem uma ferrenha crença na bobagem, o humor se desfaz. Por isso orientei 

meus atores a atuarem evitando abusar da caricatura, do ridículo, já dado pela situação e diálogos. 

Considerando se tratar de um elenco semiprofissional, onde todos não podem se dedicar 

integralmente ao ofício da atuação, sendo todos também professores, músicos da noite ou operários, 

o resultado apresentado foi acima da expectativa, tendo-se em mente a dificuldade do texto, com 

seus barroquismos e referências literárias.   

 Como se pode notar no vídeo do espetáculo disponível no Youtube, o personagem que 

mais transcende o ridículo, é o personagem título, e não sei dizer se por mérito do texto ou da 

atuação. O Afonso foi interpretado com talento incomum pelo ator goiano Clégis de Assis (também 

responsável pelo cenário). Sua caracterização física foi de tal ordem, que houve pessoas no público 

que o julgaram como um homem de idade, sendo ele um balzaquiano. Além do trabalho físico, seu 

trabalho de voz jamais se resumiu em imitação paródica de sotaque. Sua própria colocação vocal 

evocou um tipo de sotaque goiano em extinção, próprio do interior e como falado por nossos avós. 



169 

 

E a verdade dessa voz fez com que trechos como o grande solilóquio do início do Ato II 

alcançassem uma profundidade psicológica que não se espera de uma comédia que só se propõe ao 

riso.  

 O personagem mais francamente cômico é o Vavá, uma espécie de Arlequim/Chicó 

interpretado por Andreane Silva. Seu trabalho oscilava em tons de puerilidade e um peso maior, 

com algo de sombrio. Assim Silva revelou algo sobre o próprio caráter da comédia: não se trata de 

um humor leve e solar. Há algo de trágico, sofrido por detrás da fachada. E sua interpretação põe 

isso em evidência de modo instintivo. O já mencionado Marcus Pantaleão interpretou o grande 

antagonista Firmino, um velho avarento e amargo, para o qual criou um sotaque de lugar algum, 

com algo de italiano. A dupla de melancólicos jovens Gérson (Reginaldo Mesquita) e Augusto 

(Marcos Noel), onde o primeiro usava de um naturalismo extremo para destoar da “teatralidade” 

geral, e assim preparar um chiste destinado a cena final, e o segundo empregava um peso dramático, 

como um personagem trágico caído de paraquedas na comédia.  

 Mesmo sendo Afonso o personagem-título, o verdadeiro protagonista da comédia é o 

Lino (Rosalina). Trata-se de um forasteiro que movimenta a trama, um exemplo de personagem 

clássico recorrente na História da comédia, a mulher disfarçada de homem por algum perigo ou 

aventura, como a Viola de O Mercador de Veneza ou a Diadorim de Guimarães Rosa. Quem a 

interpretou foi Malu Nunes, que teve o desafio de fazer crível o não-realismo do travestimento, 

além de ter momentos de intrigante, engabelando o velho avarento Firmino. Coroando o elenco com 

chave de ouro, Lorena Fonte interpretou a Dona Matilde, uma senhora de temperamento furioso, 

que é responsável por um dos momentos de maior comicidade do texto. Em outro momento, esse 

personagem tem um acesso de cólera com citações de Rei Lear.    

 Uma dificuldade geral do elenco foi atuar em sotaque goiano de modo convincente. 

Apesar de ser um elenco de goianienses, poucos haviam já interpretado no dialeto caipira82. Em 

geral foram treinados a reprimir o “r” caipira, para soar de modo mais cosmopolita. Expliquei a 

todos que se o sotaque fosse falso, nosso público seria impiedoso em notar a falsidade. No começo 

dos ensaios, devido a nítida influência de Suassuna sobre o texto, alguns atores chegaram a soltar 

algumas falas num vago nordestino. Com o tempo o sotaque goiano foi se impondo, e no final todos 

libertaram seus caipiras interiores.   

 Ainda em relação à direção, procurei estabelecer uma estética de teatro elisabetano, com 

trocas de cenários em frente ao público, sem blackout. O interessante foi notar como pessoas não 

                                                
82 Embora a definição de dialeto seja polêmica, desde o estudo clássico de Amaral (1955) se fala num dialeto caipira. 

Meus avós usavam construções gramáticas diversas do português, como “é-vai, é-foi”.  



170 

 

habituadas ao teatro, após um estranhamento inicial, passam a aceitar que uma cena se desmancha 

sem a saída de personagens, e que os atores refaçam o cenário diante da luz. Levou um tempo para 

acostumar os atores a interpretar apartes e solilóquios, mantendo um permanente diálogo com o 

público, que dessa forma se vê envolvido no espetáculo. O que me surpreendeu foi a efetividade 

permanente dos apartes, após o primeiro, o público passa a esperar o segundo, e se vê cada vez mais 

dentro do espetáculo.   

 Para manter o máximo possível o caráter “analógico” do teatro do passado, eu 

desenvolvi uma sonoplastia toda sem sons gravados, e a trilha musical sem microfone, usando 

apenas um violão acústico. As ondas do mar eram evocadas por feijão balançando numa peneira, e 

os passarinhos do mato ao redor foram sugeridos por apitos de caça. Com a facilidade corrente de 

sons gravados, fazer um espetáculo todo “unplugged” foi necessário quase que por um motivo 

sentimental, para resgatar uma teatralidade antiga. Quando se faz assim, o toque inadvertido de um 

celular na plateia, se torna mais vexaminoso. Embora que, para minha surpresa, em 8 apresentações 

não tivemos nenhum toque de celular na plateia.   

 Em relação à trilha sonora, compus três canções para o espetáculo: uma toada, ao molde 

de “Mourão da Porteira” de Raul Torres e Florêncio, uma dupla sertaneja ativa nos anos de 1940 e 

1950; uma guarânia inspirada na popular “Índia” de Manuel Ortiz Guerrero e José Asunción Flores, 

versão em português de José Fortuna, e imortalizada pela dupla Cascatinha e Inhana, e por fim um 

cateretê inspirado em canções do mesmo ritmo interpretadas por Tião Carreiro e Pardinho. A 

escolha de fazer pastiches musicais, parte do mesmo princípio de adaptar estruturas dramáticas de 

comédias passadas.  

 Quanto ao título, Os Sofrimentos do Velho Afonso, sempre gostei da ironia de servir 

também de subtítulo aos sofrimentos de um doutorando, sendo Afonso meu nome do meio. Ao 

longo do projeto, escutei mais de uma pessoa dizer “O Afonso sou eu!”, se referindo à insistência 

do personagem central em sofrer. Paradoxalmente, ao escrever, ensaiar, dirigir e apresentar essa 

comédia, eu sofri menos do que esperava, e espero, com fervor, que o público não tenha passado 

por um mar de sofrimentos.  

 

 

 

 

 



171 

 

Os sofrimentos do velho Afonso 

Comédia em 3 atos e 1 prólogo 
 

Gravação do espetáculo está disponível em:  

https://www.youtube.com/watch?v=1sFHnsRodOI&t=445s 

 

 

Personagens 

 

Prólogo, ator romano. 

Afonso, fazendeiro arruinado 

Vavá, seu empregado 

Lino, outro empregado    

Augusto, seu filho 

Firmino, vizinho de Afonso 

Matilde, esposa de Firmino 

Gérson, filho de Matilde e Firmino 

 

A ação se passa no interior de Goiás, muito tempo atrás. 

 

Cenário  

Caixas de madeira 

Armação com cortina em cor neutra em estilo elisabetano 

Pás, peneira de vime, feijão de duas cores, uma escultura de papagaio na gaiola.  

 

 

 

Prólogo    

Afonso separa grãos de feijão roxo e preto. Enquanto o público entra, ele está perto de terminar a 

tarefa.  

Entra o Prólogo e um Ator. Eles cantam em terças uma toada ao estilo de Raul Torres e Florêncio. 

 

 
   TOADA 

 

A               A7                           D 

Foi tanto tempo para eu aprender 



172 

 

                    E7                          A     

Que lá no fundo a gente gosta de sofrer 
 

C#7          F#m                                   D 

Então eu faço o contrário do que quero  

                 E                    D                 A             

Fazendo graça com assunto muito sério  

 

A             A7                               D 

Vou confessar que não sei quase nada 

              E7                                D 

Mas eu gosto de cantar uma toada 

C#7                F#m                       D 
Por que a alegria é a coisa mais sofrida 

                     E                D             A 

Que a gente faz de pirraça nessa vida 

 

Afonso ignora os cantores e segue seu trabalho. Findada a cantoria, o Ator sai e o Prólogo se 

dirige ao público.   

PRÓLOGO - Esta noite ouvirão a comédia de um poeta que não poupou esforços em escrever 

grandiosas bobagens! Mesmo assim, tem um escritor mais velho que está falando por aí que nosso 

poema não passa de um reles plágio. Afirmo que a acusação não procede! Na verdade, o que 

começou como um deslavado pastiche do nosso poeta Carlos Rabelo, acabou se tornando uma 

comédia nova. O Carlos prometeu uma adaptação de “O punidor de si mesmo” do Terêncio, mas 

deu tudo errado. Seria o crime perfeito. Ele pegaria uma velha comédia romana que ninguém 

conhece, reescreveria com novas piadas, e vocês nem iriam perceber a diferença. E a comédia 

parecia perfeita por que tinha um título engraçado, “O punidor de si mesmo” e o detalhe curioso de 

conter a citação preferida do Marx, “sou humano, nada que é humano me é estranho”, e pra não 

ficar só em Marx, nosso querido Terêncio é citado na Bíblia. Nesses tempos conturbados em que 

vivemos, parece ser um cuidado interessante encenar um autor que é citado por Marx e São Paulo 

ao mesmo tempo. 

Entra Vavá.  

VAVÁ - Cêis num vão cantar mais não? 

PRÓLOGO - Silêncio, cidadão! Terêncio, pra quem não sabe, é um grande dramaturgo do Império 

Romano, era africano e ex-escravo. Mas vocês devem estar se perguntando quem sou eu, e por que 

a história não começou ainda. Talvez estejam com medo desse espetáculo ser apenas um longo 

sermão, sem...  

Vavá ergue a mão, como quem pede para fazer uma pergunta.  



173 

 

PRÓLOGO (olha de lado para Vavá) - Sem enredo, sem personagens, um longo discurso, fiquem 

calmos, não vão embora, daqui a pouco começa mesmo. É que agora eu não sou um personagem da 

história, eu sou o Prólogo! E para que vocês não façam nenhuma confusão, já vou explicar que mais 

tarde volto como um dos personagens. Pode parecer esquisito, mas era assim que acontecia 

antigamente. Toda comédia começava com um prólogo. Pensem assim, se vocês são os juízes do 

nosso espetáculo, eu, o Prólogo, sou o advogado de defesa! Mas tomara que não seja necessário, 

pois nós sempre esperamos que novos dramaturgos agradem a vocês, e não somente a si mesmos. 

Mas eis que as pessoas foram ficando impacientes, as peças foram encurtando, de cinco atos pra três 

atos, de três atos pra um ato, de um ato pra ato nenhum, por fim só tem um povo se contorcendo na 

lama, e é só isso. O pessoal vai pra casa tentando adivinhar o que representa a lama, e o que 

representa as contorções. E o pessoal que estava se contorcendo na lama diz que não queria dizer 

nada, e que cada um do público é livre para entender o que quiser, e... e.... (trava, olha para Vavá e 

pergunta desconcertado) Mas o que foi, Vavá!?   

VAVÁ - Quando começa o tiatrim? 

PRÓLOGO - O quê? 

VAVÁ - O beijo técnico, o povo chorando... Na falsidade. 

PRÓLOGO - Cala a boca, Vavá, e me ouve. Como eu dizia, o público foi também parando de ouvir, 

de ler, de prestar atenção, e de até mesmo chegar com pontualidade. Aliás, o problema de ser 

pontual é que ninguém chegou ainda pra te dar parabéns. E depois veio o apocalipse na forma do 

celular, e é um tal de não sair do celular, mandar mensagens no meio do espetáculo, e pior atender a 

desgraça... Então... desliga aí vai. Vou esperar. Vamos todo mundo pôr a mão no bolso, e desligar o 

celular. E já que estamos na parte dos avisos...  

VAVÁ (gritando e indo ao centro do palco) - Deixa eu fazer!  

PRÓLOGO - Então vai lá.  

VAVÁ (feliz da vida, recitando mecanicamente) - Em caso de mergência, máscaras de oxigênio 

cairão tomaticamente...  (olha para o teto do teatro, e depois se vira e pergunta ao Prólogo) - A 

gente instalou lá? Pode dizer que tem? (de volta ao público)  Nóoooo... Já pensou, hein? Se ocês 

num tivesse esperando, e pá.... Cai um monte de trem lá de riba.  (aponta alguém da plateia) Aquela 

ali olhou. Vai ficar esperando cair, né? Besteira, tem nada lá não. (olha para cima) Ou será...  

PRÓLOGO (enxota Vavá) - Saia daqui! Deixe-me concluir meu raciocínio.  

VAVÁ - Tá bão, tá bão... (sai e observa de lado, de cócoras)  



174 

 

PRÓLOGO - Como eu ia dizendo, ninguém mais faz prólogo no teatro. E creio que sei o motivo. O 

público antigo era muito mais bravo que o de hoje. Por que quando se lê as velhas comédias, os 

prólogos de antigamente eram cheios de “desculpa aí”, “não bate na gente”, “não me mata”, “não 

me manda pra prisão”. Antigamente as pessoas levavam teatro mais a sério. Tão a sério, que 

precisava vir um sujeito antes, o Prólogo, e se explicar, se confessar, como se estivesse na frente do 

delegado: "Quem escreveu essa peça? Quem foi o vagabundo que rabiscou essa pouca vergonha? 

Confessa! Confessa!” 

VAVÁ - Fui eu, doutor, fui eu!  

PRÓLOGO - Você o que sua besta? 

VAVÁ - Eu que escrevi. Só que não é culpa minha não. É do que fez mesmo. (lembrando) Tal de 

Terenço! 

PRÓLOGO - Volta pra lá! (aguarda Vavá se afastar) Hoje o máximo que o pessoal fala é "se gostar, 

avisa os amigos, se não gostar, avisa os inimigos". Mas antes eu queria fazer um elogio ao nosso 

querido amigo Terêncio e contar um fato para vocês: de todos os sodomitas, ébrios, trapaceiros, 

errantes e lunáticos que já fizeram teatro nesse mundo, o Terêncio é o único que, como eu disse, 

conseguiu ser citado na Bíblia. Sim! São Paulo, ninguém menos do que São Paulo cita o Terêncio 

em primeiro Coríntios capítulo 15,versículo 33 "Não se deixem enganar: as más companhias 

corrompem os bons costumes".  

VAVÁ - Aleluia! (murcha diante de um olhar reprovador do Prólogo) 

PRÓLOGO - Na verdade, gente, o Carlos Rabelo andou falando isso por aí, mas fomos olhar e 

descobrimos que a citação é do Menandro, lá de Atenas, de quem o Terêncio traduzia e adaptava 

suas comédias. Mas é a Bíblia, gente. Então quando a sua tia for dizer que não é pra fazer teatro, 

que teatro é coisa do capeta, solta essa na cara dela: tem teatro na Bíblia!  

VAVÁ - Menandro Cars... Aquele que fazia música pro Roberto Cars... Óia o jeito que cê fala com 

sua tia... 

PRÓLOGO (sacode a cabeça) - Então com vocês a triste sina de Afonso. Imaginem por um 

momento que esse pobre palco representa as verdes paisagens de Goiás, que ao longe se avista a 

Serra Dourada, onde o verde escurece em ondas até se azular no horizonte. E que em vez de 

estarmos cercados de parede, pano e luz, aqui em volta se encontra a fazenda do Seu Afonso, com 

pasto, esterco, mangueiras, mata-burro, estrada de chão e mato fechado em volta. A casa do Seu 

Afonso é solitária, paredes descascadas revelando camadas de pintura de felizes dias passados. Pela 

janela entra a friagem da serra, tem cheiro de café e fumo. 



175 

 

VAVÁ - Ih não é que dá pra ver direitim....  

PRÓLOGO - Com vocês, “Os sofrimentos do velho Afonso”! 

Prólogo e Vavá saem.  

 

Ato I     

Cena 1 

Afonso termina de separar o feijão. Ele olha para o público, e mistura os grãos. A cena se passa na 

fazenda de Afonso. Este se encontra sentado numa cadeira de vime. Além de utensílios agrícolas, 

perto de Afonso se encontra um papagaio de madeira na gaiola. Afonso limpa a gaiola, passa o 

dedo no bico do papagaio, e lhe dá comida durante a cena.   

AFONSO - Ê mundão... Ê mundão doido. Ó, se alguém aí entender esse mundão de Deus, me 

explica, que eu não sei não. E por que diabo tem de ser assim? A gente nasce, a gente sofre e a gente 

morre. Quando a gente nasce, já sai da mãe chorando, que é pra se acostumar. De vez em quando, 

acontece um trem bão. E aí vai e acaba. Aqui em volta mesmo, onde cês tão vendo. Já foi bão. Bão 

demais. Cês precisava ver. Meus amigo não saía daqui. Tinha galinhada e truco. Hoje não sobrou 

nenhum. Quase fiquei rico. Mais de umas duas vez. Ou foi três? Mas aí veio a vida e páaa.... Já era. 

Não sei se foi duas vez, ou três, mas sei que fali umas quatro. Falência braba. Deles vir aqui e levar 

meus trem. Olha, vou dá um conselho procêis: (pausa breve) Esqueci. Depois eu falo. Tanta gente 

me pergunta. Seu Afonso... Por que que o senhor leva essa vida sofrida? Trabalhando feito um 

doido pra lucro de outro, longe do seu fi Augusto, sozim no mundo... Por que que o senhor confiou 

nesse safado do seu vizim aí do lado, ó, tal de Firmino? Era amigo meu, o danado. Mas aí veio 

vindo me emprestando dinheiro, no final fiquei aqui só de favor. Meu fi Augusto foi embora, e 

fiquei sozinho. Cinco ano se passaram, veio chuva veio seca, e meu fi Augusto não veio... E por 

conta de briga besta, por conta de bobagem! Augusto saiu nesse mundão afora, achando que vai 

ganhar dinheiro. E hoje quero nem saber dele! Fi é tudo besta. Meu pai que dizia. E tava certo. Mas 

quando cê repara que o pai tá certo, já tem um fi que pensa que é o cê que tá errado. E agora sou 

saco de pancada do mundo, pra esse povo aí que não tem coisa melhor pra fazer, do que ver o 

Afonso sofrer.  (pausa) Mas ainda me resta uma esperança! O Presidente Vicente há de ganhar a 

eleição, e acabar com essa anarquia. Ceis lava a boca pra falar do Presidente Vicente! O Presidente 

Vicente vai resolver essa baderna toda.  

Entra Vavá. 

AFONSO (à parte) - Falar em baderna... 



176 

 

VAVÁ - Seu Afonso, o senhor num vai acreditar.  

AFONSO (convicto) - Ah, vou!  

VAVÁ (fica confuso) - Hein? 

AFONSO - Fala, besta.  

VAVÁ - É que tem um moço aí, Seu Afonso, precisa ver que rapaz destemido, um trem enorme, 

fogo nas venta, da voz grossa. Disse que quer trabalhar pro senhor.  

AFONSO - Manda embora.  

VAVÁ - Vai embora não.  

AFONSO - Diz que eu não tenho dinheiro.  

VAVÁ (preocupado) - O senhor não tem dinheiro? 

AFONSO - Uai, Vavá, por que que cê acha que não tem mais ninguém aqui? 

VAVÁ (entendendo) - Ih, é... Falando em dinheiro, patrão... Quando que o senhor me paga mesmo? 

AFONSO - A pergunta certa, Vavá, não é essa. A pergunta certa é por que que cê tá ainda aqui. 

VAVÁ (confuso, olha para os lados) - Costume, né.  

AFONSO - Enquanto cê pensa, vai lá e casca ele fora.  

VAVÁ - Pra já, patrão.  

Vavá sai resoluto.  Afonso o segue com o olhar, curioso. Vavá hesita ante de sair.  

VAVÁ (fora de cena, gritando) - Pode não! O Afonso deixa não! Ó que o cê faz...  

LINO (fora de cena, gritando ao mesmo tempo) - Sai da frente! Me deixa passar! Me larga... 

Afonso olha para o público, enquanto escuta gritos vindo de fora.  

AFONSO - Olha aí, ó. A anarquia.  

Entra Lino, seguido por Vavá.  

LINO - Isso não vai ficar desse jeito, Seu Afonso! (aponta Vavá) Esse sicofanta, essa anta do Vavá 

não está lhe servindo direito! Eu vim de longe, Seu Afonso, procurei de cima embaixo, andei por 

estrada afora para encontrar o senhor. Por caridade, me deixa trabalhar aqui, juro que não vai se 

arrepender!  

Afonso para, olha bem para Lino, chama Vavá com um gesto e fala junto ao seu ouvido. Lino se 

afasta e inspeciona o lugar, acompanhando Afonso com o canto do olho.  

AFONSO (à parte para Vavá) - Quem que é esse aí memo?     

VAVÁ (à parte para Afonso) - Disse que chama Lino.   

AFONSO (à parte para Vavá) - E que mais ele disse?  



177 

 

VAVÁ (à parte para Afonso) - Disse nada não, patrão, mas óia só que cara de jagunço, cangaceiro, 

home-brabo! Esse é daqueles que te mata, e ainda palita o dente. Sei não, seu Afonso, acho que isso 

é gente do Seu Firmino.  

AFONSO (com suspeição, à parte para Vavá) - Acha mesmo? 

VAVÁ (à parte para Afonso) - Seu Firmino deve ter mandado esse tal de Lino pra espiar o senhor. 

Esse povo que tem vontade demais de trabalhar... costuma ser tudo assim.  

AFONSO (à parte para Vavá) - Mas me espiar pra quê? 

VAVÁ (à parte para Afonso) - Deve de ter vindo pra matar o senhor de vez.  

AFONSO (não responde e arregala os olhos de espanto para o público)   

AFONSO (sorri com satisfação de alívio) - Ah.... Já era hora. 

VAVÁ (à parte) - Esse Afonso é doido... 

AFONSO (chama Lino) - Ô, porquêra, vem cá. Verdade que cê é jagunço? 

LINO - Maledicência, patrão! Quem lhe disse isso? 

VAVÁ  (lembrando, arregala o olho e aponta para Lino) - Lembrei! Lembrei! Já te vi. Sei 

quem cê é! Seu Afonso, esse daí é jagunço do bando do Barbosão! Olha a peixeira dele!  

  

AFONSO – Mas o Barbosão não morreu? 

VAVÁ - Sei disso não, só sei que o povo dele anda por aí, feito esse-um.  

LINO - Imagina, Seu Afonso, sou um homem de paz, só quero trabalhar pro senhor.   

AFONSO - Ô, meu fi, não tenho dinheiro pra pagar ninguém não... 

LINO - E o Vavá não recebe nada? 

AFONSO - Ele só me rouba uma galinha de vez em quando, e me enche o saco.  

LINO - Eu trabalho por casa e comida, Seu Afonso! Vejo grandes possibilidades aqui em volta. 

Suas terras estão ociosas, os animais estão malcuidados, o pomar abandonado, a casa em ruínas. Em 

pouco tempo, sei que posso trazer a prosperidade de volta ao senhor.  

AFONSO - Todo dinheiro que sai daqui, vai pro Firmino.  

LINO - Quanto a isso, tenho um plano.  

Afonso e Vavá se entreolham.  

AFONSO - Pra quê que cê usa essa peixeira aí? 

LINO - Para higienizar as unhas. 

Afonso olha para o público em dúvida. Enquanto Afonso não olha, Lino faz o gesto de passar o 

dedo no pescoço para Vavá, que arregala os olhos e aponta Lino para Afonso, que está absorto.  



178 

 

VAVÁ (alarmado) - Olha lá, Seu Afonso!  

AFONSO (pensativo para o público) - Peraí, Vavá... Esse rapaz parece que eu já conheço, não sei 

de onde. Acabou de chegar, e parece que já mora aqui comigo faz tempo. É desse povo jovem que 

pensa que pode arrumar os trem. É bonito. Mas é triste também. Ao mesmo tempo me dá vontade 

de rir e chorar. Tá bão. Pode ficar aí.  

Lino faz um gesto de comemoração.  

AFONSO (olhando em volta) - E olha o tanto de trem pra fazer... Que pouca vergonha. Como foi 

que fiquei assim? Eu era um sujeito aprumado, não deixava um trem caído no chão... Hoje eu ando 

até de roupa furada, e esqueço de tomar banho. Ai... Ai... Olha ali a cerca que o Vavá não arrumou... 

Olha os trem quebrado... Olha os bicho magro, doente. Pouca vergonha. Vavá! Cê não presta pra 

nada mesmo. Por que é que cê não conserta os trem que eu te pedi?  

VAVÁ - É que o.... (não sabe o que dizer)  

LINO - Pode deixar que eu me encarrego disso tudo, Seu Afonso.  

AFONSO - Lino, a casa é sua. Bem que eu disse que hoje ia ter coisa estranha. Desde manhã soprou 

um vento soturno, desses que vêm em dia de morte e viagem. Depois avistei uma andorinha 

arribada, toda biruta, sem saber pra onde ia. Coitada. Feito esse mundo onde é filho contra pai, pai 

contra filho, irmão brigando com irmão, por conta dos trem mais sem importância. Que só a gente 

acredita. É, Lino, hoje ainda vamos ver coisa sem explicação nessa terra de Deus.  

   

 

Cena 2 

Poucos dias depois, no mesmo lugar. Afonso murmura consigo mesmo enquanto costura uma roupa 

rasgada. Lino anda em volta varrendo o terreiro. A cada gemido de dor de Afonso, Lino volta os 

olhos para o papagaio. Quando Lino olha para o papagaio, Afonso silencia.  

LINO - Seu Afonso... Esse seu papagaio não é de falar muito, né? 

AFONSO - É.  

LINO - Já tentou ensinar ele a falar? 

AFONSO - Não. Comprei ele por que me juraram que ele nunca fala.  

LINO - Ah, tá... 

AFONSO - Acho melhor assim. Toda vez que ele não abre o bico, é menos uma preocupação.  

Entra Matilde, seguida por Vavá.  



179 

 

VAVÁ (seguindo Matilde timidamente, balbuciante) - Ó, vou explicar pra senhora, só um 

instantinho, é que o... Sabe o... 

MATILDE (procurando) - Onde está o Afonso?  

VAVÁ - É que eu precisava... 

MATILDE (interrompendo) - Cala a boca, Vavá! (notando Afonso) Eis quem eu procurava.  

AFONSO (tirando o chapéu) - Dona Matilde.  

MATILDE (reparando em Lino) - Empregado novo, é, Seu Afonso? 

AFONSO - Cada um escolhe sua cruz.  

Matilde senta-se, abre a bolsa, e procura um contrato.  

 LINO (à parte para Vavá) - Quem é ela? 

VAVÁ (à parte para Lino) - Essa é a terrível Dona Matilde! A esposa do Doutor Firmino. Vizim 

nosso. Povo doido. O Firmino tem um trato com o Afonso, escrito no papelim e tudo.  

LINO (à parte para Vavá) - E o que é que tem escrito? 

VAVÁ (à parte para Lino) - Cê vai ver.  

AFONSO (para Matilde) - A senhora aceita um café? 

MATILDE - Não, obrigada. Nossa, hoje estou tão cansada! É bom sentar um pouco. Hm... Que 

brisa mais amena. Afonso, meu caro, hoje não quero te incomodar além da conta. Vai ser rapidinho. 

Até por que tenho uma pista nova na cidade.     

AFONSO - Um dia a senhora descobre a verdade.  

MATILDE - Sim! Hei de encontrá-la. E espero que tudo esteja de vento em popa com o senhor, 

Afonso.  

AFONSO (rosto amargo) - Se melhorar, piora. 

MATILDE - Bom... Podemos começar? Vavá! Busca o porrete.  

VAVÁ - É vai!  

Vavá apanha um porrete. Lino acompanha com o olhar ressabiado.  

VAVÁ (retornando com o porrete) - Pronto.   

MATILDE (retirando um contrato amarelado e manuseado da bolsa) - Então, de acordo com o 

contrato firmando na comarca de... 

AFONSO (interrompendo) – Mas precisa de ler toda vez? 

MATILDE - Hm... Tem razão. Vavá, 20 porretadas no Afonso, por favor.  

VAVÁ - Senhora.  

LINO (indignado) - Como é? 



180 

 

Vavá começa a desferir 20 porretadas em Afonso, que cai, geme e rola. Vavá mantém uma frieza 

profissional, não se diverte, e parece mesmo entediado. 

LINO - Mas isso é um absurdo! Uma calamidade! Vavá, pare com isso.  

MATILDE (estendendo o contrato) - Sabe ler, meu bem? 

LINO - Isso não pode ser de verdade!  

AFONSO (apanhando, do chão) -Preocupa não, Lino.  

MATILDE - Vavá, espalha melhor. Fica batendo no mesmo lugar...  

AFONSO (gemendo) - Também acho.  

LINO - Me deixa ver esse contrato! 

Matilde entrega o contrato. Lino lê e abre a boca.  

MATILDE - Agora pra terminar um na cabeça. 

AFONSO (bufando) - Não deu vinte ainda... 

VAVÁ - Sim, senhor. (desfere mais um golpe) 

Dona Matilde exibe um sorriso sádico. Lino sacode a cabeça em desalento. Vavá termina as 

porretadas, Afonso estendido no chão. Um breve silêncio.  

MATILDE (levantando-se para ir embora) - Ah. Sinto-me tão melhor agora. Assim, rejuvenescida 

mesmo. Tchauzinho.  

Matilde sai sorridente. Silêncio. 

LINO - Mas que diabo foi isso? 

AFONSO (estirado no chão) - Eu mereço.  

LINO - Vavá, como é que cê tem coragem? 

VAVÁ - O sistema aqui é esse, Lino.  

AFONSO (do chão) - Vavá, sua disgrama, agora lembrei por que não te pago.  

VAVÁ - Ah, patrão, se for pra fazer, é pra fazer direito...  

LINO (indignado, e fechando o punho) - Isso não vai ficar assim, Afonso! Não tema, vou salvá-lo 

do cruel julgo de Matilde e Firmino!  

VAVÁ - Esse povo novo tem umas ideia! 

AFONSO (ainda no chão) - Eu acho que... Por hoje tá bom. Cês pode ir. Eu vou ficar aqui mais um 

pouco.  

 

Cena 3 



181 

 

Enquanto isso, num bar em beira de rio. Gérson e Augusto tomam cerveja. Uma viola sobre a mesa. 

Tira-gosto no pires. Toalha quadriculada em vermelho e branco. Copos americanos.   

 

AUGUSTO (olha em volta) - Como ocultar? 

GÉRSON - Tá bem, tirando uma coceira que tive ontem... 

AUGUSTO - Não, Gérson, deixa de bobagem! Como ocultar do meu pai que eu voltei?  

GÉRSON - Não tem jeito. Vai lá logo falar com o velho Afonso.  

AUGUSTO - Não quero.  

GÉRSON - Vai lá, Augusto.  

AUGUSTO - Não quero! 

GÉRSON - Deixa de besteira!  

AUGUSTO (exclamando) - Quero nem saber dele! (breve pausa, se confunde) Esse copo é meu ou 

seu? 

GÉRSON - Esse é meu. Peraí. Não. Esse que é meu. (bebe)  

AUGUSTO (também bebe) - Depois de cinco anos de briga, vira hábito. (observa ao redor) Não é 

uma vergonha, nos dois aqui numa cidade de gente ordeira, tomando cerveja de tarde em dia de 

semana? 

GÉRSON - A vergonha é meu passatempo predileto.  

AUGUSTO - Já deve ter passado um monte de gente por aqui, reparando em mim, dizendo, olha lá 

o Augusto, filho do Afonso, bebendo cerveja quando o Afonso mal tem pra comer. E olha lá o 

Gérson, o rico herdeiro do Firmino e da Dona Matilde, deve de tá pagando a conta. Olha lá o 

Augusto que teve que voltar pra casa depois de perder o dinheiro todo. A volta do filho pródigo!  

GÉRSON - Não! O filho pródigo sou eu, que ainda tenho a chance de prodigar o ouro do Firmino. 

Você tá mais pra filho do contradigo, tanto que o Afonso reclama do seu sumiço. 

AUGUSTO - Ele fala muito de mim? 

GÉRSON - Só todo dia.  

AUGUSTO - Tem ninguém pra entender meu pai.  

GÉRSON - Seu pai é doido. Só não é mais doido que minha mãe! 

AUGUSTO - Será que vamos ficar do mesmo jeito? Será que eu vou ser doido feito o Afonso, e 

você igual a Matilde?  

Entreolham-se e olham para o público. Os dois bebem.  



182 

 

GÉRSON - Mas agora você vai ter que me contar direito essa história de que você se casou e já 

descasou! 

AUGUSTO - Descasei não, ela que me largou. Sumiu no mundo.     

GÉRSON - Como assim? Que mulher é essa? 

AUGUSTO - Ela é meio...  Como explicar... Acho que ela teve uma infância complicada.  

GÉRSON - Lá vem.  

AUGUSTO - Um dia a gente ficou sem dinheiro, e ela me disse que sairia de viagem. Nunca mais 

voltou.  

GÉRSON - Assim? Sem mais nem menos? 

AUGUSTO - Do jeito que ela é, acaba voltando. 

GÉRSON - E você acredita nisso? 

AUGUSTO - Acredito. Ela é dessa gente que nasce em 29 de fevereiro. Só faz aniversário em ano 

bissexto. Ela sabe quando vai chover, tem resposta pra tudo, e passarinho pousa na mão. Olha só, 

não consigo falar dela sem sorrir.  

GÉRSON - Quem sorri muito, é por que quer vender coisa que não presta. 

AUGUSTO - E você, Gérson, quando é que vai casar? 

GÉRSON - Jamais. O casamento é o único tipo de guerra, onde se dorme com o inimigo. 

AUGUSTO - O segredo de um casamento feliz... permanece um segredo.   

Os dois brindam e bebem.  

GÉRSON - Augusto... Vamos resolver isso logo. Vai lá! Depois desse tempo todo, o Afonso nem vai 

se importar com nada.    

AUGUSTO - Se eu concordar com você... É por que nós dois estamos enganados.  

GÉRSON - Discordo! 

Pausa. Gérson em silêncio fixa o olhar para um lado.   

AUGUSTO - Que é que cê tá aí calado? 

GÉRSON - Mulher gosta de cara que fica em silêncio.  

AUGUSTO - Por quê? 

GÉRSON - Elas pensam que o cara tá prestando atenção. 

AUGUSTO - Onde é que tem mulher aqui? 

GÉRSON - Tô ensaiando.          

AUGUSTO - Sensacional. Aliás... Minha sensação é de que vivo dentro de um bar.  

GÉRSON - Que é que você sentiu? 



183 

 

AUGUSTO - Uma pontada no fígado. 

GÉRSON - O fígado faz muito mal a bebida.  (bebe mais) Por falar em fígado, quem vai pagar essa 

conta? 

Augusto tira um maço de cédulas do bolso e arremessa sobre a mesa.  

GÉRSON - Arre égua! Choveu na nossa horta. Onde você arrumou isso? 

AUGUSTO - De onde esse veio tem muito mais.  

GÉRSON - Não acredito!  

AUGUSTO - Nesse mundo, o dinheiro fala mais alto.  

GÉRSON - E o meu dinheiro sempre me diz tchau, tchau. 

AUGUSTO - Gérson, meu chapa, por toda minha mocidade, eu fui um vagabundo. Levei meu pai à 

falência, e ele teve que fazer aquele trato com o diabo, digo seu pai. Sem ofensa.  

GÉRSON - Sem problema.  

AUGUSTO - Mas agora tô rico! Trabalhei como um burro de carga, e agora vou salvar meu pai. 

Essa cerveja de hoje é a primeira que tomo em cinco anos.  

GÉRSON - Então pede mais uma. Cadê o garçom?  

AUGUSTO - Acho que a ocasião pede uma canção! 

Gérson e Augusto cantam em terças uma guarânia sentimental.  

    
   DISTÂNCIA 

 

 

Em                             B7 

Quando tu foste embora 

                                   Em 

Fiz questão de comemorar 

                E7                Am 

O bobo aqui mal via a hora 
      D7                            G 

De ti num instante se livrar 

B7                                  Em 

Depois fiquei meio estranho 

              B7                     Em  

Com aquele alívio tamanho  

 

Em                         B7 

Não deixa de ser ironia 

                                      Em 

Como antes eu nem percebia 
               E7                      Am 

Que de perto és muito chatinha 

         D7                             G 

E de longe és minha rainha 

        B7                      Em 

É a distância que me faz 



184 

 

B7                             Em 

Te amar cada vez mais 

 

Cena 4 

Na fazenda de Firmino. Ele está em casa no alpendre jogando baralho com Matilde. A competição 

entre os dois é feroz. Sobre a mesa uma licoreira e uma taça apenas.  

 

MATILDE (pondo uma carta sobre a mesa) - Não adianta, querido, a derrota é inevitável! 

FIRMINO - Enquanto houver uma aposta, haverá uma esperança! 

Entra Afonso, seguido de Lino, os dois de chapéu na mão.  

FIRMINO (à parte) - Oh, não, logo agora que minha sorte ia virar! 

AFONSO - Seu Firmino, o senhor me chamou? 

FIRMINO (recebendo Afonso) - Meu caro Afonso, muito obrigado por ter vindo.  

Firmino e Matilde reparam em Lino.  

LINO (em voz bem alta) - Com licença.  

FIRMINO (à parte para Matilde) - Quem é esse?  

MATILDE (à parte para Firmino) - Vai saber...   

FIRMINO (à parte para Matilde) - Mas como é possível que... 

Afonso e Lino se aproximam e Firmino se interrompe. 

FIRMINO - Venha Afonso, sente-se aqui conosco. Como vai de saúde? 

AFONSO (sério) - A gente tenta morrer e não consegue.  

FIRMINO (rindo) - Formidável! Sempre bem-humorado.  

AFONSO - O que é que o senhor queria comigo? 

FIRMINO - Pois então, Seu Afonso. Tenho um problema terrível.  

AFONSO - Pois sim? 

FIRMINO - Demasiado ouro!  

LINO (à parte, com enfado) - Ai, meu Deus.... 

FIRMINO - É tanto ouro que não sei mais onde guardar. E o banco só serve pra roubar a gente! 

Então, tá vendo bem ali? (aponta)  

AFONSO - Tô.  

FIRMINO - Cava um buraco bem grande lá.  

AFONSO - De que tamanho? 



185 

 

FIRMINO - Vai cavando. Quando ficar grande o suficiente, eu aviso. Depois você constrói lá um 

porão pra guardar meu tesouro.  

AFONSO - Sim, senhor. Mais alguma coisa? 

LINO (puxando Afonso) - Vamos indo então, né, já vai ficando tarde... 

AFONSO (interrompendo) - Espera que ele não terminou de falar ainda. 

FIRMINO - Bem lembrado! Gostaria de rediscutir alguns pontos do nosso contrato...  

LINO - Quanto ao contrato, eu também tenho algumas perguntas... 

FIRMINO (interrompendo e ignorando Lino) - É necessário aumentar o percentual de lucro da sua 

fazenda! Não é possível, Afonso, o senhor ainda é moço! Tira mais leite, planta abacaxi, tem que 

aproveitar melhor aquela terra. Além disso, por insistência de minha esposa, vamos aumentar a 

frequência das sessões de punição corporal... 

LINO - Quer dizer que o Seu Afonso vai ser ainda mais explorado, e apanhar mais?  

AFONSO - Lino, não fala assim com o Firmino. O contrato pode ser como o senhor achar melhor.   

FIRMINO - Mas onde estão meus modos? Aceitam um licor de jenipapo? 

LINO - Não! 

AFONSO - Não bebo.  

FIRMINO - É verdade! Sempre quis saber a razão do senhor não beber.  

AFONSO - Atrapalha meu sofrimento. 

FIRMINO - Vejam que dedicação!  

LINO - Quero saber que absurdo de contrato é esse que... 

FIRMINO (interrompendo) - Seu Afonso! O senhor nos dê uma licencinha? Vou trocar algumas 

palavras com esse jovem.  

AFONSO - Vou indo mesmo. Não gosto de ficar assim só proseando sem fazer nada. Vou lá cavar o 

buraco.  

Afonso sai apressado. Silêncio entre Firmino e Lino que se encaram. Lino de semblante fechado, e 

Firmino com um sorriso cínico. Matilde os observa com o canto do olho, e manuseia o baralho.  

FIRMINO - Antes de mais nada, precisamos estabelecer uma... 

LINO (interrompendo) - Só tenho uma pergunta. 

FIRMINO - Pois não.  

LINO (aponta Matilde) - Por quê? 

FIRMINO (abre a boca e não sabe o que dizer) 

MATILDE (gritando para Lino) - Se quiser saber de mim, rapazinho, pergunta na minha cara!  



186 

 

LINO - Por que a senhora faz isso com o Afonso? 

MATILDE - Ele merece.  

FIRMINO - Ele até prefere. 

LINO - O que ele fez de tão errado? 

MATILDE - Quer saber mesmo? Aguenta escutar a verdade? 

FIRMINO - Melhor não, Matilde. 

LINO - Sim, quero saber.  

MATILDE (pausa dramática) - Por culpa dele, eu perdi minha filha! Há dezenove anos, numa fria 

manhã de inverno, Afonso saiu para caçar. A neblina caía por sobre a floresta. Ele conduziu seus 

passos por entre as árvores. Então, apontou a espingarda e...  

FIRMINO - Na verdade, era uma garrucha.  

MATILDE (olha para Firmino com incômodo) - Mirou em direção ao mato, e pá... 

LINO - Acertou sua filha por engano? 

MATILDE - Não! Ele acertou uma capivara.  

FIRMINO - Na verdade, era um caititu.    

MATILDE (gritando com Firmino) - Que me importa se era capivara ou caititu? Me deixa contar a 

história direito, Firmino! O Afonso voltou contente para casa com a caça ao ombro. Assou a carne e 

chamou os amigos e vizinhos para comer. Bebeu-se muita cachaça... 

FIRMINO - Na verdade, era cerveja...  

MATILDE (lança um olha furioso para Firmino, que se cala) - E estourou uma grande briga. Era 

faca pra todo lado... 

LINO - E alguém acertou sua filha sem querer? 

MATILDE - Não! O Afonso deu um tiro pra cima, pra acalmar os valentões.  

LINO - E o tiro pegou na sua filha? 

MATILDE - Não! Pior que isso. O tiro foi ouvido ao longe por um bando de criminosos. Eles 

vieram, raptaram minha filha, e ainda por cima levaram a carne assada! Tudo culpa do Afonso.  

LINO - Hã...  

MATILDE (referindo-se ao Lino) - Que cara é essa, rapaz? (examina Lino de perto) Eu jamais 

esqueço um rosto, (pausa breve) mas no seu caso farei uma exceção. Pode ir.  

LINO (vai em direção a saída, se detém e volta) - Já que o senhor e a senhora me dignificaram com 

sua atenção, tenho uma proposta a fazer. Vejo que a ideia aqui é atormentar o Afonso o máximo 

possível... 



187 

 

FIRMINO - Exato! 

MATILDE - Escutando... 

LINO - Pode haver tormento maior do que perder um grande valor de dinheiro? Sei que adorariam 

tirar o Afonso de sua fazenda, mas devido ao apreço que ele tem na região, seria uma ação malvista. 

Sei que devido aos devaneios financeiros do filho do Afonso, a propriedade dele está ao seu dispor. 

Por que então não fazer com que o Afonso entre num negócio fadado ao fracasso? Assim ele perde 

muito, e o senhor ganha muito de uma tacada só.  

FIRMINO - Fascinante.  

LINO - Sei de fonte segura que a fazenda do Afonso é alvo da cobiça de um afamado sacana, por 

nome Tião, um conhecido meu, de passado bem menos que honesto. Ele julga haver ouro nessa 

serra.  

FIRMINO - Tem mais não, eu já... 

LINO (interrompendo) - Eu sei, Seu Firmino. Mas a ganância humana é sem limite. Proponho o 

seguinte: vamos dar um golpe no Tião, golpe conhecido nas ruas como “o bilhete premiado”. 

Consiste em oferecer um valor pequeno, em troca de todas as posses da vítima. Vamos pegar um 

empréstimo no banco, só que fictício. Em garantia a fazenda do Afonso e do Tião. Quando não se 

encontrar ouro algum, nós protestamos a letra, tomamos as terras dos dois. E |essa fortuna toda que 

poderia ser do Afonso, será duplicada em valor, e esse dinheiro exorbitante estará no bolso de 

Firmino e Dona Matilde. O velho Afonso será abandonado ao sabor do vento. Sem nada, sem-terra!  

FIRMINO - Eu gosto da crueldade desse rapaz.  

MATILDE - Não sei. Tem alguma coisa estranha nele. (à parte) Não parece ser quem ele diz que é.  

LINO - Então, temos um trato? (estende a mão para Firmino)  

FIRMINO - Qual o seu nome? 

LINO - Lino.  

FIRMINO - Lino! Vejo em você a mais desenfreada maldade humana! (aperta a mão de Lino) 

LINO - Obrigado, Seu Firmino. Não vai se arrepender.  

MATILDE (à parte) - Sei não... 

 

Cena 5 

Num campo próximo à fazenda de Firmino. Afonso e Lino cavam o buraco.  

LINO (cansado) - Vamos dar uma pausa, Seu Afonso? 



188 

 

AFONSO (cavando sem parar, com um quê de maníaco) - Por quê? Agora que tá ficando bão. Os 

osso doendo tudo, o lombo queimando no sol... Ói que beleza.  

LINO (continuando a cavar) - Se fosse pelo menos um trabalho em seu benefício... 

AFONSO - Lino! Trabalho bão é o que a gente não gosta. Trabalhar pra gente mesmo, só traz 

preocupação. Mas assim, ó, o problema é do Firmino. Já pensou a dor de cabeça de ter um buraco 

cheio de ouro?  

LINO - Se o senhor tá dizendo... 

AFONSO - Então como é essa coisa que cê me falou? Vocês vão enganar o Tião... 

LINO - Não, Seu Afonso. Eu vou te ajudar, passando a perna no Firmino. Vou dizer que a fazenda 

é... 

AFONSO – Ah! Muito complicado esse trem seu.  

LINO - Eles querem te ver sofrendo, perdendo dinheiro.  

AFONSO (pausa, e pensa) Essa de perder dinheiro, já acostumei. Se for pra me judiar, inventa um 

trem diferente.  

LINO - Não é isso... 

Entra Gérson, interrompendo Lino.  

GÉRSON - Grande Afonso! Salve.  

AFONSO - Fala, Seu Gérson. 

GÉRSON (notando Lino) - Ué? Quem é essa? 

AFONSO - Esse é o Lino, cabra duro. Veio trabalhar pra mim. Por que, não sei.  

GÉRSON (intrigado) - Prazer.  

LINO - Satisfação.  

GÉRSON - Tem certeza que é Lino mesmo? 

LINO - Como assim? 

GÉRSON - Cá entre nós...  

Afonso olha Lino de lado. 

AFONSO (para Gérson) Uai. É homem sim.  

LINO (com voz mais grave, para Gérson) - O que o senhor está insinuando? 

GÉRSON - Sério? Não tá aqui quem falou! Seu Afonso, só vim te avisar que o Augusto se encontra 

na cidade. 

AFONSO (emocionado) É? Desde quando? (bravo) Quero nem saber dele!  

GÉRSON - Era só isso. O recado tá dado!   



189 

 

Gérson sai. Afonso segue Gérson com o olhar, para de cavar e fica em silêncio. 

LINO - Esse povo desconfia assim, sem necessidade. Pensando que eu sou o quê? 

AFONSO (sem escutar Lino) - Será que ele tá bem? Tô nem aí. Filho ingrato! Espinha mole, 

debochado, mal-agradecido, sem-vergonha. Nem pra vir me pedir benção. Cambada! Olha, vou 

dizer uma coisa... 

LINO - Fala assim dele não.  

AFONSO - Falo o que eu quiser. E que é que cê ta aí sem trabalhar? 

LINO - O senhor que parou primeiro.  

AFONSO - Posso parar por que sou seu patrão! 

LINO - Patrão o quê? É escravo do Firmino! 

AFONSO (partindo pra cima de Lino com a pá) - Corre daqui! Seu mamolengo, descomposturado, 

linguarudo, trapaceiro, duas-cara, traíra! Com essa safadeza pra cima do Tião, um sujeito honrado! 

Tá despedido! Ponha-se daqui pra fora. Quero ocê aqui mais não.    

LINO (afastando-se pra ir embora) - Velho doido! Não merece, mas vou lhe ajudar. Essa história 

vai mudar.   

AFONSO (gritando) - Moleque! Salafrário! Saltimbanco! (murmurando consigo) Isso não vai ficar 

assim não.  

 

Afonso fica só, cabisbaixo, segurando a pá na mão.  

 

Ato II  

Cena 1 

No mesmo lugar, logo em seguida. Afonso cavando sozinho.  

 

AFONSO - Pronto! Agora posso trabalhar sossegado. Mandei a meninada embora. Esse negócio de 

empregado só dá dor de cabeça. Se você quer um trem bem feito, faz tudo logo sozinho. Como diz 

na Bíblia: “Não se deixem enganar, as más companhias corrompem os bons costumes.” Esse Lino 

com essas ideia de mudança. A vida é boa assim, ruim como sempre foi. Eu queria mesmo era cavar 

um buraco tão fundo, mas tão fundo mesmo, pra entrar e nunca mais sair. (nota algo dentro do solo 

com a pá) Ué, parece que tem um trem aqui embaixo. Ah, nem, gente! Eu queria cavar sem achar 

nada. Ficar cavando a vida inteira até sair lá pras banda da China. Vou ajeitar uma casinha por lá, e 

viver sossegado sem entender o que povo diz. Só vou levar meu papagaio comigo, pra ficar quietim 



190 

 

do lado. Mas aí vai e aparece um vizinho japonês pra me oferecer negócio, vem um filho japonês 

pra me amolar. Nada. Que China o quê... Eu ia parar era lá no miolo da Terra. Ficar por lá no 

quentinho. (volta a sentir algo com a pá) Eita. Tem um trem aqui mesmo. Ah, caceta. Esse é o 

problema da vida. Quem cava, acha! Vou parar. Quem sabe o trem vai embora. Aposto que esse 

troço vai ser problema. E se eu tapar esse buraco, e cavar outro ali mais adiante? Aí, do jeito que 

sou, vai ter um negócio mais atrapalhado ainda por lá. Ah, vida lascada... Quem teve sorte foi minha 

finada esposa Maria, que Deus a tenha. Morreu novinha. Escapou. Fiquei foi ano sem falar com ela. 

Que era pra não interromper. Aquela falava. Tudo. Tintim por tintim. Tirando isso era uma santa. 

(apanha um crânio do buraco) Olha só quem tá aqui. Desculpa te tirar daí. Esse teve a mesma ideia 

que eu. (ergue o crânio e o encara em posição de Hamlet) Bom dia, irmãozinho! Conta pra gente 

como é. Fica com vergonha não. Pode falar. Você é gente. Eu também sou gente. E não estranho 

nada que é assunto de gente. Já cheguei a pensar, que se alguém escutasse minha história, toda 

bonita no livro, chamada “Os sofrimentos do velho Afonso”, depois de ler era capaz de se matar só 

de tristeza. Não sei por que o povo gosta de ouvir esses caso de desgraceira. Tipo a que você passou, 

irmãozinho, pra ficar desse jeito, todo descarnado. Você que já morreu, que é que cê sabe de Deus? 

Se você disser nada, sou capaz de virar ateu. Já pensei nisso, mas acho bobagem. Não tem feriado! 

E nem ninguém pra pôr a culpa. Veja como a vida é esquisita. Quem gosta de sofrer, já tem um 

sofrimento a menos. E assim acaba se incomodando. Já eu, sofro por hábito. Se parasse de sofrer, 

ficaria bem aborrecido. Que foi que você tá me olhando com esses oião? Nunca viu homem não? 

VAVÁ (enfia a cabeça pra dentro da cena e diz com voz modificada) - Feio desse jeito, não.  

AFONSO (assustando-se, grita e deixando o crânio cair)  - Haaaá!! Ai, eita porra! Sai trem.  

Entra Vavá contente com o susto que pregou em Afonso.    

AFONSO (notando Vavá, gritando) - Sua besta, cê quase me mata de susto!  

VAVÁ (preocupado) - Mexe aí não, Afonso!  

Entra Matilde. 

MATILDE - Que gritaria é essa? (repara na ossada e se aproxima) Que pitoresco. Um cadáver! 

(entra no buraco, como detetive) Vamos examiná-lo. Não acredito, bem aqui debaixo de nossas 

barbas! Quem há de ser? (encontra um documento dobrado no bolso do cadáver) Ahá! O que é isso? 

Não creio! Um testamento. (põe óculos de leitura, lê mexendo os lábios e grita) Infâmia! Esta sobra 

do banquete dos vermes é nada mais nada menos que o Barbosão! O famigerado jagunço que levou 

minha filha! Este é o testamento do celerado. Que falta de gentileza de sua parte de morrer sem ter 

sido por minhas mãos! Maldito seja. Pena que ele não pode ser ressuscitado para eu poder matá-lo 



191 

 

novamente. E olha aqui: (exibe o trecho) Deixou sua riqueza para o filho, por nome Lino Barbosa! 

E pela idade, pode muito bem ser esse lambe-botas que está ao seu serviço, Afonso! Vamos lavar 

em sangue minha honra e a da minha filha! Ah, vou me vingar! Mas antes, não quero que ninguém 

saiba. Afonso, tape esse buraco. (ameaçando Afonso) Aliás, depois quero saber exatamente o que o 

senhor tem a ver com esse bandido!  

Matilde sai. Afonso e Vavá se entreolham.  

VAVÁ - Ó o que o senhor foi fazer, Seu Afonso! Imagina o que a Dona Matilde vai fazer com o 

senhor, por ter empregado o filho do Barbosão.  

AFONSO - É. Sempre tem como piorar. Vamos tapar o buraco.  

Afonso pega a pá e Vavá empurra a terra com o pé. Matilde entra.  

MATILDE - Espere! Faltou uma coisa.  

Matilde entra no buraco, arregaça a saia se agacha em posição de urinar.  

VAVÁ (escandalizado) - Dona Matilde!  

AFONSO (compadecendo-se do finado) - Mas precisava... 

MATILDE - Eu mijo mesmo! Mijo nos ossos desse desgraçado. (ajeita saia, e se levanta com 

dignidade de dama) Pronto. Podem prosseguir.  

Matilde sai de nariz empinado. 

VAVÁ (preocupado) - Isso vai dar rolo, Seu Afonso.  

AFONSO - Já deu.  

 

Cena 2  

No mesmo bar de beira-rio, Gérson e Augusto bebem cerveja na mesma posição.  

GÉRSON (olhando em volta) - Augusto... A gente tá no mesmo bar até agora? 

AUGUSTO - Bem capaz. 

GÉRSON - Eu não saí? 

AUGUSTO - Não prestei atenção. 

GÉRSON - Como eu sempre digo... Se hoje à noite você fizer uma coisa da qual vai se arrepender 

amanhã cedo... 

AUGUSTO - Dorme até mais tarde.  

GÉRSON - Mas hoje não... Fiz a extravagância de acordar mais cedo. E fui lá avisar seu pai que 

você chegou.  



192 

 

AUGUSTO (bradando) - Quero nem saber dele! (preocupado) Como ele tá? (indiferente) Não 

importa.  

Entra Vavá apressado.  

AUGUSTO - Vavá! Quanto tempo!  

VAVÁ (falando rápido) - Ainda bem que encontrei o senhor! Tá bonzinho mesmo? Foi bem de 

viagem? Tudo na Santa Paz? Ó o Afonso tá lascado.  

AUGUSTO - Novidade.  

VAVÁ (rápido) - Dessa vez, é de vez. O Afonso tem que dá no pé. O Afonso tem que se escafeder. 

Só por que tinha lá na caveira uns trem que ela leu, a Dona Matilde descobriu que o Lino, que 

trabalha pro Afonso, é filho do Barbosão. E aí vai dizer que tamo mancomunado com o tal.  

AUGUSTO - Mas o que isso tem a ver com o Afonso? 

VAVÁ (rápido) Ah, sabe como é a Dona Matilde. (repara na presença de Gérson) Ó o Seu Gérson! 

O senhor não conta pra ela não, mas a Dona Matilde é doida de dá gosto, de pedra, de dá bom-dia 

pra cavalo! E depois põe tudo na conta do Afonso.  

AUGUSTO - Vavá, vou lhe pedir um grande favor. (apanha o maço de cédulas sobre a mesa) Toma 

esse dinheiro, é tudo que tenho no mundo. Leva o Afonso pra rodoviária, e some com ele daqui.  

VAVÁ - Deus lhe pague, Augusto.   

AUGUSTO - Vai logo.  

Vavá sai correndo.  

GÉRSON (espantado) - Era tudo que cê tinha no mundo? 

AUGUSTO - Era. Daqui cinco anos eu volto com mais. 

 GÉRSON (admirado) - Mas eu pensei que... Ah, seu danado, me enganou. Olha, se eu soubesse 

que você era tão boa pessoa, não estaria bebendo a suas custas. E você entrega tudo assim? (olha em 

volta preocupado) Como a gente vai pagar a conta agora? 

Os dois se entreolham, esvaziam os copos e saem correndo, um para cada lado.  

Cena 3 

Na praça da igreja. Firmino caminha ao lado de Lino. Firmino de bengala e chapéu, e Lino com 

roupa de ir à missa. 

FIRMINO - Quer dizer que o Afonso te mandou embora? 

LINO - Sim, mas continuo morando na casa dele.  

FIRMINO - Como assim? 

LINO - Ele nem percebe que estou lá. Vive dentro do buraco cavando. 



193 

 

FIRMINO - Quanto a isso, devo confessar que tenho um pouco de culpa. Não sei por que motivo, 

Matilde mandou que ele tapasse o buraco. Ora, eu passei lá, e mandei abrir de novo. E assim se 

sucedeu entre ordens e contraordens. Preciso passar por lá para saber em que direção Afonso está 

cavando! Não sei o que está passando pela cabeça de minha esposa, e quero continuar não sabendo 

pelo tempo que for possível.  

LINO - Ouvi dizer que ela está procurando por mim.  

FIRMINO - Pudera! Ela, como eu, vê em você um futuro brilhante. Meu jovem, sou um excelente 

estudioso da alma humana. Não quero me gabar, mas tenho uma biblioteca com cinco mil livros. 

Lidos! E nos meus anos de mocidade, cheguei a cometer alguns versos. Mas daí veio o casamento, a 

família, as preocupações terrenas, e abandonei a lira. Mesmo assim, esse coração que aqui bate, é 

um coração de poeta! Ainda acredito que tenho muito a oferecer ao mundo. Sou um homem de 

negócios e sei os caminhos deste mundo eivado de cinismo. É um passando a perna no outro todo 

santo dia. E é por isso que lhe digo que precisamos de mais poesia! Mas sem tempo livre não se faz 

poesia. E tempo é dinheiro. Portanto, preciso guardar bem meu ouro no porão que Afonso está 

construindo. É tão somente uma medida de segurança. Longe de mim ser daqueles velhos avarentos, 

que só pensam em dinheiro.   

LINO - Mas é claro, Seu Firmino! 

FIRMINO - Estranho eu me abrir assim com você, meu jovem. Tem algo de familiar em sua pessoa! 

Sinto mesmo que posso confiar em você.  

LINO - Mas é claro, Seu Firmino!  

Entra Vavá, sem que os dois o notem. Vavá fica na espreita ao longo da cena. 

VAVÁ (à parte) - Alá os dois lá!  

LINO - Então, o senhor teve tempo de pensar naquela minha proposta? 

FIRMINO - Acho inclusive que vai ser um alívio para o Afonso, se ver livre de tudo isso. 

VAVÁ (à parte) - Ai, ai, ai! Esse Lino é jagunço mesmo. Tão combinando um jeito de apagar o 

Afonso! 

LINO - Trouxe então o que lhe pedi?  

FIRMINO (entregando um documento) - Pois sim, aqui está a escritura da fazenda do Afonso.  

LINO - O senhor não vai se arrepender.  

FIRMINO - E agora é só esperar? 

LINO - Sim, deixe tudo por minha conta. Esse é o segredo: empreste dinheiro de um pessimista, ele 

nunca vai ter esperança de ser pago.  



194 

 

FIRMINO - E quem é o pessimista nessa história?  

LINO - O Afonso ora, quem mais? Ah, sim, e para o Tião topar o negócio, é necessário que a dívida 

do Afonso seja liquidada.  

FIRMINO - Pois liquidada está! (aperta a mão de Lino) 

VAVÁ (à parte) - Sabia! Vão liquidar o Afonso... (sai correndo) 

 

Cena 4 

Afonso e Vavá entram andando perto do litoral. Sons de ondas e tempestade que se aproxima. 

AFONSO (olhando em volta) - Onde nós tamo? Três dia de viagem, entra em ônibus, sai de ônibus. 

Isso é barulho de chuva?  

VAVÁ (consulta um mapa, virando de cima em baixo) - E da grossa. O moço disse que era pra lá. 

(aponta pro lado) 

Eles começam a ir pro lado. Vavá vira o mapa de cabeça pra baixo. E aponta pro outro lado.  

VAVÁ - Mas pode também ser pra lá.  

AFONSO - E faz diferença? Ah, Vavá, gosto disso não. Esse negócio de viajar é coisa de gente 

vadia. Vamo arranjar um serviço por aqui. Deve ter um lote precisando de capinar.   

VAVÁ - Pois eu tô achando é bom. A gente vê cada coisa diferente, um povo diferente. Afonso, o 

mundo é maior do que eu achava.  

AFONSO - Bestagem. O mundo é piquininim. Um ovo de maldade.  

 Pausa, os dois olham em direção ao público. Som de mar.  

AFONSO - Que é aquele trem ali? 

VAVÁ - Depois do negócio? 

AFONSO - É, lá onde tem umas coisa mexendo.  

VAVÁ - Tem um troço cinza.  

AFONSO - Esse é o trem que eu tô falando.  

VAVÁ - Ah, o troço.  

AFONSO - Quero saber disso não. Vou pra casa. (vira-se pra ir embora) 

VAVÁ (segura e arrasta Afonso de volta) - Faz isso não Afonso! Eles qué te matar. Peraí, Afonso. 

Vamo primeiro ver que trem é aquele.  

Os dois param de novo, olham adiante e avançam devagar. 

AFONSO - Rio não é.  

VAVÁ - Nem lago. É muito esparramado. 



195 

 

Os dois se olham, sorriem e dizem ao mesmo tempo.  

AFONSO e VAVÁ - Ah, é o mar!  

VAVÁ - Nó, mas num é que é bonito memo.  

Afonso avança em silêncio, de olhos arregalados.  

AFONSO (abrindo os braços) - Ah, agora posso morrer. Olha só que beleza. Vavá, por que nós é 

besta de morar na roça? A gente podia ficar aqui a vida toda, vendo esse marzão de Deus dia e noite. 

Já pensou como deve ser bonito quando tem sol? Pena que hoje tá fechado de chuva. Olha lá a 

nuvem descaindo pra cima de nós. Vamo lá beber da água, pra ver se é salgada memo?  

VAVÁ (professoral) - Dá pra beber não.  

AFONSO - Vamos correr pra lá, Vavá!  

VAVÁ - Ê, bora!  

Os dois fazem mímica de correr e param no proscênio.  

AFONSO (mergulha a mão em concha na água e bebe) - Salgada mesmo.  

VAVÁ - Falei.   

AFONSO (olhando pra cima) - Óia a nuvem em nós. Já tá difícil de ver. (não consegue ver Vavá e 

grita em sua orelha) Onde cê tá?  

VAVÁ - Tô aqui, ó.  

AFONSO - Ah, tá. Cuidado procê não sumir aí dentro da neblina. Parece até que tamo voando, feito 

dois anjinho no céu. É na miséria que a gente vê milagre. (tateando no escuro) - Cadê ocê homem? 

VAVÁ (indo em direção oposta) - Tô bem do seu lado. Cuidado pra não afogar, Seu Afonso!  

AFONSO (entusiasmado) - Vai pra longe não. Cuidado que isso daqui não é corgo não. Que lugar 

bão de morrer. Lá na terrinha ninguém vai saber mais de mim. Riram de mim, fizeram o que 

fizeram, e agora essa desgraceira acabou! (ajoelha-se no proscênio e ergue os braços para os céus, 

bradando) Deus sabe que pecaram mais contra mim, do que eu pequei contra os outros. Já to vendo 

aquelas besta dizendo, sabe o véi Afonso? Sumiu no mundo sem dá notícia. Ó o tanto de nuvem lá 

pra longe! Envém água. Cai, tempestade, venta nós lá pro mar, quero ver esse céu cair em riba! E se 

Deus for bom pra mim, vai mandar um raio bem na carcunda do velho Afonso. Sabe, Vavá, sempre 

achei que quem morre de raio, é por que Deus tem birra. Deus mirou o dedo bem na cabeça do 

infeliz.  

VAVÁ - Fala esses trem não, Afonso. Pensa no seu fi Augusto! 

AFONSO - Pois é... Me diz de novo como ele tava. 



196 

 

VAVÁ - Todo pampêro, tomando cervejinha. Deu dinheiro pra gente fugir e tudo. Como diz o poeta: 

(recitando) Pai andando esfarrapado/ Filho tá nem aí/ Mas pai endinheirado/ Filho já tá aqui. 

AFONSO - Boa, Vavá. Não sabia que cê tinha esses dote não. Mas tenho dinheiro pra voltar? 

Quanto sobrou? 

VAVÁ - Dinheiro pro resto da vida.  

AFONSO - Ah, é? 

VAVÁ - É. Mas só se o senhor se afogar hoje mesmo. 

AFONSO - Então eu vou. (avança em direção ao público e nada no meio das pessoas)  

VAVÁ - Será que dói não?  

AFONSO - Minha única tristeza é morrer sem ver o Presidente Vicente mandar nesse país.  

VAVÁ - Uai, seu Afonso, sabia não? O Presidente Vicente ganhou. 

AFONSO - Ganhou? 

VAVÁ - Foi, só que essa foi a terceira vez. Primeiro ele ganhou normal, aí da segunda tiraram ele na 

quartelada, depois ele se aposentou, fez aliança, e voltou nos braço do povo.  

AFONSO (nadando) - Sabia que cê lia jornal não.  

VAVÁ - Não sou instruído, mas também não sou burro.  

AFONSO - Eu que sou besta mesmo.  

Os dois estão envoltos na neblina. Breve pausa, Afonso faz mímica de nadar no público e volta 

nadando até o palco. Vavá molha os pés e brinca com a água. Os dois se afastam e não conseguem 

se ver. Eles tateiam para tentar se encontrar no escuro.   

AFONSO - Vavá.  

VAVÁ - Que foi?  

AFONSO - Cê tá onde?  

VAVÁ - Não sei.  

AFONSO - Vai pra a esquerda.   

VAVÁ - A sua ou a minha?   

AFONSO - Tanto faz.     

VAVÁ (com medo) - Quero ir pra casa.  

AFONSO - Também. Peço perdão pra Matilde e pro Firmino.  

VAVÁ - É. Eles já deve tá mais calmo. Eita. Parece que aqui tá mais fundo.  

AFONSO - Estende o braço, pra ver se te acho.  

VAVÁ - To tentando.  



197 

 

AFONSO - Vamo fazer sim. Eu vou contar até três. Aí a gente corre pro rumo de onde a gente veio. 

Pode ser? 

VAVÁ - Pode.  

AFONSO – Um (Vavá sai correndo), dois, três! 

Afonso corre para o outro lado.  

 

Ato III 

Cena 1 

Na casa de Firmino. Firmino escreve seu grosso livro de contabilidade, com capa de couro.  

 FIRMINO (escrevendo) - Ah... Meu capital cresce como massa de pão. E a fornada vai ser tão 

grande, que de tanto comer vai me dar azia. Vou ficar barrigudo, bonito, brilhando de tanta 

prosperidade. Vai sobrar pra fazer torrada, rabanada, farinha de rosca, e fermento pra mil padarias. 

Gostei dessa imagem. Vou anotar. Depois eu escrevo um livro de poesia, pago a crítica pra falar 

bem mim, e ganho mais ouro ainda. Mas antes vou compor meu livro mais valioso, meu livro de 

contabilidade! Cada verso que inscrevo neste livro, quer dizer que alguém ficou mais pobre, 

enquanto eu fiquei mais rico! Bem feito! (sons de passos) Ó não. Escuto passos. Alguém se 

aproxima! Esse é o problema de ser rico. O mundo te persegue em vingança, depois que você 

enganou o mundo!  

Entra Afonso.  

AFONSO (obsequioso) - Com licença, boa tarde, tudo tranquilim?  

FIRMINO (bravo) - Afonso! O senhor vai me pagar pelo que fez!   

AFONSO - Pois é, Firmino, vim pedir desculpa.  

FIRMINO - Como é que faz um trem desse comigo? Sempre fui seu amigo. 

AFONSO - Errei sim.  

FIRMINO - Afonso, meu caro. Errar é humano. E pôr a culpa em outro, é sinal de liderança.  

AFONSO - É tudo culpa do Vavá.  

FIRMINO (confuso) - Do Vavá? O que ele fez? 

AFONSO - Me enfiou num ônibus, e fomos parar lá depois do São Paulo. Eu acho que... (pausa) 

FIRMINO - O quê? 

AFONSO - Acho que vi Deus por lá. Mas posso tá enganado.  

FIRMINO - Pois eu tenho certeza de que o senhor me deixou na mão!  

AFONSO - Tá bom, mas daí pra mandar me matar, Seu Firmino, aí já acho exagero.  



198 

 

FIRMINO - Como assim, mandar matar? Do que está falando? 

AFONSO - Pensa que não sei? O Vavá escutou ocês falando de me liquidar.  

FIRMINO - Hein? 

AFONSO - Acho que o senhor tá com raiva de mim, não pelo mesmo motivo que eu tô pedindo 

desculpa.  

FIRMINO – Já eu acho que está se desculpando, não pela mesma razão que estou com raiva do 

senhor.  

AFONSO - Que foi que eu fiz? 

FIRMINO - Ora, deixou o trabalho de lado, parou de construir meu porão! E sumiu no mundo.  

AFONSO - Ah, tá...  

FIRMINO - O que era então, Afonso? 

AFONSO (dá meia-volta) - Olha, eu já vou indo... 

FIRMINO (gritando) - Ah! Não vai escapar assim não! Volta aqui!  

AFONSO (voltando) - O senhor quer essa chateação mesmo? 

FIRMINO (à parte) - Boa pergunta! Agora é tarde. (para Afonso) Me dê a verdade, Afonso.  

AFONSO - Eu não sabia que o Lino era filho do Barbosão! 

FIRMINO (abre a boca e leva as mãos à cabeça, como O Grito de Munch) - Ai, Meu São Bento de 

Núrsia me protegei desses dardos envenenados que saem de sua boca! 

AFONSO - Não sei o que cês vê demais nisso.  

FIRMINO - Eu sabia que esse Lino não era quem ele dizia que era! Fui enganado, engambelado, 

escovado e penteado!  

AFONSO - Só por que é filho de ladrão, não quer dizer que... 

FIRMINO (interrompendo) - Matilde! A Matilde sabe disso? 

AFONSO - Sabe.  

FIRMINO - Afonso. Ela vai te matar. (pausa breve) Ela vai me matar... Pra onde foi que vocês 

foram?  

AFONSO - Não adianta, Firmino. Cê vai e o trem vai atrás.  

FIRMINO - Ah, mas eu vou me vingar mesmo, desse jagunço-mirim, escoteiro do cangaço, 

bandoleiro de estrada, ladrão de galinha, botina-furada, comedor-de-charque-com-farinha, mal-

lavado, dente podre, suvaquento, perebento, remelento, diabento!  

AFONSO - Ele é não tudo isso aí não.  

FIRMINO - É sim! E repito!  



199 

 

AFONSO (furioso) - Cê cala essa boca! Fala assim do Lino não, rapaz! Vai gritar em orelha de 

outro, velho safado! Eu te arrebento, velhote! (Afonso se espanta consigo mesmo) 

FIRMINO (também espantado, e calmo) - Uai, Afonso! Que aconteceu? 

AFONSO (confuso) – Uai, não sei.  

FIRMINO (triste) - Não tem mais honestidade nesse mundo. Eu confiei naquele moleque, e olha o 

que ele me faz. (novamente enfurecido, e num crescente até bradar) Não existe mais honra! Não 

existe mais virtude! Mas eu vou mostrar de que metal o velho Firmino é forjado! (apanha uma 

espingarda) Hei de me vingar, Afonso! (sai, com Afonso tentando contê-lo) 

AFONSO (seguindo-o) - Peraí, Seu Firmino. Peraí.  

Firmino sai de espingarda em punho, bufando de raiva. Afonso o segue contrariado. 

 

Cena 2 

Na casa de Firmino. Matilde observa uma velha fotografia da sua filha num porta-retrato. Entra 

Vavá.  

MATILDE - Ai, minha filhinha. Ela era tão bonitinha... 

VAVÁ - Senhora! 

MATILDE (se assusta e grita) Ai, Vavá! Que espécie de pessoa é você, que entra assim sem mais 

nem menos? 

VAVÁ - Já te digo. Tem três tipo de pessoa. As que sabe contar... As que não sabem... E as... Pois é. 

MATILDE - Vavá, tenho um serviço importante pra você.  

VAVÁ - Senhora! 

MATILDE - Como não posso me vingar diretamente no Barbosão, eu vou ter a satisfação de ver seu 

filho morrendo pelas mãos do Vavá!  

VAVÁ - Posso fazer isso não, dona, eu trabalho pro Afonso. E esse negócio de matar, sei como faz, 

mas acho muito definitivo.   

MATILDE - Vavá, como já explicamos antes, é para nós que você trabalha.  

VAVÁ - Ah, é? 

MATILDE - Sim, Vavá, somos nós que te pagamos.  

VAVÁ (entendendo) - Então eu que era o espião? Coitado do Afonso. Mas eu pensei que... Então 

era por isso que... Nó...  

MATILDE - Sim, Vavá, esse tempo todo você esteve ao nosso serviço. E é por isso que agora vai 

me ajudar a me vingar! 



200 

 

VAVÁ - Mas dona Matilde, o Lino é valente, grandão. Não sei se dou conta dele não. 

MATILDE - Se não conseguir, me ajuda que eu mesmo faço.  

VAVÁ - Fazer o quê? 

MATILDE - Matar o Lino, ora.  

VAVÁ - Não. Tenho meu sistema. 

Matilde lança um olhar fulminante em Vavá.  

VAVÁ - Mas se a senhora quiser, arranjo outro sistema. Mas matar o Lino, que judiação.  

MATILDE - Judiação? Judiação é raptar uma filha, deixando a mãe louca de tanta raiva! Por anos 

eu esperei, e agora vou ter minha desforra! Ah, os prazeres da vingança. Ah, as fúrias que bailam na 

minha cabeça, vão estraçalhar aquele danado, e por um breve instante, quem sabe, vou me sentir 

bem. Vingança, praga, morte, derrisão! 

VAVÁ – Mas vai ser na faca ou na bala? 

MATILDE - Leva os dois, que é pra não ter erro. Vamos agora mesmo pra casa do Afonso. Siga-me, 

Vavá! 

Matilde sai, seguida por Vavá. 

 

Cena 3 

Na praça da igreja. Lino entra por um lado, e Gérson pelo lado contrário.  

 

GÉRSON - Tá bom, Lino, só aqui entre nós... 

LINO - Que foi? 

GÉRSON - Prometo que não conto pra ninguém.  

LINO - Deixa de graça! 

GÉRSON (sério) - Ora, Lino, se é verdade que Deus está nos vendo, o mínimo que podemos fazer é 

ser engraçados! 

LINO - Mas aos olhos de Deus, o que precisamos fazer mesmo é ajudar aqueles dois.  

GÉRSON - De que jeito? 

LINO - Marca um encontro com o Augusto. Diga que tem algo importante para lhe contar. Pode ser 

aqui mesmo, meio-dia. Eu faço mesmo e convenço o Afonso de vir. Vou dizer que o Firmino o 

encarregou de um serviço importante bem aqui, na mesma hora.  

GÉRSON - Ótimo, uma conspiração! 



201 

 

LINO (à parte) - Pai e filho unidos na mesma teimosia! Pai e filho separados pela mesma solidão. 

Pai e filho deixando a mesma triste herança. Repetindo os erros, e adiando o perdão. Insistindo na 

destruição, e ignorando a beleza! Gira a roda da Fortuna, onde nos vemos presos às mesmas 

histórias. O mundo não precisava ser assim. (para Gérson) Um dia você vai saber a razão que me 

trouxe aqui, para derrubar o cárcere onde Afonso se trancou, e mapear a estrada perdida onde 

Augusto se perdeu. Só não entendo o seu interesse nisso tudo, Gérson. Por quê? 

GÉRSON - Ora, preciso cumprir meu papel. Sou a decepção dos meus pais.  

LINO - Então, mãos à obra.  

Saem cada um em direção oposta.   

 

Cena 4 

Na praça da igreja. Afonso e Augusto entram cada um por um lado, sem se verem.  

AFONSO (à parte) - Meio-dia. Na praça da igreja. Que é que eles vão inventar pra mim agora...  

AUGUSTO (à parte) - O que será que o Gérson quer de mim? Dinheiro não tenho mais.  

AFONSO (à parte) - A gente chega na hora, e esse povo só atrasa.  

AFONSO (à parte) - Cadê esse Gérson? 

AFONSO (à parte) - Cadê esse povo? Sei não. Isso tá me parecendo armação.  

AUGUSTO (à parte) - Debaixo desse sol do meio-dia, é capaz de eu me queimar.  

AFONSO (à parte) - Será que eles tão querendo é.... Me fazer encontrar com meu fi? 

AUGUSTO (à parte) - Só falta o meu pai aparecer por aqui. Já pensou? Eu dou de cara com o velho 

Afonso. Assim do nada.  

AFONSO (à parte, dando meia-volta) - Eu vou é embora.  

AUGUSTO (à parte, dando meia-volta) - Vou esperar no bar.  

AFONSO (à parte) - Quero nem saber dele! 

AUGUSTO (à parte) - Quero nem saber dele!  

AFONSO e AUGUSTO (falam ao mesmo tempo e dão de cara um no outro) - Quero nem saber... 

Param em silêncio e se olham. Longo silêncio.  

AUGUSTO - Bênção, pai.  

AFONSO – Deus abençoe, meu fi. Tá tão magrinho.  

AUGUSTO - Tá tão velhinho.  

AFONSO - Eu vi o mar.  

AUGUSTO - Ganhei dinheiro, e já perdi tudo.  



202 

 

AFONSO - É assim mesmo.  

AUGUSTO - Eu me enganei, e fiquei com raiva de mim e do senhor.  

AFONSO - É a história da minha vida. Mas quero saber disso mais não. Agora acabou. Ninguém 

mais vai botar a culpa em mim. Chega de sofrimento, e chega de saudade. Bora pra casa.  

Os dois se abraçam. Saem pelo mesmo lado, de braços no ombro.  

 

Cena 5 

Na fazenda do Afonso. Entram Afonso e Augusto.   

 

AFONSO - Então, meu fi. Isso é que o sobrou da nossa casa.    

AUGUSTO - Como é que o senhor deixou esse lugar ficar tão malcuidado? 

AFONSO - Logo isso daqui nem mais vai ser meu.  

AUGUSTO - Esse papagaio fala? 

AFONSO - Há! Ontem cedinho ele chamou: “Lino, Lino, Lino!”.  

Entra Firmino e Vavá. 

FIRMINO (gritando enfurecido) - Onde está ele? 

AFONSO (indicando Augusto) - Bem aí, Seu Firmino.  

FIRMINO - Não! Eu quero aquele tratante. Lino! 

AUGUSTO - Quem é esse tal de Lino? 

FIRMINO - Não é assunto seu. Eu exijo que vocês me entreguem o Lino! 

AUGUSTO - O senhor não pode chegar assim na casa dos outros fazendo exigência. Ponha-se 

daqui pra fora! 

Vavá vem por trás de Augusto. Bate na cabeça dele com o porrete. Augusto desacorda.  

VAVÁ - Desculpa aí, Seu Augusto.  

AFONSO (gritando) - Meu fi! Que é que cêis fizeram com meu fi? 

VAVÁ - Foi nada não. Logo ele acorda.  

Entra Lino. 

LINO - Que confusão é essa? 

FIRMINO - Seu malandro! Vai me pagar.  

LINO (exibe o contrato) - Sabe aquele contrato? Olha o que faço com ele. (rasga o contrato) E está 

vendo essa escritura? Vai ser do Afonso de novo, e sem dívida nenhuma. (entrega o documento para 

Afonso) 



203 

 

FIRMINO - Que seja! Mas não viverá para ver isso acontecendo. Vavá! Acabe com ele.  

VAVÁ - Não posso.  

FIRMINO - Por quê?  

VAVÁ - A Dona Matilde pediu primeiro.  

FIRMINO - Me dá essa arma. Eu resolvo isso sozinho. (aponta a arma em Lino) 

Entra Matilde, seguida por Gérson. 

MATILDE - Ah, não! Não tão cedo assim. Querido, tenho precedência.  

FIRMINO - Por quê? Ele me roubou dinheiro.  

MATILDE - Pois ele vai me pagar o roubo de minha filha! (encosta o facão no pescoço de Lino) 

GÉRSON - Calma, mamãe.  

LINO - Antes de morrer tenho uma confissão a fazer! 

MATILDE - Fala, bandido! 

Pausa. Matilde com o facão no pescoço de Lino. Silêncio.  

LINO - Não sou quem eu disse que sou.  

MATILDE - Eu sei.  

FIRMINO - Pois é.  

VAVÁ - Acho que agora até eu sei.  

AFONSO - Ué, quem é ele? 

LINO - Meu nome não é Lino. Sou a Rosalina, filha adotiva do Barbosão.  

TODOS (menos Gérson) - Óooooo... 

GÉRSON - Sabia! Como é que vocês não perceberam? 

LINO - Não sei quem são meus pais, sei que fui raptada quando tinha sete anos. E tomei o nome do 

filho primogênito do Barbosão, Lino, que fugiu pro Mato Grosso.  

MATILDE - Mas então...  

FIRMINO - Não pode ser... 

MATILDE - Minha filha! Rosalina! (abraça) 

Firmino também abraça a filha. Augusto acorda.  

AUGUSTO (olhando em volta) - O que está acontecendo? Quem bateu em mim? (repara em Lino, 

abra a boca e fica em silêncio) 

LINO - Oi, querido.  

AUGUSTO - Minha esposa! (abraça Rosalina) 

TODOS - Óoooo.... 



204 

 

AFONSO - Minha nora!  

GÉRSON - Minha irmã! 

MATILDE - Minha filha!  

FIRMINO - Minha filha! 

VAVÁ (querendo participar, sem entender)  - Minha... Meu? Ué. O Lino é homem, gente. Tão 

vendo não? 

GÉRSON - Vavá. Deixa eu te explicar uma coisa. (aproxima-se de Vavá e conversam em silêncio)  

MATILDE (para Lino) - Só tem uma coisa que não entendi, minha filha. Como foi que o Barbosão 

acabou morto e enterrado, bem aqui no nosso quintal? 

LINO - Não sei.  

Todos se olham. Todos olham para Vavá.  

VAVÁ - Uai. Cês não me perguntaram. Matei e enterrei. Não gosto de contar vantagem.  

FIRMINO - Fez bem, Vavá.  

AFONSO - Mas então o Lino, é Rosalina! Sabia que esse Lino era da família. Que valentia! Um 

exemplo. E é minha nora. Foi perdida, e agora encontrada. Meu filho sumiu, e foi achado. Nossa, 

essa história toda me deu um trem aqui no peito... (leva a mão ao peito e começa a cair) 

AUGUSTO - Ó não! Meu pai está tendo um infarto!  

LINO - Respira, Seu Afonso! 

FIRMINO - Vou chamar um médico!  

MATILDE - Morte hoje não! Não em um dia de alegria.  

AFONSO - Acho que num é... Não sei dizer. É como se eu... Não lembro quando tive isso antes. É 

um trem quente no peito. Um sossego. Como se amanhã fosse domingo, e depois domingo de novo. 

Um vento fresquinho no rosto, que não para de soprar. Que é que tô sentindo, meu povo? Última 

vez que senti isso, foi quando o Augusto nasceu.  

VAVÁ (rápido) – Ah, essa sei como chama, felicidade.  

AFONSO - Não acredito! É a tal da felicidade. Meus olhos desacostumaram a chorar. E agora as 

lágrimas escorrem por minhas rugas. Me deu vontade de fazer uma coisa que não faço faz tempo.  

VAVÁ - Poxa, Seu Afonso. Aqui na frente de todo mundo... 

AFONSO - Me deu uma vontade lascada de cantar e dançar. Gérson, pega a viola. Vavá, me dá uma 

cachaça. Lembrei! Eu tinha um conselho pra esse povo todo aí em volta: quando cês ficarem triste 

feito o velho Afonso, o remédio é cantar e dançar um cateretê.  Gente besta é boba mesmo.  

Afonso canta um cateretê, os demais respondem em coro. Coreografia. 



205 

 

 

Cateretê 

 

C                          G7             C  

Pra sofrer chega sobra teimosia 

                C7                               F   
Que saudade do que vovó me dizia 

                 G7                                      C                                   

Deixa pra lá essa tristeza e vamo embora 

                        G7                 C          C7 

Que a vida é curta Nossa Senhora 

 

     F                           G7             C  

A minha vovó que comentava a esmo 

          G7                  C  

Gente besta e boba mesmo  

 
C                           G7                   C 

Se eu dançar aqui mesmo faz surpresa 

                   C7                                     F    

Por falta de uso minhas cadeira ficou presa 

             G7                       C 

Minha viola já perdeu as corda 

             G7             C          C7 

Nem a letra nos recorda 

 

    F                         G7                C  

A minha vovó que comentava a esmo 

           G7                C   
Gente besta é boba mesmo  

 

 

C                                      G7           C 

De tanto esforço que eu fiz para sofrê 

               C7                             F 

Me esqueci de dançar o cateretê 

                G7                                       C 

Que eu festava de dá gosto desde menino  

                        G7                      C         C7 

Com muito esmero e pouco ensino  
 

F                             G7                C  

A minha vovó que comentava a esmo 

           G7                C 

Gente besta é boba mesmo  

 

Fim 

 

 

 

 

 



206 

 

CONSIDERAÇÕES FINAIS 

 

 

 Após tantas comédias e comentários, chegou o momento de avaliar meu resultado 

pensando no que errei e acertei, e que posso fazer no futuro. Reconheço que apesar de ter elaborado 

os exercícios, eu não os concluí, nem testei. Desse modo, a comédia que escrevei, Os sofrimentos 

do velho Afonso está ligada apenas de modo indireto aos exercícios, ao refletir minha ideia de 

comédia. Para o futuro, gostaria de reunir toda a parte didática em separado, e desenvolvê-la em 

conjunto com os exercícios elaborados para minha dissertação de mestrado, publicando material 

didático para o ensino da dramaturgia. Ao reler os exercícios do Anedotário, fico imaginando como 

seria caso eu fosse um aluno e tivesse que resolvê-los. Desde que comecei a ensinar dramaturgia 

estou dando as aulas que gostaria de ter recebido. Não sei se seria um bom aluno de mim mesmo, 

mas como quem ensina está de certa forma ensinando a si próprio, de modo inconsciente esses 

exercícios reverberam na minha escrita dramática. 

 Quanto aos capítulos iniciais, apesar de manter o meu tema, que era apontar a influência 

da commedia dell’arte na dramaturgia escrita, eu poderia ser acusado de uma excessiva tendência a 

me distrair, apresentando em vez de um objeto de estudo, um painel de ideias que poderiam ser 

mais desenvolvidas. Eu reconheço absolutamente que Dario Fo seria o suficiente para uma pesquisa 

como essa, para não falar em Goldoni ou Gozzi. Desde a minha graduação em Artes Cênicas, uma 

professora, ao corrigir um trabalho meu que não estava assinado, percebeu que era meu, pois 

segundo ela, o autor “pula de galho em galho o tempo todo”.  

 Porém, eu defendo que o estudo específico da dramaturgia, até poderia ser monográfico, 

onde analisamos cada detalhe de uma grande obra, mas este estudo não teria a riqueza daquele que 

faz conexões inesperadas, que aponta as semelhanças técnicas entre vários dramas. Pegue-se por 

exemplo um livro como O texto no teatro, de Sabato Magaldi (1989). O autor às vezes gasta apenas 

duas ou três páginas para discutir um dramaturgo de imensa importância, de extensa obra, mesmo 

assim a visão geral de Magaldi sobre o teatro é tão interessante, que aquelas poucas páginas são 

suficientes para se aprender sobre cada tema. 

 Ora, drama é a arte do diálogo. Como falar de drama se não for através de um longo 

diálogo entre vários temas, técnicas e influências? Para entender o que acontece em determinado 

drama, sob o ponto de vista formal, é mais fácil compreender através de uma comparação com outra 

obra. Ao longo dessa pesquisa, Brecht, por exemplo, me ensinou a ler Gozzi numa perspectiva bem 



207 

 

mais interessante, e as comédias em conjunto lançaram luz uma sobre as outras. Espero que quem 

me leia tenha interesse por conhecer as que não tenha lido, como espero que meus exercícios 

didáticos sirvam para despertar o interesse por suas fontes. 

 Comumente, nos damos conta que uma peça de teatro não foi feita para ser lida. O 

romance, o conto, prestam um prazer imediato à leitura. Já a leitura da peça de teatro requer certa 

insistência. Com o tempo lemos melhor, já sabendo o que procurar, o que escutar dentro de um 

drama. Após a escrita dessa tese, com certeza melhorei minha capacidade de ler uma comédia 

antiga, cuja grande parte das piadas já passou do prazo de validade, com trechos obscuros, 

referências que nem os editores especialistas sabem dizer o que significa. Em Shakespeare acontece 

muito isso, lemos a nota para saber que a tradição crítica ao presente momento não sabe explicar o 

que aquilo significa. Mas apesar de toda essa dificuldade, após o enfrentamento, vemos revelar um 

mundo de beleza enredado nesses velhos textos. Confesso que não consegui ler tudo a que me 

propus, e que em certo ponto, cansado de ler tantas comédias, me rebelei lendo Eurípedes com 

grande prazer.  

 Me fez bem não só porque ler Eurípedes é fundamental, mas porque já com os olhos 

treinados por buscar soluções técnicas de dramaturgia, em vez de somente me encantar com a 

tragicidade filosófica do autor, reparei na sua construção de cenas, na apresentação de seus 

personagens, na fluidez de seu diálogo. Ou seja, essa cascata de comediógrafos me ensinou a ler 

tragédias melhor também. Sei que a preguiça pode fazer com que eu nunca mais leia nesse ritmo 

novamente, mas torço para que a vida me obrigue a ler comédias mais e melhor.   

E essa percepção técnica também pode se voltar a outros que a fizeram no passado e 

deixaram suas pistas nas páginas das comédias: quando se lê com cuidado dá para notar como um 

dramaturgo aprendeu com outro, fazendo aquele mesmo trabalho de engenharia reversa, 

desmontando um trabalho pregresso para entender as partes, ou para descaradamente furtar 

elementos. Por razões óbvias, não há melhores especialistas em drama do que seus artífices. Talvez 

não saberiam ou não teriam tempo para explicar seu processo, mas seu trabalho de pesquisa 

reverbera na obra acabada.  

 Quanto a essa questão, a comédia que escrevi com certeza irá trair minhas predileções e 

fragilidades. Na minha dissertação de mestrado, pensei em inserir uma peça de teatro, mas não tive 

coragem. A pressão acadêmica, o fato de ser avaliado, me fez desistir de escrever uma peça de 

teatro como parte da pesquisa. Agora eu superei esse medo pelo seguinte motivo: estou convencido 

de que a parte prática de uma pesquisa em artes é também produção de conhecimento. Quem quiser 



208 

 

saber o que eu realmente penso e sei sobre a escrita cômica, que leia Os sofrimentos do velho 

Afonso, ou assista o espetáculo no Youtube.  

 Apesar de ser muito difícil avaliar o próprio trabalho de modo imparcial, sem falsa 

modéstia eu me diverti sobremaneira fazendo este trabalho. Não consigo compreender aquelas 

cozinheiras que sabem fazer muito bem receitas das quais não gostam. Se eu me ponho a trabalhar, 

é por quero saborear o resultado. Não há nada de novo ou excepcional nessa minha comédia, só me 

propus a testar certas estruturas que comentei até aqui, e com surpresa inesperada, as pessoas se 

puseram a rir. Foi estranho como as pessoas aceitaram rapidamente algo tão fora de uso quanto um 

aparte.  

 Escrever um exercício de dramaturgia é ao mesmo, quem sabe, ensinar alguém a 

escrever, e também aprender a escrever. Não tenho dúvidas que o principal aluno dessa lista de 

exercícios sou eu, nela vou buscar, no futuro, ideias para novas comédias. Para encerrar meu 

assunto commedia dell’arte espero ter argumentando o suficiente para afastar uma ideia expressa 

por Antonucci (1955, p. 57) que este gênero teatral “era stata la palla di piombo al piede del teatro 

italiano per quase due secoli”, em minha tradução, “tinha sido a bola de chumbo aos pés do teatro 

italiano por quase dois séculos”. O que ele estava se referindo por teatro, nesse caso, é o drama, as 

obras literárias dos comici que ele julgava inexpressivas. Porém, como espero ter demonstrado, sem 

o legado a commedia dell’arte para a dramaturgia, Molière não seria possível, Shakespeare não 

seria o mesmo, e Goldoni uma nota de rodapé. Que seria impossível separar a commedia dell’arte 

do que entendemos hoje por escrita da comédia, humor, personagens cômicos, e que essa influência 

não vai se apagar tão cedo.  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



209 

 

REFERÊNCIAS 

 

ANDREWS, Richard. Script and scenarios: the performance of comedy in Renaissance Italy. 

Cambridge: Cambridge University Press, 1993. 

ANTONUCCI, Giovanni. Storia del Teatro Italiano. Roma: Newton, 1955.  

ASHBY, Clifford. Classical Greek Theatre: new views of an old subject. Iowa City: University of 

Iowa Press, 1999. 

BAKHTIN, Mikhail. Questões de literatura e de estética: a teoria do romance. São Paulo: 

Annablume, 2002.  

BARBIERI, Nicolò. L'inavertito, ovvero Scapino disturbato e Mezzetino travagliato. In Commedie 

dell'arte. Ed. FERRONE, Siro. Milão: Murisa, 1986. 

BARTOLI, Adolfo. Scenari inediti della Commedia dell'Arte. Florença: Sansoni, 1880. 

BOAL, Augusto. 200 exercícios e jogos para o ator e o não-ator com vontade de dizer algo através 

do teatro. Rio de Janeiro: Civilização Brasileira, 1982.  

BRECHT, Bertolt. Turandot ou o congresso das lavadeiras. In Teatro completo Vol.10. Rio de 

Janeiro: Paz e Terra, 1993.   

BRONDANI, Joice Aglae. A Máscara e a Sombra: Palco e Vida. Arte da Cena, Goiânia, v. 3, n. 1, p. 

21-42, Jan-jun/2017. Disponível em: http://www.revistas.ufg.br/index.php/artce 

BURKE, Peter. Cultura Popular na Idade Média: Europa, 1500-1800. São Paulo: Companhia das 

Letras, 2010.  

CARVALHAL, Tânia. Literatura comparada. São Paulo: Ática, 2006. 

DUCHARTRE, Pierre Louis. The Italian comedy. Nova Iorque: Dover, 1966. 

EDGAR, David. How plays work. Londres: Nick Hern Books, 2009. 

EGRI, Lajos. The Art of Dramatic Writing. Nova Iorque: Wildside Press, 1946 

ESSLIN, Martin. The field of drama. Londres: Methuen, 1987.  

FAVA, Antonio. The Comic Mask in the Commedia dell'Arte. Evanston: Northwestern University 

Press, 2007 

FERREIRA, Procópio. Como se faz rir e o que penso quando não tenho em que pensar. São Paulo: 

Editor Folco Masucci, 1967.   

FO, Dario. Hellequin, Harlekin, Arlekin, Arlecchino. Milão: RSC libri, 2006. 

FO, Dario. Manuale minimo dell’attore I e II. Milão: Fabbri, 2006. 

GEARY, James. Wit’s End. New York: W W Norton & Company, 2018.  



210 

 

GOLDONI, Carlo. Commedie I-X. Veneza: Antonio Zatta e figli, 1789. 

GOLDONI, Carlo. Commedia buffe in prosa. I-XII. Veneza: Antonio Zatta e figli, 1793. 

GOLDONI, Carlo. Il servitore di due padroni. Milão: Simplicissimus Book Farm, 2011. 

GORDON, Bonnie. Monteverdi’s unruly women. Cambridge: Cambridge University Press, 2004. 

GORDON, Mel. Lazzi: the comic routines of the commedia dell’Arte. Nova Iorque: Performing Arts 

Journal Publications, 1988. 

GOZZI, Carlo. Le fiabe di Carlo Gozzi. Volume primo e seondo. Bolonha: Nicola Zanicheli, 1885. 

GREENE, E. J. H. Menander to Marivaux: The History of a Comic Structure. Alberta: The 

University of Alberta Press, 1977. 

HASEMAN, Brad. A manifesto for perfomative research. In Media International Australia 

incorporating Culture and Policy, Volume: 118 issue: 1, page(s): 98-106. Issue published: February 

1, 2006.  

HENKE e NICHOLSON, Eds. Transnational Mobilities in Early Modern Theater. Surrey: Ashgate, 

2014. 

KENNEDY, Dennis, Ed. The Oxford Encyclopedia of Theatre & Performance. Vol I. Oxford: 

Oxford University Press, 2003.  

KOBBÉ, Gustave. Ed. HAREWOOD, George, Earl of. The Definitive Kobbé’s Opera Book. G.P. 

Nova Iorque: Putnam’s Sons, 1987. 

LÉVI-STRAUSS, Claude. Mito e significado. Lisboa: Edições 70, 1978.  

LUBISCO, Nídia Maria Lienert e VIEIRA, Sônia Chagas Vieira. Manual de estilo acadêmico. 

Salvador: EDUFBA, 2019.  

MAGALDI, Sabato. O texto no teatro. São Paulo: Perspectiva, 1989.  

MARIVAUX, Pierre de. Théâtre Complet. Paris: Éditions du Seuil, 1964.  

MARTINELLI, Tristano. Compositions de rhétorique de Mr. Don Arlequin. Lyon, 1601. Disponível 

em: http://gallica.bnf.fr/ark:/12148/btv1b8607039k/f1.image 

McGEHEE, Scott. The pre-eminence of the actor in renaissance context. In CHAFFEE, Judith. 

CRICK, Olly. (Org.) The routledge companion to commedia dell’arte. Londres: Routledge, 2015.   

McGURL, Mark. The Program Era: Postwar Fiction and the Rise of Creative Writing. Cambridge: 

Harvard University Press, 2009.  

MENDES, Cleise. A gargalhada de Ulisses: a catarse na comédia. São Paulo: Perspectiva, 2008. 

MOLIÈRE. Ed. Robert Jouanny. Oeuvre complètes, tome premier. Paris: Éditions Garnier Frère, 

1962. 

http://gallica.bnf.fr/ark:/12148/btv1b8607039k/f1.image


211 

 

MORLEY, David. The Cambridge Introduction to Creative Writing. Nova Iorque: Cambridge 

University Press, 2007.  

MOUSSINAC, Léon. História do Teatro: da origem aos nossos dias. Lisboa: Livraria Bertrand, 

1957 

PAVIS, Patrice. Dicionário de Teatro. São Paulo: Ed. Perspectiva, 1999. 

PLAUTO e TERÊNCIO. A comédia latina. São Paulo: Ediouro, 1969. 

PIRROTTA, Nino. “Commedia dell’Arte” and Opera. The Musical Quarterly, Vol. 41, No. 3. pp. 

305-324. Oxford: Oxford University Press, Jul,.1955. 

PRADO, Décio de Almeida. História concisa do Teatro Brasileiro. São Paulo: EDUSP, 1999. 

PREESHL, Artemis. Shakespeare and Commedia Dell’Arte: play by play. Londres: Routledge, 

2017.  

RAFFEL, Burton. Introdução a SHAKESPEARE, p. xxii, 2005 

RÓNAI, Paulo. O Teatro de Molière. Brasília: Editora Universidade de Brasília, 1981.  

SCALA, Flaminio. Il finto marito. Milão: Simplicissimus Book Farm, 2011. 

SCHERER, Jacques. Prefácio in MARIVAUX. Théâtre Complet. Paris: Éditions du Seuil, 1964.  

SHAKESPEARE, William. The complete works, second edition. Ed. Stanley Wells and Gary Taylor. 

Nova Iorque: Oxford University Press,  2005. 

SHAKESPARE, William. The Taming of the Shrew. New Haven e Londres: Yale University Press, 

2005.     

SHAKESPEARE, William. Troilo e Créssida. Trad. Henrique Braga. Porto: Lello & Irmão, 1955.  

SHAKESPEARE, William. Rei Lear. Trad. Domingos Ramos. Porto: Lello & Irmão, 1955. 

SHATZ, Mark e HELITZER, Mel. Comedy Writing Secrets. Cincinnati: Writer’s Digest, 2016. 

SMITH, Susan Valeria Harris. Masks in modern drama. Los Angeles: University of California Press, 

1984. 

SUASSUNA, Ariano. A pena e a lei. Rio de Janeiro: Agir, 2005. 

SUASSUNA, Ariano. Auto da Compadecida. 36ª edição. Rio de Janeiro: Nova Fronteira, 2014. 

SUASSUNA, Ariano. Farsa da boa preguiça. 2ª edição. Rio de Janeiro: Livraria José Olympio, 

1979. 

SUASSUNA, Ariano. O santo e a porca. O casamento suspeitoso. Rio de Janeiro: Livraria José 

Olympio, 1994.   

TAVIANI, Ferdinando. SCHINO, Mirella. Il segreto della Commedia dell'Arte. Florença: La Casa 

Usher, 2007. 



212 

 

TESSARI, Roberto. Commedia dell'Arte: la Maschera e l'Ombra. Milão: Ugo Mursia Editore, 1981. 

TESSARI, Roberto. La Commedia dell’Arte: Genesi d’una società dello spettacolo. Roma: Editori 

Laterza, 2013.  

TESSARI, Roberto. La drammaturgia da Eschilo a Goldoni. Roma: Editori Laterza, 1993. 

WILBOURNE, Emily. Seventeenth-Century Opera and the Sound of the Commedia dell'Arte. 

Chicago: The University of Chicago Press, 2016.   

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 


