
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

ÉDER ROBSON MENDES JASTES 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

DANÇA DA ONÇA NA CENA AMAZÔNICA: 

ESPETACULARIDADE CABOCLA NA DANÇA DO CARIMBÓ 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Salvador 

2004

 

UNIVERSIDADE FEDERAL DA BAHIA 

ESCOLA DE DANÇA E ESCOLA DE TEATRO 

PROGRAMA DE PÓS-GRADUAÇÃO 

DISSERTAÇÃO DE MESTRADO 
 

 



 

ÉDER ROBSON MENDES JASTES 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

DANÇA DA ONÇA NA CENA AMAZÔNICA: 

ESPETACULARIDADE CABOCLA NA DANÇA DO CARIMBÓ 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Salvador 

2004

Dissertação apresentada à Coordenação do Programa 

de Mestrado Interinstitucional em Artes Cênicas: 

Convênio firmado entre a Universidade Federal da 

Bahia e a Universidade Federal do Pará - como 

exigência parcial para obtenção do grau de Mestre em 

Artes Cênicas. 

Orientador: Prof. Dr. João de Jesus Paes Loureiro 



 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Jastes,JASTES, Éder Robson Mendes. 

Dança       Dança da Onça na Cena Amazônica: Espetacularidade Cabocla na dança do  

carimbó/ Éder Reder Robson Mendes Jastes; orientador,  João de Jesus Paes 

Loureiro. — 2005. 

 

Disser       Dissertação (Mestrado) - Universidade Federal do Pará, Universidade Federal da  
 
Bahia  Bahia, Programa de Pós-Graduação em Artes Cênicas, 2005. 

                

      1. Danças folclóricas – Pará. 2. Folclore – Pará. 3. Artes cênicas – Pará. I. Título. 

 

                                                                                              CDD - 21. ed. 793.3198115 

Dados Internacionais de Catalogação-na-Publicação (CIP) 
Biblioteca Central da UFPA, Belém-PA 

 



 

 

 

ÉDER ROBSON MENDES JASTES 

 

 

DANÇA DA ONÇA NA CENA AMAZÔNICA: 

ESPETACULARIDADE CABOCLA NA DANÇA DO CARIMBÓ 

 

Dissertação apresentada à Coordenação do Programa 

de Mestrado Interinstitucional em Artes Cênicas: 

Convênio firmado entre a Universidade Federal da 

Bahia e a Universidade Federal do Pará - como 

exigência parcial para obtenção do grau de Mestre 

em Artes Cênicas. 

Orientador: Prof. Dr. João de Jesus Paes Loureiro 

 

 

Data de Aprovação: 23 / 11 / 2004 

Conceito: ______ 

BANCA EXAMINADORA 

______________________________________________. 

Prof. Dr. João de Jesus Paes Loureiro 

Dr. em Sociologia da Cultura 

Universidade de Paris V, Sorbonne, França. 

Orientador 

 

______________________________________________ 

Prof. Dra. Sônia Lúcia Rangel. 

Dra. em Artes Cênicas 

Universidade Federal da Bahia, Brasil. 

 

______________________________________________ 

Prof. Dra. Josebel Akel Fares. 

Dra. em Comunicação e Semiótica 

PUC- São Paulo, Brasil. 

 



 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 Dedico esta dissertação aos homens e mulheres que instigaram e 

alimentaram minha fome de menino pelo conhecimento, 

principalmente aqueles que me ensinaram a respeitar os 

encantados, espíritos dos rios e florestas de minha vida; onde fui 

batizado em noite de luar com  água de cheiro preparada com 

ervas preciosas; momento em que fui presenteado com tesouros 

que me acompanham a vida, nas estórias do imaginário 

amazônico, no qual me atrevi embarcar em frágeis montarias, 

canoas de meus ancestrais, mergulhando na magia da cultura de 

meu povo e ser com orgulho Caboclo Amazônico. 

 

 

 

 



 

AGRADECIMENTOS 

 

 Nasci em Belém do Pará, na Amazônia, um mundo prenhe de conhecimento com o qual 

interagi desde menino, construí com a ajuda de meus pais, avós e parentes não consangüíneos a 

consciência de que um ser superior foi responsável por sua construção, por isso agradeço, pela 

vida, pelo mundo de descobertas e aventuras, aos Deuses de meus ancestrais: Ameríndios, 

Europeus e Africanos que comandam o panteão de Caruanas, Santos e Orixás. Em especial, à 

Mãe Terra, aos Espíritos da Mata e das Águas, ao Irmão Vento, à Virgem de Nazaré e Nosso 

Senhor do Bom Fim e a Oxossi por atenderem meus pedidos. 

 

Orações e diálogos que aprendi fazer para as divindades através dos ensinamentos de 

meus Ancestrais, vó Maria Jastes, vó Laura Bahia, vô Plácido Leão, vó Rita...vivos em minha 

memória como as estórias ricas de imaginário e verdades dos caboclos e caboclas que me 

ninaram, minha mãe Maria Dalva Mendes Jastes e meu pai Raimundo de França Jastes e outros 

anônimos em vida que permanecem vivos em minha história e surgem nos causos que conto à 

meus filhos: Ana Carolina, Ana Maria Biatriz, Inaê Ierecê e Caê (isso me faz lembrar que devo 

muitas estórias  a estes pelo meu tempo de afastamento para o mestrado). Dádivas que recebi de 

minha união com Betânia Simões, esposa, companheira e amiga de todas as horas, filha de Maria 

de Nazaré Simões a quem agradeço também pelo carinho e atenção de Sogra-Mãe. Obrigado pela 

paciência, carinho e atenção e pelo ágape a mim compartilhado, dando-me forças para trilhar 

caminhos, chegar onde estou e seguir adiante. 

 

A Escola de Teatro e Dança da Universidade Federal do Pará que acreditou, lutou e 

possibilitou a concretização deste Mestrado Interinstitucional entre a Universidade Federal do 

Pará com a Universidade Federal da Bahia. Agradeço ao Magnífico Reitor da UFPA, Alex Fiúza 

de Melo, e a todos os professores do mestrado representados aqui pelo professor Dr. Sérgio 

Farias da UFBA, pelo compromisso, profissionalismo, atenção e amizade, instigando minha 

caminhada para o encontro e o diálogo do senso comum com o bom senso.  

 

Todo norte precisa de orientação e foi através do Prof. Dr. João de Jesus Paes Loureiro 

que encontrei a liberdade para voar em busca de terreno seguro e pousar em seu ombro amigo 



 

trocando idéias refletindo decisões, construindo conceitos e novos conhecimentos, por isso, 

agradeço pela atenção e voto de amizade cultivado nas orientações. 

 

Mas minha história começa com outros mestres que me ajudaram nas primeiras 

descobertas: Maria de Jesus, minha primeira professora alfabetizadora; Joana D’Arc de Oliveira, 

professora de folclore que despertou meu olhar pedagógico à cultura popular, meu amigo, Prof. 

Dr. Marconi Magalhães, personalidade importante na concretização dos alicerces de minha 

iniciação científica e, também, deste Mestrado Interinstitucional UFBA/UFPA, profissional que 

vem contribuindo para a produção científica na Amazônia, orientando profissionais de diversas 

áreas em seu tempo mágico, no qual os ponteiros do relógio não o vencem. Ao Prof. Dr. Cícero 

Regis que me ajudou na configuração das fotografias e trocou idéias interessantes sobre meu 

trabalho. As professoras Lívia e Luizete, merci pour tout beaucoup. Muito obrigado a todos vocês 

pelos preciosos momentos compartilhados para minha formação profissional. Obrigado pelo 

carinho, pela amizade e pela confiança construída no cotidiano de professor/aluno, hoje colegas 

de profissão na área da educação, da arte e da ciência.  

 

Toda caminhada precisa de companheiros para compartilhar os maus e bons momentos e 

eu encontrei muitos na teia da vida, destaco aqui Osmarina Gehardt companheira de risos, choros, 

perdas, encontros, aventuras, caminhadas, inundações, muriçocas, almoços à francesa; Fábio 

Araújo, Margot Videcoq, Jenifer, Carmen, Nelma, Nana, Pinzó, Pinduca e Tani que encontrei em 

Salvador e cultivei raízes eternas, os quais me levaram a conhecer através dos seus olhos e 

gestos, o verdadeiro significado de amizade. Aos colegas do curso de mestrado em Artes Cênicas 

da Bahia, Karine, Wlad, Olinda, Maria Ana, Mariana, Eleonora, Waldete, Ana Cristina, Flávia, 

Silvia, Suzane, Marton, Miguel, Jaime, Neto, que viveram juntos comigo momentos 

inesquecíveis no caminho da construção de novos conhecimentos e laços de amizade.  

 

Outros laços de afeto não devem ser esquecidos. Irmãos de almas e farras que me 

ajudaram a caminhar em momentos difíceis entre estes amigos-irmãos tenho Paulo Henrique, 

Marcial Marcos, Shirley e Sheila Jastes, Manolo, Rafa, Marc, Jorge e Edel, Robson e Zaira, Luis 

Araújo e Celza, Edmilson e Lucília, Marinor, Eliana Miranda, Nazeth, Roseli Souza, Ceres 

Carvalho, Carmem Lilia Faro, Paulo Lima, Sara Beatrice, Guilherme Corrêa, Marçal Alexandre, 



 

Lívia Araujo, Renildas Bastos, Martinha, Luciene Medeiros, Fátima Moreira, Juraci Siqueira, 

Selma, Margareth Gondin, Andréia e Antônio Lopes e muitos outros que incentivaram minha 

caminhada, compreenderam meus momentos distantes e me arrancaram da clausura para 

momentos inesquecíveis de lazer.  

 

Mas este trabalho de dissertação não seria possível sem o total apoio da comunidade de 

Vigia de Nazaré como o Sr.Benecão e Família que me adotaram em minha estadia em Vigia, me 

colocando diante das primeiras pistas do rastro da Onça, como também o Sr. Nunes, a Sra. 

Gregória, o Sr. Alfredo, a Sra. Guilhermina, o Sr. Santana, o Sr. Lucinho, o Sr. Beto, o Sr. 

Fausto, Sr. Cheiro, Sr. Téo, Sr. Wilkler Almeida, o Sr. Assis e família, a Sra. Zizi e família, meu 

muito obrigado pelo carinho e confiança em mim depositado, confidenciando suas memórias 

sobre seus entes queridos e sua participação na manifestação da Dança da Onça. Também não 

posso esquecer das pessoas que direta ou indiretamente me ajudaram a concretizar este trabalho, 

entre elas: os pesquisadores que traçaram os primeiros passos no caminho do Objeto de pesquisa 

por mim escolhido como representante dessa constelação Vicente Salles e outros profissionais 

que prestaram serviço e seu tempo à minha pesquisa como as Sras. Rosa e Minô da Biblioteca do 

Museu da UFPA, o Sr. João do Museu da Marujada, o qual me apresentou o instrumento Onça, o 

Sr. João Paulo que transcreveu para a partitura os cantos caboclos de meus informantes, a Sra. 

Socorro Ruivo e seu filho – Edson, que fizeram a revisão de meu trabalho. 

 

E não esquecendo de Gabriel, Candinha, Filó e Tainã, meus rebeldes e incansáveis 

companheiros de pesquisa que varavam madrugadas em brigas e construções de conhecimento.  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

SANTA MARAVILHA 

Luiz Gonzaga do Nascimento Junior 

 

Má que coisa santa maravilha esta/festa 

Que em furor se lança, avança, trança e me alucina, domina 

E a mulher transforma em menina (dócil e franzina) 

E a bambina faz bem mais mulher 

No que há de mais felina 

Má que coisa santa é esta maravilha/vida 

Que entra em minha vida 

E traz a fêmea, a mãe, a esposa, a amante e a própria filha 

Pois que me embriaga e é como eu voasse 

E - vivesse estrelas, como se vagasse 

E universo eu fosse como se sonhasse, como delirasse 

Coisa 

Que assanha, acende e encendeia, e de repente mata 

Santa 

Que me maltrata, trata, e traz de volta a meu renascer 

Esta 

Desembesta, manifesta, solta minhas feras 

Maravilh’amor 

Paixão, perdão por essa imensa dor 

É só o turbilhão de cores e foi meu prezar 

Má que maravilha esta coisa santa/que encanta 

E que é tanta que me deixa tonta 

E quanta que me espanta 

E me faz olhar meu par buscando/querendo uma resposta, posta 

E eu vejo em seus olhos 

Dança a minha pergunta exposta 

Diga minha saaanta 

Má que santa coisa...É esta maraviiiiiilhaaa... 



 

RESUMO 

Esta dissertação, resultado de observação em campo, da inter-relação de estudos 

bibliográficos e relatos de sujeitos históricos da cultura popular da Região Norte brasileira, tem 

como prioridade, trazer uma contribuição à construção do conhecimento relativo à cultura 

amazônica, através da etnografia crítica que permitiu descrever e analisar a manifestação cênica 

conhecida como Dança da Onça do Município de Vigia de Nazaré, do Estado do Pará. Além 

disso, detectar a contribuição da cultura indígena à tradição cênica da região, através dos gestuais 

de animais presentes em seus rituais tão freqüentes na cultura popular brasileira e recorrente na 

manifestação foco deste estudo. Desde a concepção do projeto de pesquisa, levantamento teórico, 

observação participante, coleta de dados, análise crítica, até às considerações finais do trabalho, 

os objetivos propostos, nos empenhamos para que fossem corretamente atingidos inclusive 

procurando abrir uma teia de possibilidades para futuros desdobramentos na discussão e 

preocupação com o registro sistematizado de manifestações espetaculares da região amazônica. 

Assim também como sobre a contribuição indígena na dança popular dessa Região e do Brasil, o 

que certamente trará respaldo científica para futuros estudos na Universidade Federal do Pará, em 

outras instituições de ensino superior e centros de pesquisa em dança no Brasil.  

Palavras-chave: Teatralidade. Espetacularidade. Performance. Dança. Ritual. Caboclo. 

Amazônia. 

 

  

 

 

 



 

RÉSUMÉ 

 

 

 

Cette dissertation, résultat de la corrélation d'études bibliographiques et rapports de sujets 

historiques de la culture populaire de la région nord brésilienne, il/elle a comme priorité 

principale, apporter une contribution à la construction de la connaissance à la culture 

amazonienne, à travers l'ethnographie critique qui a aidé décrire et analyser la manifestation 

panoramique connu comme Danse de l'once du district Municipal de Vigia de Nazare, de l'État 

du Pará, aussi bien que détecter la contribution de la culture indigène à la culture panoramique de 

la région, à travers les gestuals d'animaux présents dans leur rituels tels fréquents dans le la 

culture populaire dans sa Brésilienne et  le centre de la manifestation de cette étude. De la 

conception de la recherche projetez, le soulèvement théorique, observation du participant, 

rassemble de données, analyse critique, à dernières considérations du travail, que les objectifs 

proposés ont été atteints entièrement, excepté ouvrir un tissu de possibilités pour les 

développements des futurs dans la discussion et s'inquiète de l'inscription réduite en système de 

manifestations spectaculaires de la région amazonienne, aussi bien qu'au sujet de la contribution 

indigène dans la danse populaire de la région nord et de Brésil qui apportera le dossier-lit 

scientifique pour les études des futurs dans l'Université Fédérale du Pará et dans les autres 

institutions des études supérieures et la recherche se concentre dans la danse au Brésil.     

 

 

 

Mots de la clef: Teatralidade. Espetacularidade. Performance. Danse. Selon les rites. Mestizo. 

Amazonien. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

LISTA DE FIGURAS 
 

Figura 1 - SBPC/Goiânia 2002....................................................................................... 30 

Figura 2 - Sr. Benecão e Sr. Nunes ................................................................................ 31 

Figura 3 - O Sr. Benecão e membros do grupo os Tapaioaras ....................................... 32 

Figura 4- Senhor Nunes .................................................................................................................... 33 

Figura 5 - As irmãs Gregória/Guilhermina de Melo e o Sr. Alfredo.............................. 38 

Figura 6 - O Sr. Alfredo, A Sra.Gregória e família no quintal. ..................................... 44 

Figura 7 - Dança da Onça no 1º Festival de Carimbó de Vigia de Nazaré. 1974 .......... 47 

Figura 8 - Partitura da Toada da Onça.Coletada do Sr. Alfredo .................................... 48 

Figura 9 - Partitura da Música e letra da Onça. Coletada do Sr. Nunes ......................... 49 

Figura 10 -  Partitura da Música e letra da Dança da Onça ............................................... 50 

Figura 11 - Carimbos de Vigia ......................................................................................... 54 

Figura 12 - Modelos de Tambores de Fricção, Onça ....................................................... 59 

Figura 13 - Índio Maué.Seminário Cultural CENTUR/Belém/PA .................................. 60 

Figura 14- Aspectos da Indumentária feminina, Dança da Onça .................................... 64 

Figura 15 - Aspecto da indumentária masculina, Dança da Onça ................................... 65 

Figura 16 - Aspecto da indumentária do casal Dança da Onça ........................................ 66 

Figura 17 - Dançarinos de Carimbó ................................................................................... 80 

Figura 18 - Travessia do rio da história em busca da onça .............................................. 83 

Figura 19 - A margem da Cidade ..................................................................................... 84 

Figura 20 -  Trecho Belém Vigia no Estado do Pará ........................................................ 85 

Figura 21 - Carnaval da alegria ........................................................................................ 90 

Figura 22 - Apresentação da Dança do Carimbó na Escola. Bertoldo Nunes .................. 91 

Figura 23 - Carimbó de quintal ........................................................................................ 92 

Figura 24- Dança do Carimbo no Círio de Nossa Senhora de Nazaré ............................ 93 

Figura 25 - Grupos de Carimbó Tapaioaras/Tia Pê no Círio de N. Sra. de Nazaré ......... 94 

Figura 26 - Homenagem do artista popular à Virgem de Nazaré .................................... 95 

Figura 27 - Ritual de preparação do mastro, festa de N. Sra da Conceição ..................... 96 

Figura 28 - Dança do Carimbó/mastro da Festa de Nossa Senhora da Conceição .......... 97 



 

Figura 29 - Tia Pê. Primeiro Festival de Carimbó de Vigia de Nazaré ........................... 98 

Figura 30 -  Planta baixa da cidade de Vigia de Nazaré ................................................... 99 

Figura 31 - Grupo Belas Artes. Vista da Onça perseguindo o caçador ............................ 101 

Figura 32 - Forma de Carimbolar ..................................................................................... 105 

Figura 33 - Vista da Dança do Carimbó. .......................................................................... 105 

Figura 34- Cavalgando Carimbós.................................................................................... 106 

Figura 35 - Performance masculina na Dança do Carimbó.............................................. 107 

Figura 36 - Partitura da música da letra Formiga de Fogo................................................ 109 

Figura 37 - Vista da Dança do Peru ................................................................................. 112 

Figura 38 - Performance dos dançarinos na Dança do Carimbó: o galo e a galinha ....... 113 

Figura 39 - Partitura da Música e da letra do Carimbó O Galo com a Galinha ............... 114 

Figura 40 -  Representações étnicas .................................................................................. 117 

Figura 41 - Partitura e letra do carimbó Pra Apanhar Açaí .............................................. 126 

Figura 42 - Ritual Tupinambá .......................................................................................... 132 

Figura 43 - Ritual da moça nova Ticuna .......................................................................... 133 

Figura 44- Máscara da onça Ticuna ................................................................................ 134 

Figura 45 - Máscaras do ritual da moça nova Ticuna ...................................................... 135 

Figura 46 - Os Kuarup ...................................................................................................... 136 

Figura 47 - Ritual Kuarup/apresentação das moças ......................................................... 138 

Figura 48 - Ritual Kuarup/apresentação dos guerreiros ................................................... 138 

Figura 49 - Luta de guerreiros no ritual do Kuarup ......................................................... 139 

Figura 50 -  A Onça em sua toca imaginária.Grupo de Carimbó Os Tapaioaras .............. 144 

Figura 51 - O Caçador instiga a Onça .............................................................................. 145 

Figura 52 - Ataque da Onça ............................................................................................. 146 

Figura 53 - A Onça e seu despojo .................................................................................... 147 

Figura 54- O pulo da Onça .............................................................................................. 148 

Figura 55 - O Caçador foge da fera cabocla .................................................................... 149 

Figura 56 - A Onça volta a atacar .................................................................................... 150 

Figura 57 - A Onça devora o Caçador ............................................................................. 151 

 

 



 

 

SUMÁRIO 

 

1 INTRODUÇÃO - MERGULHO PARA A CONSTRUÇÃO DA OBRA ............... 16 

2 ACUANDO A ONÇA: ENCONTRO COM GUARDIÕES E INTÉRPRETES 

DA DANÇA DA ONÇA ................................................................................................. 

 

25 

2.1 AS MARCAS DO TEMPO, OS FRAGMENTOS DA MEMÓRIA E A 

CONSTRUÇÃO DE UMA METODOLOGIA ABERTA PARA O ENCONTRO 

COM A ONÇA E SEUS GUARDIÕES .......................................................................... 

 

 

25 

2.2 DO BAÚ DA MEMÓRIA À CONFECÇÃO DA COLCHA HISTÓRICA DA 

MANIFESTAÇÃO ........................................................................................................... 

 

45 

2.2.1 Dos Retalhos Cantados às Partituras................................................................... 48 

2.2.1.1 Toada da Onça, segundo o Sr.Alfredo ................................................................. 48 

2.2.1.2 Começante da Onça, segundo o Sr. Nunes ........................................................... 49 

2.2.1.3 A Onça dos TAPAIOARAS ................................................................................. 50 

2.2.1.4 A Colcha de Retalhos Musicais ........................................................................... 51 

2.3 DA SONORIDADE DA FLORESTA AOS INSTRUMENTOS MUSICAIS NA 

CULTURA AMAZÔNICA .............................................................................................. 

 

54 

2.3.1 O Curimbó, Corimbó ou Carimbó ...................................................................... 54 

2.3.2 A Onça .................................................................................................................... 58 

2.3.3 O Gambá ................................................................................................................ 59 

2.3.4 A Flauta Jakuí ....................................................................................................... 62 

2.4 PARTICIPANTES E PERSONAGENS DA MANIFESTAÇÃO DANÇA DA 

ONÇA ............................................................................................................................... 

 

62 

2.5 INDUMENTÁRIA DOS PARTICIPANTES E DAS PERSONAGENS................... 64 

2.5.1 Indumentária Feminina ........................................................................................ 64 

2.5.2 Indumentária Masculina ...................................................................................... 65 

2.5.3 Indumentária do Conjunto de Carimbó ............................................................. 67 

2.6 AS TRAMAS DO MOVIMENTO COREOGRÁFICO ............................................ 67 

2.7 GRUPOS DE CARIMBÓ QUE APRESENTAM A DANÇA DA ONÇA EM 

VIGIA DE NAZARÉ ....................................................................................................... 

 

71 

2.7.1 Os Tapaioaras ........................................................................................................ 71 



 

2.7.2 Beija-Flor ............................................................................................................... 73 

2.7.3 Vigilenga ................................................................................................................. 74 

2.7.4 Uruitá ...................................................................................................................... 74 

2.7.5 Grupo Ação Folclórica Dança Tia Pê .................................................................. 75 

2.7.6 Belas – Artes .......................................................................................................... 75 

3 NO RASTRO DA ONÇA ............................................................................................ 76 

3.1 DA ALDEIA URUITÁ AO MUNICÍPIO DE VIGIA DE NAZARÉ ....................... 81 

3.2 O CABOCLO AMAZÔNICO E SUA ESPETACULARIDADE NO CARIMBÓ ... 102 

3.3 MATRIZES ANCESTRAIS DO CARIMBÓ ............................................................ 116 

3.3.1 Elementos da Matriz Ameríndia .......................................................................... 117 

3.3.2 Elementos da Matriz Lusitana ............................................................................. 121 

3.3.3 Elementos da Matriz Africana ............................................................................. 122 

3.4 A ESTÉTICA CABOCLA NA CONSTRUÇÃO DE UMA NOVA MATRIZ ......... 123 

4 DANÇA DA ONÇA: DA ANCESTRALIDADE INDÍGENA À CULTURA 

CABOCLA NO CARIMBÓ DE VIGIA DE NAZARÉ .............................................. 

 

125 

4.1 O GESTUAL DE ANIMAIS NOS RITUAIS INDÍGENAS .................................... 130 

4.1.1 O Gestual Animal nos Ritos de Passagem: A Festa da Moça Nova dos 

Ticuna e dos Kaiapó ....................................................................................................... 

 

133 

4.1.1.1 A Moça Nova e o Gestual Animal dos Ticuna ..................................................... 133 

4.1.1.2 A Apresentação da Moça Nova no Kuarup .......................................................... 135 

4.2 O RITUAL AOS GÊMEOS MÍTICOS DOS ÍNDIOS CARIRI .............................. 135 

4.3 AS ONÇAS ANCESTRAIS EM DOIS MITOS INDÍGENAS ................................. 141 

5 O SORRISO DA ONÇA: ESPETACULARIDADE FEMININA NO JOGO 

CAÇA CAÇADOR NA MANIFESTAÇÃO CÊNICA DANÇA DA ONÇA ............ 

 

143 

6 CONSIDERAÇÕES FINAIS - JÁ ME VU! .............................................................. 153 

REFERÊNCIAS ............................................................................................................. 158 

 



 16 

1 INTRODUÇÃO - O MERGULHO PARA A CONSTRUÇÃO DA OBRA 

 

Molhando os meus olhos de verde floresta, 

sentindo na pele o que disse o poeta. Eu olho o 
futuro e pergunto pra insônia, Será que o Brasil 

nunca viu a Amazônia (?) 

Celso Viáfora 

 

Esta pesquisa evidencia a reflexão sobre o signo da manifestação cênica, na cena do 

mundo amazônico, na tentativa de nortear os rastros deixados pela matriz ameríndia formadora 

da cultura que instigou o imaginário nativo e estrangeiro, de mitos, de lendas e de fatos, para 

formar a Amazônia, amada por uns e odiada por tantos outros, chegando até a ser denominada de 

inferno verde. 

A escolha da cultura indígena, nesta pesquisa não deve ser entendida como super 

valorização desta em detrimento da cultura ibérica, africana, ou qualquer outra que porventura 

tenha contribuído para a formação das manifestações populares e eruditas da cultura brasileira. 

Esta escolha se deu pela necessidade e compromisso de descobrir rastros deixados no curso da 

história local, que enriqueçam as informações até aqui sacralizadas pelos estudiosos antecedentes 

e para legitimar esta contribuição quase que esquecida e renegada por nossa sociedade; já que o 

louro da origem do Carimbó é quase todo dos africanos, como menciona o antropólogo Salles 

(1969, p. 281), com o que não concorda Maciel (1983, p.28) quando aponta a possível 

contribuição indígena ou até mesmo a autoria desta manifestação em sua obra Carimbó canto 

caboclo.  

Para iniciar o debate dessa pesquisa científica pergunta-se: existe espetacularidade 

indígena nas manifestações tradicionais amazônicas? Para então investigar sobre como se dá a 

contribuição da cultura indígena para as artes cênicas, mais precisamente, para a dança popular 



 17 

amazônica, e a partir daí, seria possível formular a questão: Qual é a contribuição da teatralidade 

e espetacularidade cabocla e de sua ancestralidade indígena na dança do Carimbó? 

A diversidade de manifestações popular e erudita de nossa brasilidade, empiricamente nos 

dá pistas que a teatralidade e a espetacularidade indígena existe e existiu, desde os primórdios da 

origem do homem nativo. E muitas manifestações ainda hoje trazem como tatuagem signos da 

resistência da cultura dos povos de Pindorama. 

A proposta assumida nesse encalço é desnudar o pano da ribalta e apresentar mais uma 

contribuição para o patrimônio da identidade cultural da Amazônia brasileira e quem sabe 

provocar embates sobre a origem do Carimbó e das artes cênicas em território brasileiro. 

O tratamento da problemática terá como critério uma análise mais cuidadosa da pequena 

bibliografia que se tem a respeito da manifestação, com uma ponderação melhor das descrições e 

referências sobre o Carimbó em seu todo, como obra plena da cultura paraense. 

Não proponho, na presente pesquisa, determinar as origens do Carimbó. Esta é uma tarefa 

complexa e árdua para o futuro. Neste trabalho, interessa-me uma abordagem da sua temática 

artístico-poética que transpasse o imaginário, e situar esta manifestação espetacular no tempo e 

no espaço da teatralidade e da espetacularidade, atentando para os aspectos: cênico, 

antropológico, sócio-econômico, histórico e geográfico do fenômeno, a Dança da onça. 

No entanto, tratarei da problemática que revela suas origens. Minha intenção não é 

provocar desafios nem polêmicas de início, mas tão somente ousar abrir uma janela que permita 

ver o outro lado, isto é, a face oculta do fenômeno. 

Procurarei desvendar no fenômeno, as características culturais indígenas que sobrevivem 

o processo de aculturação que permitem ser observadas hoje, apesar da escassa documentação 

existente. Para isso, iniciarei pelo elemento constituinte cujas referências são mais remotas, o 

índio e sua oralidade como registro de sua história. 



 18 

 

Meu pai contou para mim, eu conto para meu filho e quando eu morrer ele conta para o 
filho dele e assim ninguém esquece (ÍNDIO KELÉ MAXAKALI). 

 

O imaginário e as imagens da Amazônia tomam aqui concretude nas linhas que procurei 

traçar com a suavidade que aprendi das mãos que, impulsionando as igarités1, manuseiam remos 

a cortar as águas dos rios amazônicos. É por me sentir um intérprete vivencial, participante da 

vida cultural de minha terra, que procuro guardar ao lado da emoção o necessário distanciamento 

crítico dos fatos. E assim convido o leitor e a leitora a experimentar comigo as passagens 

sinestésicas deste trabalho, no qual, adentrar pelas matas verdejantes, é aventurar-se pelas 

armadilhas descobertas que guardam, ainda hoje, manifestações humanas espetaculares pouco 

divulgadas ao mundo.  

A dimensão complementar do percurso científico para a busca de fatos e causos, 

guardados na memória do povo, ressignificado pelo esquecimento, traduz a minha curiosidade 

cabocla, própria de quem é também contador e ouvinte de estórias contadas por pescadores, 

compadres e comadres, manos e manas2, pai e mãe, tios e tias, avôs e avôs, amigos e parentes não 

sanguíneos, que me mostraram o caminho cheio de diversidade, matizes e mistérios da cultura 

amazônica. Observação pela qual assumo o compromisso em interpretar essa realidade, sem, no 

entanto deixar de expor os sentimentos que instigaram minha paixão nativa. 

Percebi que da experiência acumulada no decorrer do processo relacional de 

sobrevivência do homem amazônico nasceu seu canto, sua dança e sua arte de expressar o mundo 

circundante, o cotidiano de sua vida nesta gigantesca região, que lhe forneceu um rico potencial 

cultural, tornando-o um povo da floresta e das cidades, contido entre o rio e a floresta. 

                                                
1 Do tupi igara été que significa canoa feita de tronco escavado, canoa excelente, de verdade (BUENO, 1998: 160) 
2 Manos e manas - tratamento carinhoso usado no Pará, a irmãos e irmãs ou conhecidos, mesmo não sendo 

consangüíneos. 



 19 

Assim, aos que nela vivem e aos visitantes, a região amazônica abre a cortina de sua cena 

verde para apresentar o espetáculo em solo fértil, de um produto fruto de suas sementes, que é de 

uma complexa arte, o Carimbó. É manifestação espetacular, composta de instrumento de 

percussão, música, letra, poesia e dança, de corpos e de cores.Teatralidade incorporada por seu 

povo, para expressar simbolicamente o cotidiano e o extracotidiano singular e plural, prática de 

linguagem cênica espontânea, que revela os comportamentos humanos espetaculares organizados 

no dia a dia deste homem nativo, que deflagra seus ritos e sua arte, em formas de expressão que 

fortalecem suas identificações. É o que chamaremos de Espetacularidade. Como por exemplo, o 

objeto deste estudo, que é reconhecido como a Dança da Onça. 

A Dança da Onça, uma composição estético-cultural presente no Carimbó, na modalidade 

de dança de par que se aproxima e se afasta ao mesmo tempo de um “pas de deux” do balé 

clássico, pois é manifestação espetacular que surgiu alegoricamente pelo que observei, da 

parceria do caboclo com a natureza. Resultado artístico (espetacular) da interação, do ameríndio, 

do lusitano e do africano, essa dança é o objetivo principal desse ensaio dissertativo, que visa 

descrever e analisar e demonstrar essa manifestação. 

Para que o leitor e a leitora possam compreender com maior clareza este trabalho, foram 

propostos os seguintes objetivos: a) Descrever a codificação e a expressão dos passos na 

evolução da coreografia da Dança da Onça integrada à estrutura geral do Carimbó; b) Identificar 

a teatralidade e a espetacularidade da expressão viva da cultura cabocla e sua ancestralidade 

indígena, na Dança da Onça, c) Identificar os elementos que caracterizam a matriz cabocla e sua 

ancestralidade indígena na Dança da Onça, no Carimbó; d) Analisar a contribuição cabocla e sua 

ancestralidade indígena na Dança da Onça, do Carimbó, como manifestação espetacular, 

expressão e identificação cultural do povo paraense. 



 20 

No contexto dessa manifestação, a iniciativa masculina é notória. Poucas são as mulheres 

que constroem artesanalmente o instrumento curimbó3 ou o tocam. Poucas também são as poetas 

do Carimbó. A participação das mulheres nesse caso é quase que exclusivamente na dimensão de 

musas inspiradoras das letras das músicas, e também como dançarinas dessa manifestação. É 

nesse espaço ritualizado que ela expande seu poder de sedução e sua agilidade como dançarina 

popular, nos jogos de conquista, através do gestual coreográfico de signos que contém sentido e 

significado, típicos da cultura do norte do Brasil. 

Através da pesquisa participante fundamentada na etnometodologia que pretendo fazer 

uma observação participativa, entrevistas semi-abertas, flexíveis, respeitando o sujeito histórico 

dando voz a este ator social que possui competência única (GARFINKELL apud MACEDO 

2000, p. 113), valorizando sua história que traz em seu bojo elementos que constroem a partir da 

oralidade a documentação do objeto pesquisado, onde os relatos, aqui apresentados, estarão 

grifados de forma itálica. 

A Dança do Carimbó revela-se no campo da dança como reflexo e registro da ludicidade 

dos fatos cotidianos, com predomínio de temáticas de sentido dúbio, nas quais a sexualidade e a 

luta pela sobrevivência estão sempre presentes. Seus movimentos retratam o contexto em que os 

intérpretes convivem e interagem com a natureza circundante a qual torna-se fonte inspiradora de 

sua obra artística. 

É na espetacularidade apresentada ao público, que se subtrai e se soma, cada elemento 

formador de suas matrizes culturais. Cada gesto, cada expressão, cada postura transmite 

mensagens codificadas da história deste povo, que por ele é decodificado e interpretado como sua 

identidade. 

                                                
3 Toda vez que aparecer o termo curimbó ou corimbó no trabalho estarei tratando do instrumento de percussão e 

quando citar Carimbó estarei me referindo ao estilo musical e a dança, ou seja, a manifestação como obra plena. 



 21 

De onde vem a teatralidade e a espetacularidade das manifestações tradicionais 

amazônicas? Como se dá a contribuição da cultura indígena para as artes cênicas, mais 

precisamente para a dança popular amazônica? Quais os elementos representantes da matriz 

indígena na dança do Carimbó? Como se apresenta a teatralidade e a espetacularidade indígena 

na Dança do Carimbó, em Vigia de Nazaré? 

Estas são questões iniciais que nos remetem à pesquisa com análises mais aprofundadas 

sobre o tema supracitado. Entretanto, na presente exploração de dados vamos nos prender a 

analisar com mais afinco a espetacularidade ocorrida na manifestação da Dança da Onça, do 

Carimbó de Vigia de Nazaré, de como esta se apresenta, na relação histórica, social, cultural e 

catártica entre dançarino/público. 

Um aspecto interessante da espetacularidade do Carimbó é que essa dança tem várias 

seqüências de passos e gestos imitativos de animais, principalmente os relativos ao Jacaré, do 

Peru-do-ataláia, Guariba (primata amazônico), Macaco, Camaleão, Jacuraru (réptil amazônico), 

Onça. É importante ressaltar também que essa característica é comum aos rituais indígenas. 

Existirá uma relação entre estas manifestações? 

Esta semelhança também é apontada por Moura (1997, p. 69), que sugere a aproximação 

formal entre as representações de animais portados por brincantes, de cordões de bichos, ao alto 

da cabeça e alguns grupos indígenas da Amazônia, registradas pelas expedições de Alexandre 

Rodrigues Ferreira e de Spix e Martius e aquelas desenhadas por Jean Baptiste Debret, que 

apresentam o grupo indígena dos Ticuna em 1819 e suas máscaras festivas. 

Não se deve enxergar nessas danças nada além de uma evocação festiva, em que os 

índios viviam o papel do animal caçado, e que não encerravam qualquer conotação da 

zoolatria (CASCUDO, 1983, p. 61). 



 22 

Moura (1997, p.84) resgata o registro de David Corrêa Sanches Frias que cita as danças 

miméticas de bichos em uma localidade do interior paraense. Nessas danças, forma-se um 

extenso cordão, que se dispõe em círculo e uma pequena orquestra, composta de violas, 

marimbas e Carimbós. 

As danças, em que entravam personagens a representar algumas aves [...] nos saltos, 

lutas e vôos, que fingiam, com grande aprazimento e balburdia de todos os 

figurantes.Viram-se várias danças: a do passarinho amarelo, a do gavião, a da pomba, na 
qual dois personagens de sexos diferentes postavam-se no meio da roda, em meneios 

amorosos entre si e investidas belicosas contra um terceiro passarola, um urubu, que 

tentava roubar a pomba. 

 

Mário de Andrade (1959, p.77) alerta que: 
 

É possível que os ranchos com nomes de animais e plantas, derivem duma reminiscência 

totêmica, mas não só carece provar isso por um estudo mais aprofundado entre os nomes 

mais antigos dos ranchos e nações, como os totens afro-negros de escravos que nos 

vieram, e com prováveis totens ameríndios brasílicos, como não há dúvida que mesmo 

provado essa sobrevivência totêmica, ela seria apenas um confluente dum rio muito 

maior e geral: o princípio de morte e ressurreição. 

 

Portanto, minha hipótese é que a Dança da Onça, no Carimbó de Vigia de Nazaré é uma 

manifestação em cujo contexto a expressão representativa do animal onça, enriquece sua 

apresentação através de gestos, expressões, posturas em que está tatuada a contribuição cabocla e 

a ancestralidade indígena à arte cênica do Pará. 

A característica de gestual animal no carimbó seria uma forma de resistência cultural 

ancestral inconsciente ou consciente, como forma de resistência à cultura imposta pelo 

colonizador?  

A importância desta pesquisa deverá ser no sentido de contribuir com os poucos estudos 

sobre a participação da matriz cabocla e de sua ancestralidade indígena na cultura brasileira, em 

especial do teatro e da dança na Amazônia, visando desvelar os elementos que levam a uma 

identificação e nos (re) ligar aos nossos ancestrais nativos, valorizando a sua participação na 

construção da história. 



 23 

Elementos importantes aparecem no Carimbó, evidenciando a participação criativa do 

caboclo na produção cultural da Amazônia, e que muitas vezes foram encobertas pela história. 

Hoje começa vir à tona e ficar em evidência a contribuição da matriz indígena, sem minimizar a 

contribuição de outros povos formadores da cultura amazônica. Mas ainda se constitui em um 

desafio! Contribuir, com a produção na cultura amazônica, documentando e interpretando uma 

mostra dessa espetacularidade cabocla, através. Por exemplo, de manifestações como a Dança da 

Onça, do Carimbó do município de Vigia de Nazaré/PA. Esta nossa proposta que será 

desenvolvida em quatro capítulos. É o desejo norteador deste trabalho. 

O primeiro capítulo, intitulado Acuando a Onça: Encontro com Guardiões, e Intérpretes 

da Dança da Onça, descreve a manifestação da dança a partir de relatos dos sujeitos históricos 

que moram em Vigia de Nazaré e que vivenciam essa manifestação cabocla. O capítulo 

apresentará uma construção metodológica aberta construída no processo de pesquisa de campo a 

partir do encontro com os atores sociais. (GARFINKELL apud MACEDO 2000, p.113) 

O segundo capítulo, denominado No Rastro da Onça situa o leitor nos aspectos históricos, 

geográficos, econômicos, sociológicos e antropológicos do Município de Vigia de Nazaré no 

Estado do Pará, aspectos que colaboraram para a formação cultural, evidenciando as linhas 

básicas dos elementos da espetacularidade cabocla e de suas matrizes étnicas presentes no 

Carimbó, em cuja estrutura e seqüência coreográfica a Dança da Onça se revela. 

O terceiro capítulo, dedicado a Dança da Onça: Da Ancestralidade Indígena à Cultura 

Cabocla no Carimbó de Vigia de Nazaré, apresentará um panorama que mostra os elementos da 

cultura indígena presentes hoje na manifestação da Dança da Onça, principalmente nessa 

localidade. 

O capítulo quarto mostra O Sorriso da Onça: Espetacularidade Feminina no Jogo Caça-

Caçador na Dança do Carimbó, e desenvolve uma análise contextual dessa manifestação 



 24 

estudada, a partir da apresentação realizada pelo grupo Os Tapaioaras e as conclusões 

estruturadas a luz das fontes teóricas e dos depoimentos de campo que estruturaram uma teia de 

raciocínio. 

Acredito que o casamento dos processos científicos de pesquisa e a sensibilidade artística 

do pesquisador, no intuito de desvelar pistas encobertas por tantos espetáculos históricos 

acontecidos a partir da interferência do colonizador e outros homens que direta ou indiretamente 

contribuíram para o desenvolvimento ou extermínio de muitas culturas nativas, diminua a dor do 

processo que o pesquisador em arte sofre pelo afastamento do objeto.  

A Dança da Onça é uma performance coreográfica do Carimbó na cena amazônica, 

expressão da manifestação matricial espetacular do caboclo e sua ancestralidade indígena na 

cultura paraense.  

Finalmente, através da proposta abordada, pretendo apresentar e integrar essa 

manifestação ao conhecimento do público acadêmico e outros interessados no estudo de 

expressões artísticas espetacularidade do povo amazônida, principalmente os que se sentem 

atraídos pela aventura de mergulhar nos rios de conhecimento sobre essa ainda pouco conhecida 

região lendária e mágica: a Amazônia. 

 

 

 

 

 



 25 

2 ACUANDO A ONÇA: ENCONTRO COM GUARDIÕES E INTÉRPRETES DA 

DANÇA DA ONÇA 

 
Nasci na beira do rio 

Por isso sou inconstante: 

Às vezes sou arredio, 

Outras vezes, cativante. 
 

Antônio Juraci Siqueira 

 

A trilha percorrida atrás do rastro da Onça me levou ao encontro de sujeitos históricos 

do Município de Vigia de Nazaré, como pescador, tirador de caranguejo, vigias de escolas e 

de empreendimentos particulares, donas de casa, aposentados, trabalhadores rurais, 

estudantes, artistas, professores e outros membros da comunidade vigiense que, com seus 

relatos, foram, pouco a pouco, desvendando a estrutura complexa da Dança da Onça. 

Todos, com a sua história individual e coletiva ajudaram a construir parte da colcha de 

retalhos, representante da memória viva e vibrante do povo amazônico.  

 

 

2.1 AS MARCAS DO TEMPO, OS FRAGMENTOS DA MEMÓRIA E A CONSTRUÇÃO 

DE UMA METODOLOGIA ABERTA PARA O ENCONTRO COM A ONÇA E SEUS 

GUARDIÕES. 

 

Acredito que a cultura, por ser dinâmica, não obedece às fronteiras impostas por quem 

tenta impor arbitrariamente o que é, o que não é, e o que deve ser absorvido como tal. Tudo 

pode ser transformado e ressignificado com criatividade desde que tenha sentido e significado 

local e universal para cada comunidade. 

A busca desta fonte original da cultura local amazônica me levou a um mergulho em 

rios que acreditava conhecer ... Para meu espanto, cada mergulho é uma nova descoberta! 

Meu interesse de início, como um estudioso, foi realizar uma pesquisa exploratória sobre o 

Carimbó, para depois recortar do por quê desta manifestação ter sido eleita como símbolo da 



 26 

identidade cultural paraense, já que existem tantas outras como o Siriá de Cametá, o Lundu 

Marajoara, a Marujada de Bragança, o Çairé de Santarém, tão ricas em elementos estéticos 

quanto o Carimbó. 

Contudo era necessário delimitar, escolher uma manifestação. Decidi como objeto de 

estudo o Carimbó manifesto no Município Vigia de Nazaré, cujos habitantes alegam ter a 

responsabilidade pelo surgimento, que tem como matriz o Zimba, manifestação de origem 

negra. O fato instigou a minha curiosidade em desvelar às origens do fenômeno, e mesmo 

acreditando ter que percorrer um caminho com uma dimensão extensa e a dificuldade de 

encontrar produção sobre este assunto no campo acadêmico, desafiei-me! 

Assim segui o norte para encontrar informações sobre o Carimbó de Vigia de Nazaré e 

me deparei com a obra Carimbó: Trabalho e lazer do caboclo, de Vicente Salles e Marena 

Isdebski Salles (1968), que o direcionam para a lúdica cabocla, deixando para pesquisadores 

futuros um incentivo ao aprofundamento neste campo. Estes autores citam Tia Pê como uma 

personalidade do Carimbó de Vigia de Nazaré. Alimentei interesse em descobrir maiores 

informações. De início, além das informações do trabalho Salles, foi possível resgatar da Tia 

Pê um registro em CD tendo, inclusive, uma faixa interpretada por ela.  

Vivenciar as terras de Vigia de Nazaré resultou de um convite do Secretário de 

Cultura1 do Município, em agosto de 2001. Ele propôs minha participação como pesquisador 

e ministrante do Curso de Danças Folclóricas Paraenses, oferecido aos produtores culturais e 

grupos de dança, daquele Município. Este evento foi organizado para fomentar a discussão da 

temática Cultura Popular durante as comemorações alusivas ao dia do folclore (22 de agosto).  

No desenvolvimento das atividades, com a aproximidade e envolvimento dos 

participantes, descobri que um dos grupos que tinha representantes no curso era o do Grupo 

Tia Pê. Conversei, após o término da aula, com o Sr. Fausto Junior Moreira Fernandes, 

                                                
1 Prof. Dr. Luis Marconi Fortes Magalhães, curso com carga horária 24h/a semanal. 



 27 

membro representante deste grupo, que informou o motivo da homenagem e a dificuldade de 

encontrar registros dessa personalidade em Vigia de Nazaré. Através deste participante e de 

outros que se interessaram pelo diálogo, o curso foi sendo enriquecido com mais elementos 

culturais das manifestações na cidade. Descobri, inclusive, informações de uma manifestação 

típica de Vigia de Nazaré que, segundo eles, seria apresentada no curso, na festa de 

encerramento: a Dança da Onça.  

No último dia, a programação foi concluída com uma mesa redonda sobre Cultura 

Popular em Vigia de Nazaré, pela manhã, e à noite, uma festa de confraternização dos grupos 

jovens, com um cortejo por uma das ruas principais da cidade próximas à Escola Bertoldo 

Nunes na qual o encerramento foi organizado. 

Três grupos de dança do município se apresentaram neste evento: o Uruitá, o Belas 

Artes e o Grupo Ação Folclórica Dança Tia Pê. Após a Dança do Carimbó do grupo 

Uruitá,um casal se destacou para realizar a apresentação da Dança da Onça. Fiquei admirado 

e curioso com esta manifestação, espécie de jogo de desafio no qual, acontece uma passagem 

em que a dama/dançarina se transforma em fera, através de seu gestual, o que Paes Loureiro 

(2000:43) chama de conversão semiótica. Uma onça, em gestual coreográfico, a perseguir o 

cavalheiro que assume também uma atitude de um cachorro/caçador acuado que ataca, se 

defende e foge, até ser dominado e devorado simbolicamente pela fera. 

O objetivo da onça é agarrar o par e rasgar-lhe a roupa, jogando-o ao chão, para 

montar sobre ele como se estivesse devorando-o simbolicamente. Nesta cena acontece uma 

transgressão cultural de papéis na qual a agressão, típica do sexo masculino, passa a ser da 

fêmea. 

O estado físico do cavalheiro, após a apresentação da manifestação da Dança da Onça 

é impactante. Ele apresentava naquele caso, aspecto de total exaustão e estava todo arranhado 



 28 

nas costas, sangrando, resultado dos ataques dado pela veracidade de interpretação da mulher-

Onça, na tentativa de rasgar sua roupa para dominá-lo. 

Aproximadamente dois anos depois, com o processo do Mestrado Interinstitucional 

UFPA/UFBA fomentado pela Escola de Teatro e Dança da Universidade Federal do Pará, 

inscrevi-me para a seleção a uma das vagas para Artes Cênicas, elegendo como objeto de 

estudo do projeto de dissertação o Carimbó. De início, estava preocupado com a identidade 

cultural do Carimbó. Queria ressaltar a contribuição indígena na estrutura desta manifestação, 

já que a maioria dos pesquisadores, como Salles e Salles (1968), encontrados nesta fase da 

pesquisa exploratória, deram maior ênfase à cultura negra como principal influência na 

origem do Carimbó. No entanto, acredito que o índio tem sua contribuição e apresenta 

manifestações ainda hoje que lembram elementos constituintes no objeto em estudo, como os 

gestos imitativos de animais presentes também na cultura negra, denominam muitas variantes 

do carimbó. 

Vou apresentar argumentos que sustentarão este referencial de valorização da 

contribuição indígena à manifestação do Carimbó também citado na obra Escola de Folclore, 

Brasil: Estudo e pesquisa de cultura espontânea, Rossini Lima e Julieta de Andrade 

(1974:180) e em outros autores que encontrei como: Carimbó: Um canto caboclo de Antônio 

Maciel (1983), que evidenciam a cultura indígena como matriz do Carimbó. 

 Depois fui convidado novamente pelo Secretário de Cultura de Vigia de Nazaré, a 

integrar o júri do VII Concurso de Quadrilhas Juninas, em junho de 2002. Ao aceitar, tive 

novamente um contato com a manifestação da Dança da Onça. Cheguei à constatação que esta 

deveria ser o viés do Carimbó, importante para explorar como tema do o meu curso de 

mestrado por sua originalidade e desconhecimento dos estudiosos do tema fora do âmbito do 

município. Assim fiz e estruturei o projeto de pesquisa para esta manifestação espetacular e 



 29 

assim ficou o tema: Dança da Onça na Cena Amazônica: Espetacularidade Cabocla na 

Dança do Carimbó. 

A interpretação cênica da manifestação Dança da Onça só tinha sido apresentada, e 

presenciados por mim, pelos grupos Uruitá, Belas Artes e Grupo Ação Folclórica Dança Tia 

Pê, de jovens da cidade. Por isso, me questionava. Como eles haviam aprendido a expressar 

tal manifestação? Eu não conhecia, então, outros grupos de Vigia de Nazaré, só vim a ter 

conhecimento após o regresso de Salvador2, o que me levou a tomar novas decisões, 

beneficiado pela pesquisa exploratória na Biblioteca do Museu da Universidade Federal do 

Pará, no acervo Vicente Salles. Encontrei, em artigos de jornal, referências sobre o Centro 

Rural Universitário de Treinamento e Ação Comunitária/ CRUTAC, que executou pesquisa, 

em 1973, em Vigia de Nazaré e organizou grupos que apresentavam manifestações culturais, 

dentre elas a Dança da Onça. Também tomei conhecimento da existência do grupo de carimbó 

tradicional, também da Vigia, Os Tapaioaras, que apresentou a Dança da Onça em 1974, no 

1o. Festival de Carimbó de Vigia obtendo, o 1o. Lugar. 

Foram essas informações que me situaram na história do Carimbó de Vigia de Nazaré 

e me levaram ao contato de campo com informantes importantes para o estudo. O primeiro 

destes foi o Sr.Benedito Monteiro da Silva, conhecido como Seu Benecão, Pai do Prof. 

Raniere Monteiro da Silva, que me ofereceu hospedagem e do qual me aproximei em viagens 

de apresentação de trabalhos, pelo Grupo de Ensino e Pesquisa em Educação Ambiental do 

Núcleo Pedagógico Integrado da Universidade Federal do Pará – GEPEA/NPI/UFPA. 

Grupo de Pesquisa do qual faço parte, Coordenado pelo Prof. Dr. Luis Marconi Fortes 

Magalhães, com o qual apresentei trabalhos de pesquisa na linguagem da Arte Cênica no 

Congresso da Sociedade Brasileira para o Progresso da Ciência/SBPC de Salvador em 2001 e 

da Dança da Onça em Goiânia em 2002 (Figura 1). 

                                                
2 Local onde creditei disciplinas obrigatórias do mestrado na UFBA. 



 30 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Figura 1: SBPC/Goiânia 2002.  

Fonte: Foto Marconi Magalhães. 

 

No dia 07 de junho de 2003, embarquei para Vigia, em ônibus intermunicipal. Foi 

minha primeira aventura na busca de encontrar o rastro da Onça. Fiquei sempre atento às 

conversas típicas com o ingrediente familiar de todo o linguajar interiorano. Embora tão 

próximo de Belém, Capital do Estado, eram sotaques que me embalaram em lembranças de 

infância, quando eu partia de férias para casa de minha avó no Rio Itanduba, em Cametá/PA. 

Representam momentos que me levaram hoje a fazer o que faço, valorizar a cultura 

amazônica e contribuir para registrá-la e colocá-la em um lugar de maior conhecimento e 

respeito. 

 



 31 

Cheguei por volta das 14:00 horas e fui direto à casa do Sr. Benecão3. Ele mora 

aproximadamente a uns 100 metros do terminal rodoviário do município.  

O Sr. Benecão, meu anfitrião, Professor de Educação Física, aposentado, morador de 

Vigia de Nazaré, me deixou à vontade com seu jeito caboclo e brincalhão. Iniciamos uma 

conversa tranqüila que permitiu o registro de muitas informações, confirmando dados 

recolhidos nos artigos de jornal e evidenciando outros não conhecidos  por mim, sobre 

história da manifestação.  

Este informante me levou a fazer contato com o Sr. Manoel da Conceição de Melo, 

conhecido como Seu Nunes4 do Tauapará ou simplesmente como Seu Tauá, um descendente 

de escravos de 76 anos, compadre de seu Benecão que mora bem em frente à sua residência, 

na Vigia ambos presentes na figura 02. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Figura 2: Sr. Benecão e Sr. Nunes. Vigia de Nazaré/PA, 2003.  
Fonte: Foto Éder Jastes 

                                                
3 Foi um dos contatos que fiz na cidade, para me levar ao encontro de personalidades e me ajudar a seguir as 

pistas de meu objeto de pesquisa. 
4 Fui ao encontro do Sr. Nunes, às 16 horas do dia 07 de junho de 2003. 

 

 



 32 

No primeiro contato observei a resistência que ele tinha em relatar informações sobre 

o Carimbó, por já ter sido enganado por pessoas que lhe usurparam letras de músicas de 

Carimbó de sua autoria. Seu Nunes não sabe ler nem escrever, mas possui uma memória 

invejável quanto a detalhes de sua história. 

Fares expõem que:  

 

A memória exerce, então, um poder sagrado, que lhe é outorgado por uma 
sociedade puramente oral, na qual os únicos registros são as narrativas 
míticas [...] Assim, a memória individual guarda bens da comunidade e a 
memória coletiva é mito e história. O registro dos fatos individuais e sociais, 
nas sociedades ágrafas ou naquelas em que a escrita é não é muito recorrida, 
depende exclusivamente da memória ou desmemória humana  

 

Logo após visitar o Sr. Nunes, fui informado que poderíamos encontrar o Sr. Manoel 

Santana Porto de Miranda, conhecido como Seu Santana, em seu trabalho como vigia de uma 

das escolas do município.  

Então, fui ao encontro do Sr. Santana5, responsável pelo grupo Os Tapaioaras (figura 

3) que passou informações sobre a manifestação. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Figura 3: O Sr. Benecão e membros do grupo Os Tapaioaras. 

Vigia de Nazaré/Pa, 2003. 
Fonte: Foto Éder Jastes. 

                                                
5 Estes encontros foram registrados em fitas cassetes e fotografias com a autorização dos entrevistados, e serão 

mais bem descrito e distribuídos nos capítulo que seguem, informações que serão mais bem analisadas no 

desenvolvimento da dissertação. 

 

 



 33 

Ao chegar da visita ao senhor Santana o Prof. Raniere me chamou a atenção sobre a 

existência do Grupo Tradicional de Carimbó Beija-Flor, que tem como responsável o Sr. 

Lucival Martins, conhecido popularmente como Seu Lucinho. Fiquei então de procura-lo no 

mesmo dia. 

O Sr. Manuel da Conceição de Melo (figura 4), popularmente conhecido como seu 

Nunes, descendente de escravos, hoje com 76 anos, filho de Teodora da Conceição Gularte e 

Irineu de Mello, nascido em Tauapará na Fazenda Santo Antônio das Campinas, relata que “o 

proprietário de lá era o Gudinho, que era o dono dessa parte lá, depois dele tinha o secretário 

dele, que era o Raiol,( que pode ser um membro da família do Barão de Guajará) depois dele 

tinha o feitor dele, que era o Manuel Grigório, que morava aqui no Cacau [...]” segundo 

depoimento de Sr. Nunes em entrevista no dia 07.06.2003. Neste local viveu e vivenciou as 

manifestações oriundas da criatividade da comunidade e que eram incentivadas por seu 

proprietário. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Figura 4: Senhor Nunes.Vigia de Nazaré/PA, 2003. 

 Fonte: Foto Eder Jastes. 

 

 



 34 

O Sr. Nunes guarda hoje, em sua memória, as festas que eram organizadas em 

barracões e que animavam a comunidade. As festas surgiam em meio às lidas do cotidiano da 

comunidade, com as músicas do Carimbó de autoria de seus pais e amigos deles. 

 

- ... a gente gustava dessas músicas de lá do Tauapará, era a dança de lá e a música 

de lá, porque lá todo tempo esse negócio de música de carimbó era dado só prus pretu! Num 

tinha diversão assim, avoluntário, num é como agora [...].  

 

O depoimento de Nunes revela traços do trabalho escravo e dos momentos de folga 

permitida pelo proprietário da fazenda. Também indica o preconceito que é vivo ainda hoje 

sobre as manifestações do povo e que geralmente são ligadas ao batuque, à macumba, ditas 

como coisas de preto, como as brincadeiras de Angola, denominações que generalizavam 

todas as manifestações culturais do povo africano expatriado. 

Manifestações que persistem registradas na memória dessas pessoas, sujeitos culturais 

que exprimem e constroem um percurso antropológico (DURAND, 2001, p.41) acontecem o 

exemplos de conversão semiótica, segundo Loureiro (2000, p.43), com autonomia e 

autoridade criativa de seus autores em suas manifestações. Hoje, através destes 

guardiões/intérpretes, poetas da cultura popular, recuperamos vínculos de um passado 

distante, do qual sobrevivem traços vivenciados por seus pais que, estimulando sua atividade 

como tirador de versos e compositor de músicas inéditas, e brincante assíduo das diversas 

folias. 

Os pais do Sr. Nunes, Teodora da Conceição Gularte e Irineu de Melo, viveram o 

clima de exploração do trabalho escravo, mas souberam aproveitar os momentos de prazer do 

lazer disponíveis para extravasar a criatividade nessa arte cabocla. Estes viveram e 

sobreviveram devido a grande resistência física até completarem 90 e 85 anos, 

respectivamente.  



 35 

 

Nunca vi urubu fazer mingau 

Macaco lava a cuia 

E deixa em cima do jirau... 

 

Nesse trecho de Carimbó, de Vigia de Nazaré, se observa a citação de animais como o 

urubu e o macaco, que são usados preconceituosamente em referência aos negros que 

produziam músicas de Carimbó. Rivalidade entre brancos e negros, ainda presente nos grupos 

de Carimbó em Vigia, segundo depoimento de Nunes. 

Os negros estavam concentrados na Vila de Tauapará. Ainda hoje o preconceito está 

presente, segundo o desabafo de seu Nunes, que muitas vezes já escutou: carimbó é pra pretu! 

Discurso, segundo ele, presente na sociedade contemporânea, da qual faz parte. 

Também se encontram naquela letra de Carimbó, palavras de origem indígenas como 

mingau, girau e urubu (BUENO, 1998, p.133, 221, 375) que expressam a contribuição 

indígena, que flui como assimilação na linguagem e hábitos presentes no cotidiano dos 

vigienses. O macaco também está presente no ritual da moça nova dos Ticuna6.  

Nunes foi convidado a vir morar em Vigia de Nazaré por conhecimento (através) de 

Francisco Soeiro, que presenciou suas habilidades como compositor, tocador e dançarino da 

onça, como ele mesmo relata: 

 

- Já cantei em todos esses grupos aí... 

 

Junto com o Grupo de Carimbó os Tapaioaras, a convite da professora Julieta 

Andrade7, foram para uma turnê que passou por São Paulo, Brasília, da qual Nunes tem boas e 

más lembranças. Como por exemplo, o não reconhecimento de sua autoria nas letras de 

alguns carimbós, ou mesmo roubo de alguns que foram vendidos a terceiros. Essas mágoas o 

                                                
6 Veremos a melhor explicação à frente, quando for desenvolvido o capitulo 3. 



 36 

afastaram do meio artístico, levando-o à reclusão em seu mundo de memórias. É um eremita 

do carimbó. Desconfiado dos que se aproximam e tentam roubar seu tesouro: as músicas de 

seus ancestrais, negros do Tauapará.  

Com a continuidade das visitas que lhe fiz, passou a ter mais confiança e prazer em 

cantar e relatar suas experiências como artista popular. Falou também de seu ofício como 

tirador de caranguejo, e das dificuldades pessoais que tem hoje por problemas de saúde. 

Na visita do dia 12 de julho de 2003, ele cantou vários temas de carimbó. Entre eles 

soltou a letra da Onça quando menos eu esperava, pois eu perguntava apenas como se 

dançava a Dança da Onça. 

A letra da música da Dança da Onça revelada pelo Sr. Nunes, apresenta uma 

introdução que é uma espécie de complemento à letra da Onça divulgada pelo grupo 

Tapaioaras, e que até então eu me perguntava porque a Onça ataca o cachorro/caçador, qual o 

motivo? 

Através da contribuição de seu Nunes talvez seja melhor explicado o motivo ...  

O tema apresentado por esta manifestação apresenta uma relação entre um casal no qual a 

mulher pede ao homem que lhe leve como esposa, daquele lugar, e ele a recusa. Então entra 

uma terceira pessoa como se fosse um narrador que o aconselha e narra a ação do ataque 

desesperado da mulher rejeitada ao homem, que seria seu amor transformado em ódio. Por 

isso, o ataca e o devora simbolicamente, movido por seu desejo8 carnal o corpo do homem por 

quem tem afeto.  

Após esta informação, que me foi uma verdadeira dádiva, o Sr. Nunes relatou que 

existiam em Vigia ainda vivos, duas irmãs e um cunhado, todos mais velhos que ele. Pedi-lhe 

o endereço e fui atrás deles. No mesmo dia, encontrei a Sra. Guilhermina da Conceição de 

                                                                                                                                                   
7 Pesquisadora da Escola de folclore e da Sociedade Brasileira do Folclore.( A Província do Pará, 1978: 14, 1o 

caderno) 



 37 

Melo, de 86 anos, dançarina da Dança da Onça, Fiz minha apresentação e expliquei o motivo 

dessa visita. Ela, inicialmente, desconfiada, me convidou a entrar pela cozinha. Chamou o Sr. 

Alfredo que estava deitado em seu quarto para comandar a conversa sobre a manifestação do 

Carimbó de Vigia. 

Após ser apresentado, pela Sra. Guilhermina, (que se deitou na rede que estava atada 

em um canto da cozinha), o Sr. Alfredo ficou em pé, encostado à mesa próxima e pôs-se a 

falar sobre a manifestação do Carimbó, sem cerimônia ... 

O Sr.Alfredo, de 98 anos, ainda constrói e toca o instrumento Carimbó. É tirador de 

versos desta manifestação espetacular, além de ter dançado a Dança da Onça (Figura 05). 

A Sra. Gregória é a mais velha de todos. Ninguém sabe sua idade...Também dançarina 

da Onça em seus áureos tempos... Estava sentada em um banco na cozinha, não enxerga mais 

e vive em seu mundo silencioso, sempre bem arrumada com seu vestido de popeline floral 

preto com flores pequenas azuis, cheirando a essências da terra, cabelo bem alinhado. Sorri 

quando interrogada, como a se lembrar de suas peripécias. 

Já a Sra. Guilhermina é ativa e parece comandar a família. Também foi uma dançarina 

da Dança da Onça, segundo ela, requisitada nas festas vigiense. Fazia geralmente par com o 

Sr. Alfredo ou outro cavalheiro que lhe tirasse para dançar. 

O Sr. Alfredo diz que o Carimbó da Vigia teve início com seus ancestrais, com as 

pretaria, os antigos. 

 

[...] no começo do carimbó, foi feito pelos pretos, num caixão, foi feito num caixão, 

daí, aí os pretos levavam, foi levando, um cantava dum lado o outro doutro, e foi 

ocurrendo...sempre...os preto. Sim sr, aí inventando, foru inventando, inventando, 

inventando, inventando, até que ficou o mesmo registro que eles quiriu, deste carimbó, 

do carimbó né.(Seu Alfredo em entrevista do dia 12 de julho de 2003) 
 

                                                                                                                                                   
8 Como podemos observar no desenvolvimento da letra da Onça que será melhor apresentada neste capitulo 

como a iniciante da Onça segundo seu Nunes que irá desnudar como” Esse início tem um começo, o nome dela 

é:  Rafaiel, senhor Rafaiel [...] Como começa e se desenrola a Trama e o Drama da Onça Cabocla. 



 38 

Mas deixa uma pista quanto a introdução do instrumento carimbó, quando cita que a 

manifestação era realizada em caixas grandes de madeira: - o carimbó foi os pretos antigo, 

era nesses caixão... 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
 

 

 

 

 

Figura 5: As irmãs Gregória e Guilhermina de Melo e o Sr. Alfredo, relatos sobre a Onça. 

Vigia de Nazaré/Pa, 2003. 
Fonte: Foto Eder Jastes. 

 

No seu processo original, de experimentação de sons e letras, que revelavam o 

cotidiano, se era um instrumento de origem ancestral, por que recebeu uma outra 

denominação, que também denominou a dança? 

O informante descreve ainda que A Dança da Onça sofreu o mesmo processo de 

iniciativa como a da construção das letras Carimbós oriundas da experimentação do cotidiano 

e apresentada ao público nas festas, “cantoria deles que eles experimentaram, foram pegando, 

cresceram pra todo lugar aonde tinha as pretarias, pra onde eles foram... ai ficou no sentido 

que era o Carimbó...” e dessa forma o Sr. Alfredo apresentou o canto de seus ancestrais 

denominado, pela Sra. Guilhermina, de Toada da Onça (mas a frente iremos apresentar o 

 



 39 

desenvolvimento desta neste capítulo), que completou e deu ênfase a letra da manifestação, e 

um brilho as memórias da antiga dançarina que empolgada se pôs a cantar ... exclamando: 

 

- E ai, as pretaria balançavam o corpo.  

 

A minha sensação é de que penetrara no espaço etnocenográfico: Nunes, Alfredo, 

Guilhermina, Gregória e Bena, esposa de seu Nunes já falecida, vivenciaram a manifestação 

em toda a sua plenitude, canto, dança, texto, o que Zumthor (2003, p.7) denomina de obra 

plena. Ao perguntar como se dançava a Onça o Sr. Alfredo riu e instigou à Sra. Guilhermina... 

 

- dança aí ... , te requebra.. 

 

Ela se saindo, encabulada, reinvidica: 

 

- Dá toada da cantiga pra ele, que é pra gente pude saber como é que dança ... 

 

No que foi atendida. 

 

O Sr. Alfredo complementa a toada com um gestual representando os instrumentistas 

de Carimbó, intérpretes, cantores, coro e brincantes-dançarinos. 

-Aí a pretada pegava daqui, tum tum , tum tum, tum tum ... Ai a negrada intravu 

 

O interessante é que até então eu não tinha tido contato com a denominação da toada, 

puxada aqui por D. Guilhermina e nem com os versos cantados pelo Sr. Alfredo. Só então o 

tambor é introduzido no relato deles. Quando o Sr. Alfredo destaca o surgimento do Carimbó. 

 

E o pau comia no centro, ai vinham, vinham, até que inventaram os pedaços de pau... 

 

E esta informação é confirmada pela Sra. Guilhermina ... 

 

-  que eram os tambor! 

 



 40 

O Sr. Alfredo confirma ... que eram os tambor! E pregaram um pedaço de coro prum 

lado num pedaço de pau furado né, antão ai foi melhorando bastante ... 

 

Então, entramos em um processo de entrevistas semi-aberta, para tentar colher mais 

informações, já que estávamos bem evoluídos na conversa. 

 

Pesquisador: Quem inventou esse tambor do pau furado com couro na ponta? 

Alfredo: Quem inventou? Foi os negro. 

Guilhermina: Ah!  Quem fazia os tambor? 

Alfredo: O tambor? ...Foi os negro... 

 

Pesquisador: Como é o nome deste tambor? 

Alfredo/Guilhermina: Carimbó! 

 

Pesquisador: Quem deu o nome de carimbó para esse Tambor? 

Guilhermina: Foi eles mesmos, que tiraram, foi o pai dele, que era mestre de Carimbó... 

Alfredo: Tirado e feito por eles mesmos ... e fico do jeito que ... que era...mas os chefe dos 

pretos mesmo do Carimbó antigo era o papai (o Sr. Fortunato), finada vovó Andresa, era a 

Isidora, velha Girônima, Maria Rosa, era muito preto ... Andresa ... 

Guilhermina: Era muita gente... 

 

Pesquisador: Eles viviam onde?  

Alfredo: Lá na campina, no engenho. Lá que eles existiu... 

 

Pesquisador: Quem era o dono da campina? 



 41 

Alfredo: Era o Raimundinho, morto há muitos anos. A casa era grande, barracão grande, 

eles brincavam, eles ficavam lá em cima e eles brincavam em baixo... 

Guilhermina: Morto há muitos anos! Esse um, não tem nem um vivo, já é só nós... 

Pesquisador: Quando era que tinha a festa que vocês dançavam a onça e o carimbó? 

Alfredo: Dia de sábado.  

 

Pesquisador: De sábado pra domingo, mas tinha uma data do mês assim qual era o mês? 

Alfredo: Por exemplo, hoje é quando? 

Guilhermina: Hoje é doze. 

 

Pesquisador: 12 de julho, que por sinal é sábado! 

Alfredo: Sábado, 12 de julho, já ia saber que o pau ia comer, e era todo tempo, tinha muito 

preto ... 

Guilhermina: (Ri com melancolia) Tinha! Não tem mais! 

 

Pesquisador: Quem organizava a festa, convidava pra festa? 

Alfredo: Sim senhô, era isso, eles mesmo, os negros, os pretos... 

Guilhermina: Por exemplo, hoje é sábado, o pai dele, o Fortunato, ia na casa de meu pai, o 

Irineu, aí convida: - Ô cumpadre, vamos dançá um Carimbó de noite? Ia na casa de outro, 

meu tio e convidavam, não tinha viola, não tinha violão, não tinha nada, só tinha aquele 

Carimbozão, batendo tambozão, aí nós juntava tudo, e chegava a noite, a festa pra dançá, 

num era assim como agora, que falha, essas coisa... 

 

Pesquisador: E o local, onde dançavam? 

Guilhermina: Era na casa, na sala...como que aí, assim pro quarto... 



 42 

Alfredo: Isso aqui era a casa grande acolá, isso aqui tudo era quarto, era barracão, vasto, 

todo. 

 

Pesquisador: E na dança da onça, o que é que a onça tem que fazer? 

Alfredo: É fazer a roda e cantar e se diverti e tem o cachorro, como tem, essa e essa outra, e 

essa é onça, essa é o cachorro. (se referindo a d. Guilhermina e a outra irmã cega que não 

sabe a idade.). Ela si ficava aí, pulando aí, e o cachorro acuando, ai dançando, e acuando ela 

a onça. 

 

Pesquisador: Então é como se o cachorro estivesse caçando a onça e a onça caçando o 

cachorro. 

 

Alfredo: É, a onça pulava no cachorro, e fazia careta, e batia com a mão, e tudo fazia, agora 

não se vê isso mais ... 

 

Guilhermina: Se dança muito pouco... 

 

Alfredo: Se dança muito poço, eu bati uns ... Eu bati uns zim9 ... me deu na cabeça, aí um 

tempo desse me convidaram ... Eu fui lá, aí nessa quadra grande, eu me juntei a meia dúzia 

dos pretos, que ainda estavam, e fomos fazê a festa, aí... 

 

Pesquisador: Como é então que acaba a Dança da Onça? 

Alfredo: Canta e dispôs quando vai terminando,  vai se acabando a cantiga 

 

                                                
9 Parece  que ia sair o zimba, mas foi suprimido não sei por quê... 



 43 

Pesquisador: Guilhermina, e a senhora quando dançava a Dança da Onça, o que a senhora 

fazia.? 

 

Guilhermina: (Risos). Hã, hã eu brigava com o cachorro ...  

 

Pesquisador: Nessa briga o que acontecia? 

 

Guilhermina: Às vezes o cachorro me vencia, às vezes eu vencia o cachorro ... 

 

Pesquisador: E às vezes, o cachorro vencia? 

 

Guilhermina: Era quando ele vinha querer me morder, eu pulava nele, se ele tinha o chapéu, 

eu tirava o chapéu da cabeça dele, quando ele vinha de caldo, querer me pegar eu me 

empurrava no meio dos tocadô, alí começava me acuá, eu também. 

 

A Sra. Gregória, a cada relato ria suavemente, como que mergulhada em suas 

lembranças, não se manifestou em nenhum momento com palavras, mas seu corpo, atento à 

conversa, refletia a alegria de sua memória individual compartilhada na memória coletiva de 

seus entes queridos que ali relatavam suas aventuras, pois esta também tinha dançado a Onça, 

segundo relato do Sr. Alfredo. 

Os informantes começaram a reclamar das deturpações ocorridas no Carimbó que os 

deixam muito tristes e me convidaram para um dia vivenciar um Carimbó feito por eles. 

Fiquei de voltar para outras visitas marcando para o mais breve possível. Despedi-me do Sr. 

Alfredo (Figura 6), da Sra Gregória, da filha e da neta e segui à procura de novas 

informações. 

 



 44 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Figura 6: O Sr. Alfredo, A Sra.Gregória e família no quintal. Vigia de Nazaré/PA, 2003. 
Fonte Foto Eder Jastes. 

 

É interessante apresentar, como resultado da pesquisa de campo, que as coletas com o 

Sr. Santana, do grupo Tapaioaras, o Sr. Lucinho, do grupo Beija Flor, o Sr. Fausto e Beto, do 

grupo Tia Pê, os negros Guardiões da Dança da Onça10 do Tauapará, confirmam as minhas 

hipóteses quanto à conversão semiótica da Dama em Onça: fica apenas o Cavalheiro 

oscilando entre o ser humano Caçador ou o animal Cachorro, que é atacado pela Onça. 

Os grupos Os Tapaioaras, Beija-Flor, Tia Pê, Uruitá e Belas Artes de Vigia de Nazaré 

exibem atualmente uma coreografia espetacular que segue o ritmo e a letra da Música da 

Onça, que já sofreu uma diferença na dinâmica desenvolvida pelos ancestrais e descendentes 

dos negros de Tauapará, como seu Nunes e D. Bena. Estes se apresentaram no Primeiro 

                                                
10 As letras e as músicas utilizadas por esses informantes sobre a manifestação serão também melhor 

apresentadas no desenvolvimento deste capitulo no momento em que for abordado o tópico “dos retalhos 

cantados às partituras”, descrevendo as letras registradas em partituras e fazendo reflexões das conexões 

encontradas no contexto das memórias que constroem novas verdades na história.  

 



 45 

Festival de Carimbó de Vigia11, em 1974, com Os Tapaioaras, e foram campeões. Passaram 

então, a representar e interpretar muitas vezes a manifestação fora da cidade e fora do Estado 

do Pará.  

Através dos relatos de personalidades, que percorreram o trajeto da memória de seus 

ancestrais, ratificando sua identidade e identificação com sua cultura cabocla, apresentarei a 

descrição e análise da Dança da Onça, com o compromisso de apresentar uma leitura artística.  

É natural que ainda fique muitos elos perdidos pela falta de registros de manifestações 

culturais, como esta que povoa o mundo amazônico, em Vigia de Nazaré, por exemplo. O 

aprofundamento do estudo sobre o Zimba é de extrema importância para o registro da cultura 

africana na Amazônia, como também a contribuição dos europeus, assim como a contribuição 

ameríndia na cultura paraense, que, ainda hoje, aparece como elementos de resistência 

silenciosa nas manifestações espetaculares, como a de Vigia de Nazaré, nos vocabulários, 

hábitos e gestuais animais apresentados, por exemplo, na Dança da Onça. 

 

 

2.2 DO BAÚ DA MEMÓRIA À CONFECÇÃO DA COLCHA HISTÓRICA DA  

MANIFESTAÇÃO.  

 

Memória e esquecimento são instrumentos conjuntos e indissociáveis de toda ação, 

pondo em obra um ou outro dos valores assim designados. (ZUMTHOR, 1997:20). 

 

A Dança da Onça é uma manifestação espetacular da cultura amazônica apresentada 

por grupos populares de Carimbó no Município de Vigia de Nazaré no Estado do Pará. No 

século XIX, aparecia compondo o repertório do Carimbó dos negros, Zimba, da Vila de 

Tauapará, passando depois a ser apresentada nas festas das fazendas, de pescadores, dos 

                                                
11 Este festival foi fonte da pesquisa de Rossini Lima e Julieta de Andrade (1974, p.180) sobre as manifestações 

folclóricas da região, e levados por Julieta a São Paulo e Brasília para apresentações importantes, divulgando a 

cultura da Amazônia paraense, como mencionado anteriormente. 



 46 

mutirões dos roçados, de caráter popular, em homenagens religiosas a santos de devoção 

como Nossa Senhora da Conceição e Divino Espírito Santo.  

Segundo os descendentes remanescentes de escravos do Tauapará, que hoje moram no 

município de Vigia de Nazaré, entre eles a Sra. Gregória Melo; o Sr.Alfredo, a Sra. 

Guilhermina Melo, e o Sr. Manuel Melo (Nunes), da fazenda Campina, localidade da região 

do Tauapará, a Dança da Onça é uma manifestação executada nas festas de Carimbó dos 

pretos, denominada Zimba, quando estes se reuniam nos barracões construídos nos terreiros 

para o lazer. Os senhores ficavam olhando e se divertindo com a criatividade dos pretos. 

A manifestação, muito apreciada pelos brincantes, no auge da festa popularesca em 

que o carimbó imperava, destacava entre os presentes os melhores dançarinos, que eram logo 

solicitados a fazer sua apresentação a todos, dentro do enorme barracão construído, na época, 

a mando do senhor da fazenda para o lazer próprio e de seus escravos. Com a abolição da 

escravatura, esta função ficou para os mestres de Carimbó. 

As roupas dos pretos, também financiadas por seus senhores, geralmente eram feitas 

de chitão florido e de tecido de riscado, para que todos pudessem se apresentar bem. Quando 

estes se reuniam no dia previsto, no local combinado, o Barracão no terreiro já estava 

montado. 

Segundo o Sr. Nunes, a festa era organizada pelo dono da fazenda Campinas para os 

pretos se divertir, geralmente iniciando no sábado e acabando no domingo à tarde, para que na 

segunda feira ninguém estivesse de ressaca.  

A alegria era geral, regada a garapa para as mulheres e cachaça para os homens. Os 

tiradores de versos soltavam as novidades construídas e aperfeiçoadas no cotidiano do 

trabalho. Após a pausa de memorização, eram imediatamente respondidos pelo coro e pelos 

participantes afoitos da dança. E assim evoluía o Carimbó nas festas do Tauapará. Como a 

animação da festa instalada e o contágio geral dos participantes era visível, logo era 



 47 

solicitada, a apresentação da preferida de todos - a Dança da Onça. Para esta manifestação 

logo se apresentavam os dançarinos mais aclamados, dentre eles: o Sr. Alfredo e sua esposa, a 

Sra. Guilhermina; o Sr. Nunes e esposa, a Sra. Bena. 

Na Dança da Onça (Figura 7), o homem representava o cachorro e a mulher a onça. O 

objetivo da manifestação era um enfretamento pelos participantes, em uma luta na qual o 

cachorro enfrenta a onça que ataca, rasgando toda a roupa de seu adversário, em um pulo 

seguro monta sobre a vitima exausta, finalizando a apresentação, devorando por gestos a 

vítima, o cachorro, que é desmoralizado de baixo da saia da esperta felina, que o devora 

também simbolicamente com o seu sexo.  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Figura 7: Dança da Onça no Primeiro Festival de Carimbó  

de Vigia de Nazaré. 1974. 
Fonte A Província do Pará. Belém, 1974. 

 

 



 48 

E assim se abria espaço pelos brincantes nos barracões, construídos especificamente 

para o lazer dos convidados daquela festa de sábado, não se alongando até o fim da tarde de 

domingo, para que na segunda feira ninguém ficasse com desculpas de mal-estar, ressaca ou 

cansaço prejudicando o trabalho no canaviá e nas outras tarefas da fazenda. 

 

 

2.2.1 Dos Retalhos Cantados às Partituras12 

[...] a letra tem seu nascedouro na voz. 

  A voz é fonte, por isso, jamais será calada. 

Paul Zumthor 

2.2.1.1 Toada da Onça, segundo o Sr Alfredo 

 

Até o depoimento do Sr. Alfredo à letra a música da Onça não apresentava a Toada 

que a inicia (figura 8) segundo a linguagem dos entrevistados: 

Sr. Alfredo - A toada da Onça é nesse sentido: 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Figura 8: Letra e Música coletadas em Vigia de Nazaré/PA. 2003. 
Fonte: Partitura da Toada da Onça coletada do Sr. Alfredo. 

 

                                                
12 A preocupação com a descrição da manifestação Dança da Onça levou à necessidade de registrar a música e a 
letra dessa manifestação. Com o intuito de não se perder dados importantes resolvi, com ajuda de profissionais 

da área da música, transcrever o canto caboclo para partitura musical. Sistematizando estes dados, música e letra, 

tenho a certeza de que estarei contribuindo para a fundamentação de outros estudos no desdobramento da cultura 

cabocla.  

 

 



 49 

2.2.1.2 Começante da Onça, segundo o Sr. Nunes 

 

Com o depoimento do Sr. Nunes, foi acrescentado também a Onça, o introdutório 

(figura 9), e incluídos mais dois versos à música da onça, não encontrados, sendo cantados 

por outros grupos, como os Tapaioaras, por exemplo, talvez resultado da dinâmica da 

memória e esquecimento, essencial para a dinâmica cultural. 

 

 

 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
 

 

 

 

 

 

 

Figura 9: Partitura da Música e letra da Onça. Sr. Nunes. Vigia da Nazaré. 2003. 

Coleta: Éder Jastes. 

 



 50 

2.2.1.3 A Onça dos TAPAIOARAS  

Partitura da música e da letra da Dança da Onça (Figura 10), Grupo Os Tapaioaras, 

lançado no dia 23 de junho de 2003, Centro Cultural Tancredo Neves/CENTUR, Belém do 

Pará. A oitava faixa apresenta a música Onça, a letra é comum a todos os grupos atuais com 

quem tive contato em Vigia de Nazaré, como o Beija–Flor, o Tia Pê, o Uruitá e o Belas Artes.  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Figura 10: Partitura da Música e letra da Dança da Onça. Apresentada pelos Tapaioaras. 

Vigia de Nazaré/PA. 2003. 

 

 



 51 

Os versos abaixo, coletados de um membros da comunidade de Vigia de Nazaré, 

anterior à pesquisa de campo para o Mestrado, é desconhecido pelos sujeitos históricos, 

habitantes de Vigia de Nazaré, ou grupos como Os Tapaioaras, e pelos demais que executam a 

manifestação da Dança da Onça. 

 

Olha a onça te avança 

  Não deixa avançar (avançá) 

  Olha a onça te rasga  

   Não deixa rasgar (rasgá) 

 

2.2.1.4 A Colcha de Retalhos Musicais 

 

Onça  

 

(Entrada) 

 

Ah lá vem a onça 

Ela vem aqui pra dançar (dançá) 

Lá vem, lá vem a onça 

                                                Pra ela se requebrar (requebrá) 

 

E vem e vem e vem 

                                              E vem pra se requebrar (requebrá) 

Vamos fazer a roda 

Que a onça vem chegar (chegá) 

 



 52 

O encontro 

 

 

 Se me leve, 

Se me leve senhor Rafaiel  

Se me leve, 

Se me leve c’a (como a)  sua mulher  

 

Eu não quero seu dinheiro,  

Nem também seu capital      

Quero(u) que(i) você me leve, 

Do meio do seringal 

 

 

Eu não lhe levo, 

E não posso levaaa, 

Mas a minha canoa é turuna, 

Não deu pra levar ia ia 

 

 

 

  

  

 

 

BIS 

BIS 

BIS 

BIS 



 53 

      A briga 

 

Eu bem lhe diisse  

Que não fosse láááá   

Na beiraaa do laago   

Onde a onça estááá 

 

Olha a Onça te pula  

Não deixa pular(pulá) 

 

Olha a Onça te arranha  

Não deixa arranhar (arranhá) 

Olha a onça acuada, 

 ia ia ia(ua ua ua)            BIS 

 

Refrão         

 

Olha a Onça te pega  

Não deixa pegrar (pega) 

 

Olha a Onça te agarra 

Não deixa agarrar (agarrá) 

 

Olha a Onça te come     

Não deixa comer (comê)    

 

 

BIS 

BIS ( Refrão) 



 54 

2.3 DA SONORIDADE DA FLORESTA AOS INSTRUMENTOS MUSICAIS NA 

      CULTURA AMAZÔNICA 
 

No desenvolvimento da Dança da Onça, em Vigia de Nazaré, são utilizados os 

seguintes instrumentos musicais: três Carimbós, um Banjo, quatro Maracás, uma Flauta, que 

pode ser transversal ou doce. 

Não foi encontrado, em nenhum grupo, o instrumento de fricção, a Cuíca, denominado 

de Onça, em Vigia, e revelado pelo Grupo “Os Tapaioaras”, em 1974, no Primeiro Festival de 

Carimbó, daquele Município paraense, quando a manifestação da Dança da Onça foi 

oficialmente apresentada ao público estrangeiro.  

Nesta parte da dissertação, apresentarei alguns instrumentos musicais, como o 

Carimbó e a Onça, que acabam por denominar a manifestação que fazem parte, como o 

Gambá e a Flauta Jakuí de origem indígena, apresentando uma singular aproximação com os 

anteriores ou pela forma, ou pelo conteúdo do contexto da manifestação. 

 

 

2.3.1 O Curimbó, Corimbó ou Carimbó (Figura 11) 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Figura 11: Carimbós de Vigia.Vigia de Nazaré/PA,2003.  

Fonte: Foto Eder Jastes. 

 

 



 55 

O Curimbó é um instrumento de percussão rusticamente construído pelos caboclos 

amazônicos, de um tronco maciço e denominado pelos indígenas de Curi (pau), escavado até 

ficar oco, recebendo uma nova denominação Mbó (pau oco), sendo que uma de suas 

extremidades é coberta com um couro de animal, fixado a esta. Antigamente era de um animal 

silvestre como veado, jibóia e outros; tornando-se instrumento musical imprescindível na 

marcação rítmica nos rituais e festas dos índios Tupinambás 

Loureiro (2000, p.43) denomina conversão semiótica este processo artístico de 

transformação simbólica de um elemento em outro. A matéria prima em instrumento de 

percussão.  

A árvore, que pelas mãos do homem foi cortada em toras, transforma –se em Kuarup, 

objeto ritual que simboliza os ancestrais, a partir das pinturas e adereços que recebe, podendo 

também conforme a necessidade ser ressignificada em outros instrumentos de uso diário, 

como o instrumento musical Curimbó, possuindo utilidade lúdica e mágica, por envolver a 

comunidade no cultos/ritual, elo ancestral que anima e aviva a memória dos integrantes de 

todas as comunidades participantes na festa através do ritmo dado pelo seu manipulador. 

Hoje já se pode encontrar Curimbó com couro bovino, animando as festas dos 

caboclos da região, em especial a Zona do Salgado paraense. Este, geralmente têm a 

proporção de 1 metro de comprimento e 15cm a 25cm de raio da circunferência.Geralmente, o 

ritmo da festa é marcado por dois Curimbós, entretanto na região do salgado e em Vigia de 

Nazaré pode-se encontrar até três.  

O Sr. Lucinho, ou Lucival, responsável pelo Grupo de Carimbó Beija-Flor, revelou em 

seu depoimento, que domina o processo de confecção do instrumento e aponta a influência 

artística dos africanos na manifestação do Zimba, como origem, que tinha uma estrutura 

menor na Vila de Tauapará, diferenciando-se do Curimbó.Nos excerto desta entrevista, o 

narrador expõe sobre o processo de confecção do tambor, das origens da dança e das festas.  



 56 

 

Trabalho confeccionando carimbó. Faço Carimbó! Eu encomendo pau aí no mato. 

Derrubam pau aí no mato e vem pra mim. Assim eu tenho material pau, tem o couro, e 

entregar prontinho pro grupo. Foi os meus avós que me ensinaram isso. Olhe, segundo a 

família deles eles eram descendentes de escravos. Daí do Barão de Guajará. E eu aprendi 

com o meu tio, que morreu com 103 anos ai de dentro do Tauapará e um outro ainda existe 

aqui pro bairro novo, que é também do grupo agora não tem condições mais. Vavá também 

ele tá muito velho já não se alevanta. O nome do instrumento veio ai de dentro do Tauapará, 

lá chamavam ... Nós agora chamamos Carimbó. Lá era zimba é... Ele não era tanta coisa tão 

grosso assim. Lá o grupo era montado em 3 curimbó uma lata de leite ninho cheio de milho... 

  Chamavam e a gente ia pra beira da roça e acabava de plantar de fazer o 

mutirão, acabo e toca aquele pau do carimbó pela beira do roçado mesmo a gente ficava 

milheiro, e umas cuias que chamam Juruá, enchia de milho isso, e assim que eu vim de lá 

numa faixa de 15 anos mais ou menos. Aprendi um bocado. Eu canto olhe eu canto, eu bato, 

eu sacudo o milheiro, eu faço o instrumento quando não tem quem sacuda o milheiro eu 

ajudo o André que faz parte do grupo , e assim que a gente monta o grupo. 

Temos uma tradição de santos, que nós somos convidado pra toda festa de santo 

Nossa da Conceição, que é o mastro da tia Pê, o mastro que levantavam lá então nós ficamos 

com essa incumbência de todos os anos a gente ta lá olha tem tradição de dançar o carimbó é 

dezembro no mastro da Nossa Senhora da Conceição. 

E do Divino Espírito santo que os donos fazem a festa, mas não tem, mas aquela 

tradição não tem, mas o carimbó nem banda de música. 

A festa da Conceição a gente ainda estamos a participar é o carimbó o dia todo 

enfeitando o mastro na rua, o carimbó taí comendo no centro quando é 4 h vai pra ser 

enterrado o pau lá . 4h da tarde,  o carimbó vai na frente, num  caminhão tocando carimbó e 

as banda de música vai atrás, os mastro dois  mastro todo ano, dia 11. olha, dia 11 você já é 

um convidado já não é, já está convidado. 

Esse ano vai sair dali desse canto pra lá, vão busca no mato, todo ano a gente vai 

buscar no mato, aqueles torozão de pau a gente vai enfeita de croto, banana , cupu , e 

abacaxi coco tudo vai e segue em procissão pra lá pro amparo e sai dali todo ano ele sai de 

uma residencia do leilão, o que dá a última machadada e o pau cai, no próximo ano sai da 

casa dele. Sai 4 da tarde, 5 e meia tá sendo enterrado, aí a gente ficar com o carimbó até 7 e 

meia da noite a 8h batendo carimbó . 

 



 57 

O Sr. Lucinho menciona elementos que confirmam o depoimento do Sr. Nunes, do Sr. 

Alfredo, da Sra. Guilhermina, que alegam que a manifestação do Carimbó era realizada pelos 

negros desta região, mas sua origem negra entra em choque quando o Sr Nunes relata que: 

 

Esse nome daí (referindo-se ao Carimbó) criado mesmo pelo  Raiol, pelo Gudinho que 

trouxe esse nome lá da Martinica, que ele era de lá, o Raiol; o Gudinho era português  

criaram e os preto aperfeiçoaram o carimbó, um pau furado de 5 palmo 6 parmo, 2 parmo de 

cara  tirava o gozo dois pra cá dois pra cá, [...]. 

 

Segundo o Sr. Alfredo: 

 

- Foi feito pelos pretos, foi pelas pretaria ...os antigos ...no começo do carimbó. Foi 

feito pelos pretos...num caixão. Foi feito num caixão. Daí ...aí os pretos levavam...foi levando 

... 

Um cantava dum lado o outro dotro... E foi ocorrendo... Sempre!... Os preto sim sr... 

Ai inventando ... Foram inventando ... Inventando ... Inventando ... Inventando, até que ficou 

o mesmo registro que eles queriam deste carimbó ... do carimbó né![...] e o pau comia no 

centro, ai vinham, vinham ... até que inventaram os pedaços de pau ...(Carimbós) que eram os 

tambor e pregaram um pedaço de coro prum lado num pedaço de pau furado né! Antão, aí, 

foi melhorando bastante, Quem inventou? Foi os negro. O tambor? Foi os negro. O 

Carimbó! 

 

O Sr. Lucival relata que “o nome veio aí de dentro do Tauapará, lá chamavam... nós 

agora chamamos carimbó, lá era Zimba, e ele não era tanta coisa, tão grosso assim,  lá o 

grupo era montado em 3 curimbó - uma lata de leite ninho cheio de milho.” 

 

 

 

 

 

 

 



 58 

2.3.2 A Onça  

 

A onça, instrumento muito simples, mas de alta percussão e a dança com o mesmo 

nome, na qual o coreografia é uma luta entre a onça  e a presa: a dama persegue, 

num grande gingado e dramatização, o cavalheiro, que no ultimo passo acaba 

sendo agarrado (A Província do Pará,1974, p.1) 

 

Em Vigia de Nazaré, se dá o nome de Onça ao instrumento musical, que é um tambor 

de fricção, de fabricação rudimentar, que produz o som semelhante aos ruídos emitidos pelo 

animal. Ao invés de bater neste instrumento como no de percussão, vibra-se o couro, que ao 

centro é furado, e tem fixo uma vareta que é flexionada por um tecido úmido. O timbre do 

ronco da onça por ser mais grave, faz com que elas soem parecidas com os ruídos dos sons 

dos animais, enquanto a cuíca é mais aguda chega a algumas vezes a se assemelhar ao timbre 

de vozes humanas. 

É interessante registrar que se pode encontrar Onças de diversas formas e tamanhos, 

como caixa quadrada (Figura 12a), ou nas proporções de um Corimbó (Figura 12b)13, já a 

Onça da Zona do Salgado como a encontrada em Bragança/PA (Figura 12c) é menor, com uns 

25 a 30 cm de comprimento por 10 a 15 cm de raio da circunferência, com um buraco no 

centro do couro que cobre uma de suas extremidades, onde há uma pequena vareta do mesmo 

comprimento do instrumento que é presa ao furo central do couro e vai internamente até sua 

base. 

No Carimbó de Vigia de Nazaré, em 1974, foi registrada a presença da Onça, 

instrumento de fricção, cuíca, que faz parte ainda hoje de algumas manifestações da Zona do 

Salgado, que era comum nessa região, apesar da intervenção da igreja na tentativa de acabar 

com as manifestações profanas aliadas a religiosas, como a Marujada de Bragança, nas 

esmolações e ladainhas aos santos padroeiros, estas ainda resistem na festa de São Benedito 

em Bragança/PA, e esse instrumento onça, que denomina a Dança em Vigia, ainda resiste e 

                                                
13 Como a que em 2002 após a SBPS de Goiânia, o grupo da delegação GEPEA/NPI/UFPA do Pará em que eu 

estava presente, passou pela Chapada dos Veadeiros e lá tive a oportunidade de manusear uma Onça com a 



 59 

faz parte das manifestações nessa região, mesmo não integrando hoje a Dança da Onça em 

Vigia. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Figura 12 – Modelos de Tambores de Fricção, Onça. 

 

 

2.3.3 O Gambá. 

 

Esse instrumento de percussão faz parte do Gambá dos índios Maué, dança que foi 

registrada por José Veríssimo, em 1882, de notável semelhança com o instrumento e a dança 

do carimbó:  

 

O gambá tira o nome do instrumento que nele serve: Um cilindro de 1 metro de 

comprimento feito de madeira oca de Molongô ou Jutaí, com uma pele de boi 
esticada em uma das extremidade a guisa do tambor ficando a outra aberta tocam-

no assentados em cima , batendo com as mãos abertas sobre a pele. A orquestra 

compunha-se de dois destes instrumentos e mais duas caixas a que chamam 

tamborins, fazia um grande barulho pouco melódico que parecia ser muito 

apreciado por eles (VERÍSSIMO, 1882, p. 66-67) 

 

O Sr. José Nilzomar Joaquim de Oliveira (Figura 13), índio da etnia Soterê Maué do 

Estado do Amazonas, Município de Barreirinhas, explica que a Dança do Gambá vem do 

tempo de seus ancestrais: 

 

                                                                                                                                                   
mesma proporção de um Curimbó, que era utilizada no Festival Folclórico dos brincantes de lá, esta se 

apresentava diferente por apenas possuir um furo no centro do couro, como a cuíca. 

 

a)  b)  c)  
 



 60 

A dança do gambá é dança antiga que veio primeiro dos nossos antepassados. Então, 

esse se representa quando a gente faz o a festividade dum padroeiro, isso acontece no mês de 

junho no dia 20 a 24 de junho. Então, isso daí praticamente é uma cultura também dos 

nossos Seterê Maué que veio, então nós ... vem é ... e daí vem...treinando... uma coisa... de 

como é que se diz... louvando à Deus também né, porque é sempre  dum padroeiro que a 

gente faz essa dança. 

O Gambá é uma madeira cortada em que se coloca o rosto de couro, de qualquer 

caça; pode ser de veado, de porco, de anta, de cutia, de jacami, tudo isso e o tamborim 

também que acompanha, mais o caracaxa, aí, quando a música se inicia... o gambá a eles, 

começam dançar,  a dança é agarrado mesmo, uns se agarram outro não, é tudo assim 

dançado mesmo a dança dançando essa que a gente representa lá também. Então, a 

música..o movimento é livre, sempre a gente faz nós faz é livre mesmo,praticamente é normal 

nossa dança, mesma coisa daí nunca acabo também lá né! sempre a gente faz é em versado, é 

tudo em versado. As músicas de gambá vou cantá um pouquinho só... Tá bom, canto sim...! 

 

Passarinho bonitinhooooooooo/ pássaro da laranjeeeiraaaa 

Passarinho bonitinhooooooooo/ Beija -flor da laranjeeeeeeiraaaa 

Tu ainda vem de bico doce/Pensando que eu te queeeeeeerooo 

Tu ainda vem de bico doce/ Pensando que eu te queeeeeeerooo 

Quando eu quis casar contigo/ Teus parentes não quiseeeeeeeeroooo 

Quando eu quis casar contigo/ Teus parentes não quiseeeeeeeeerooo 

 

Então, essa é a introdução de lá. É bacana. Quando tem o acompanhamento se torna 

melhor ainda que é o Gambá, o Tamborim e mais o Cheque-cheque. O Gambá, pra fora, 

significa a Mucura, mas pra área, o Gambá é o instrumento musical! 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Figura 13: Índio Maué. Seminário Cultural.  

CENTUR/Belém/PA, 2004.  
Fonte: Foto Éder Jastes 

 



 61 

 

Observa-se que na letra o pássaro é a mulher que foi pedida em casamento em uma 

certa ocasião e tenta ludibriar o seu pretendente que tenta rejeitá-la, pois seu pedido anterior 

foi negado por seus parentes. Assim, percebe-se um jogo de  caça caçador, no qual os pares 

podem dançar juntos ou separados, conforme a intimidade. É notória a intervenção religiosa, 

que promoveu o hibridismo na manifestação juntando o sentido e o significado nativo aos 

interesses religiosos da igreja. 

O instrumento Gambá também dá o nome à dança Maué, Como na manifestação do 

Carimbó. E hoje, o instrumento Corimbó executa a Dança do Gambá, uma das variantes da 

dança do Carimbó. [...] embora as fontes mais antigas não o testemunhem, sabe-se hoje que 

o instrumento é que denominou a dança, música e a poesia do carimbó (MACIEL, 1983:40) 

Maciel (1983, p.42) apresenta ainda, em sua dissertação de mestrado, um Quadro 

Retrospectivo do Processo de Aculturação do Carimbó e Gambá no qual ratifica estes como 

de procedência indígena, citando em 1982 o seguinte:CARIMBÓ: (instrumento indígena 

usado no CARIMBÓ - dança de caboclo) e em suas danças variantes (como o Gambá, Peru-

do-Atalaia, macaco, onça, jacaré etc., todas indígenas). 

Estes nativos da terra brasis cunharam sua cultura nas relações interativas do 

cotidiano, no qual adquiriram autoridade para conhecer os espíritos da natureza, dos homens, 

dos animais, das plantas e dialogar com o supremo criador do universo, através de seus 

Xamãs, sonhos e orações. Neste norte de aprendizagem, de afirmação de sua alteridade e 

autoridade, se construiu uma consciência ambiental holística14 

 

 

                                                
14 Como dá a entender Daniel Munduruku 2000quando se expressa da seguinte maneira “Dizem os antigos que 

tudo é uma coisa só, tudo está em ligação com tudo e que nada escapa da trama da vida.” 



 62 

2.3.4 A Flauta Jakuí15 

 

Instrumento de sopro que denomina uma ancestral manifestação que relembra a luta 

masculina e feminina pelo poder da aldeia. Nesta disputa as mulheres chegaram a dominar e 

possuir o direito de tocar a flauta jakuí, símbolo do poder, proibindo aos homens até mesmo 

ver tal instrumento, e se isso ocorresse, o infrator seria molestado pelas mulheres da tribo. 

Hoje, a flauta é de domínio masculino. 

 

2.4 PARTICIPANTES E PERSONAGENS DA MANIFESTAÇÃO DANÇA DA ONÇA  

 

A Dança da Onça, manifestação espetacular da Vigia, é integrada pelos seguintes 

elementos:  

 

Um conjunto musical de carimbó, que canta e toca a música da Onça 

Uma dama que interpreta a Onça, que executa uma coreografia espontânea com 

gestual animal, seguindo para isso a letra da música apresentada pelo grupo de Carimbó que a 

acompanha. 

Um cavalheiro que interpreta o Cachorro/Caçador, que dança instigando a Onça 

ao ataque e foge quando ela investe com agressividade, dando dribles de corpo próprios das 

brincadeiras infantis de pira, da região norte, que consiste em pegar um ao outro. 

 

Houve divergência de informação, entre os informantes que denomino de “Guardiões 

da Onça” e os Interpretes atuais da manifestação, quanto ao terceiro elemento representado 

pelo cavalheiro. 

                                                
15 Esse registro foi feito pelos irmãos Villas Boas (1990, p. 106-111) em “As Iamuricumá e o “jakuí” e As 

Iamuricumá: as mulheres sem o seio direito”, ambos mitos Kamaiurá serão tratados, no capitulo 3, sobre a 

resistência feminina. 



 63 

Foi observado o seguinte: 

 

Entre os Guardiões da Onça do Tauapará, o Sr.Alfredo, a Sra. Guilhermina e o Sr. 

Nunes, vivenciaram a manifestação do terceiro elemento representado pelo cavalheiro é o 

Cachorro. 

 

Alfredo: Tem o Cachorro, como  tem essa, e essa outra, e essa é Onça, essa é o Cachorro. 

(referindo-se a Sra. Guilhermina e a outra irmã cega a Sra. Gregória.) 

 

Guilhermina: (Sorri) Hã hã, eu brigava com o Cachorro. 

 

Nunes: Eles se confrontavam ... a Onça com o Cachorro[...]. 

 

Já os grupos de Intérpretes do Carimbó de Vigia de Nazaré, como o Sr Santana, 

responsável pelo “os Tapaioaras”, ou o Sr Lucival, responsável pelo “Beija-Flor”, além do Sr. 

Fausto e Beto representantes do Ação Folclórica Dança Tia Pê, e mais ainda o Sr. Téo, 

responsável pelo Grupo Belas Artes, e o Sr.Cheiro, responsável pelo Uruitá, aparecem o 

Caçador e o Cachorro que assumem identidades ou sofrem hibridismo. 

Segundo o sr. Lucival: Eles saiam.Um sr e uma sra. Aí um cachorro era a embiara da 

onça e aí a turma aqui sai batendo carimbó. Aí saia primeiro o caçador com uma espingarda 

dançando e tal ... Quando ele se espantava era com a onça pulando! Aí completava o par  

dançando. Então, era assim que se apresentava os nossos. 

 

                                                                                                                                                   
 



 64 

2. 5 INDUMENTÁRIA DOS PARTICIPANTES E DAS PERSONAGENS 

 

A indumentária (Figuras 14, 15 e 16) na manifestação da Dança da Onça tem estrutura 

recorrente às apresentadas em muitos grupos de manifestações tradicionais, entre eles os de 

Carimbó. Muitas vezes, as damas são comparadas por alguns autores, com as baianas, como 

aparece em Cascudo (1980, p.196). Comparação resultada da falta de detalhes na informação 

ou pressa em registrar o fato, que omite a singularidade e autonomia da personalidade cabocla 

presente no cotidiano amazônico. Esse problema é ocasionado pelo descaso, pressa, 

informalidade dos pesquisadores que não tiveram a sensibilidade de registrar os tipos que 

ainda transitam nas ruas periféricas e feiras de Belém e outras localidades interioranas da 

região norte do Brasil, com estas indumentárias, ou parte delas já sofrendo uma 

ressignificação e adaptação à contemporaneidade. 

 

 

2.5.1 Indumentária Feminina 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Figura 14 – Aspectos da Indumentária feminina da Dança da Onça. 

Centur/Belém, 2003.  
Fonte: Foto Éder Jastes. 

 



 65 

A mulher-Onça, do grupo Tapaioaras, na execução desta manifestação, lembra uma 

típica cabocla. Dança de pés descalços, apresenta-se com uma Blusa Branca de algodão, com 

decote quadrado, às vezes, deixando os ombros à mostra. As mangas surgem a partir deste e 

se fecham com ajuda de elástico à metade do braço dando um aspecto de um balão cheio e 

uma saia estampada, comprida e larga do tipo volta ao mundo, com pala e barra de cor lisa 

combinando e contrastado com a estampa da saia florida, não foram observados nem um tipo 

de adereço ou acessório na apresentação da Dança da Onça como: colares, pulseiras, brincos, 

tiaras e anéis. Apesar de esses elementos fazerem parte do conjunto estético da indumentária 

do carimbó, acredito que os brincantes privam-se destes em favor da segurança, pois haveria o 

risco de quebrar no momento dos movimentos bruscos da Onça em seu ataque, ou machucar o 

parceiro Cachorro/Caçador. 

 

 

2. 5.2 Indumentária Masculina 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Figura 15: Aspecto da indumentária masculina da Dança da Onça. 

Centur/Belém, 2003.  
Fonte: Foto Éder Jastes. 

 

 



 66 

O Homem-Cachorro/Caçador, do Grupo Os Tapaioaras, na execução desta 

manifestação, apresenta indumentária que lembra uma personagem típica de Vigia de Nazaré: 

o pescador de pés descalços 

Uma camisa branca de algodão, podendo também ser de meia, com pequenos cortes ou 

buracos nada exagerados, dando o aspecto de surrada, ou seja, gasta pelo uso, para facilitar as 

investidas da fera. Sendo fácil de se rasgar, não causar tantos ferimentos no dançarino, vítima 

das “agatanhadas” da Onça. Calça comprida branca, enrolada um pouco acima do tornozelo 

para facilitar a fuga. Como acessório, usa Chapéu de palha regional. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Figura 16: Aspecto da indumentária do casal na Dança da Onça. 
Fonte: Trabalho artístico de Betânia Simões, 2003. 

 

 

 



 67 

2. 5.3 Indumentária do Conjunto de Carimbó 

 

Geralmente o conjunto tradicional de Carimbó apresenta camisa de estampa bem 

alegre, chapéu de palha e calça comprida de cor azul escura ou preta. 

 

 

2.6 AS TRAMAS DO MOVIMENTO COREOGRÁFICO 

 

Desde o século XIX, em Tauapará, a coreografia da Dança da Onça era realizada por 

um casal, em que a dama representa a Onça e o cavalheiro representa o Cachorro/Caçador, em 

um barracão construído no terreiro da fazenda. O casal atendia ao pedido dos brincantes que 

abriam espaço e puxavam a Toada da Onça. 

Sr. Lucinho descreve a performance do casal: 

 

Aí saia primeiro o Caçador, com uma espingarda dançando e tal 

Quando ele se espantava era com a Onça pulando 

Ai completava o par dançando então 

Era assim que apresentava. 

 

O Sr. Alfredo descreve o que a onça tem que fazer:  

 

- É fazer a roda e cantar. E se diverti. E tem o cachorro. Como tem essa...[e aponta 

para a Sra. Guilhermina que sorri e se mexe na rede com a lembrança], essa outra, e essa é 

Onça! [aponta para a Sra Guilhermina e depois para a Sra. Gregória que sorri também 

reavivando sua memória]. Essa é o cachorro, [se referindo a Sra. Guilhermina e a outra irmã 

cega que não sabe a idade]. Ela si ficava ai, pulando!  Aí e... o Cachorro acuando...  ia 

dançando e acuando ela, a Onça. É, a Onça pulava no Cachorro. E fazia careta. E batia com 

a mão. E tudo fazia! Canta e dispôs quando vai terminando vai se acabando a cantiga. 

 

D. Guilhermina, Explique sua personagem? 

 



 68 

Hã hã...Eu brigava com o Cachorro. Às vezes, o Cachorro me vencia, às vezes eu 

vencia o Cachorro[...] Era quando ele vinha querer me morder. Eu pulava nele. Se ele tinha 

o chapéu, eu tirava o chapéu da cabeça dele. Quando ele vinha de caldo querer me pegá. Eu 

me empurrava no meio dos tocado. Ali começava me acuá, eu também... 

 

O casal acompanha os versos da letra da música puxada pelo vocalista e repetida pelo 

coro. Assim é travado o jogo, a luta, o desafio em que é medida a força e a esperteza dos 

brincantes. A Onça pode ser acuada pelo cachorro, ficando encurralada. Quando isso acontece 

tem que escapar para não ser desmoralizada diante do público, fazendo algumas artimanhas 

para enganar o seu Cachorro/Caçador. Atacando, se defendendo, rasgando, quando possível, a 

vestimenta de seu cachorro/caçador, que passa rapidamente a ser sua vítima, humilhado diante 

de todos, por seu descuido, jogado ao chão e preso pela felina, que o desvencilha do resto de 

sua veste e o devora simbolicamente montada sobre ele. 

Nunes detalha que o movimento coreográfico feminino acompanha o descrito na letra 

do carimbó: 

“A Onça, por exemplo, eu vou aqui dançando com ela...ela fica pra li, naquele canto. 

No início, eu tô aqui do outro lado. Aí quando inicia esse Sr.Rafaiel... que é o começo, eu bem 

me disse...também é o começo... 

Agora quando é: Olha a Onça te come, não deixa comer. Olha a onça te arranha...Ela 

sai em cima de mim, em cima de mim, em cima de mim. Fazendo aquelas pra me agarrar. Aí 

ela dá aquelas urradas e as roupa vai largando os pedaços. 

Quando eles diz assim: Olha a onça te come, não deixa comer... Ela pula em cima ela 

faz o que a música conta. Dançando aqui, e eu também... 

Quando eles diz: Olha a onça te come...Ela pula em cima, cobri a gente com a saia... 

É pra abafar ele. E ela ali, com as unhas assim. 

Então a música inicia: Eu bem lhe disse... Aí ela forma de novo que é pra pegar essa 

dança. 

 

Olha a onça te pula, não deixa pular olha a onça te come não deixa come ... Ela dá uma 

folga ali, e paralisa nela. 



 69 

É bonito!” 

 

Sobre a dança masculina , Nunes elucida: 

“Ele tem que fazer... Ele tá dançando com ela, ela vem pra agarrá ele, como ela 

agarra mesmo, pula em cima, ele foge dançando com ela ali, com ela ali dançando... Até 

quando diz: Olha a onça te pula não deixa pular... Ela vem com as unhas pra agarrar ele e 

cada uma rodada que ela dá é uma unhada que ela dá, até fica ali abafado debaixo dela no 

final.” 

 

Sr. Lucival completa a explicação: “E aí, a gente vai fazendo os movimentos, conforme eu, no 

caso, canto: 

 

A Onça te pula, a gente faz o gesto, 

A Onça te arranha, também faz o gesto 

A cada palavra que a gente cantou é pelo gesto que a gente faz e ela termina quando a 

onça pula no caçador, rasga todinho ele e joga ele no chão. Aí acabou-se a dança. No fim 

sempre ela consegue pegar. Fica com ele agarrado, todo rasgado...” 

 

Hoje, na Dança da Onça o casal entra em cena e se arruma para a apresentação da 

seguinte maneira: 

A Onça fica em um espaço ritual, uma toca imaginária, se abaixa, se arruma, e se 

concentra, esperando o momento de entrar no jogo coreográfico. Sua atitude é de quem espera 

a incorporação do espírito ancestral da Onça. Esta ao entrar em cena, após as investidas do 

cachorro/caçador, assume uma atitude de fera, como se estivesse em processo de transe; 

atuada, incorporada. Uma onça cabocla. 

O Cachorro/Caçador passa a dançar se aproximando da Fera, instigando-a a sair de sua 

toca imaginária, que passa a persegui-lo. Este dança encarando-a como que em uma luta de 

força. Tentando acuá-la, mas quando o Cachorro/Caçador vacila a Onça o ataca e arranca 

pedaços de sua roupa, parte de sua indumentária. Ele passa a fugir da fera que lhe persegue. 

Ás vezes, a encara e volta a fugir, até findar quando a onça dá o salto de ataque final. Ficando 



 70 

em cima do Cachorro/Caçador, arrancando-lhe o resto de sua veste, humilhando-o debaixo de 

sua saia.  

Existem elementos na Dança da Onça que se aproximam dos Ranchos baianos 

descritos por Rodrigues apud Moura (1997, p.67) e Cordões de Bichos paraenses Moura 

(1997, p.68), o que Mário de Andrade chama de Tendência Totêmicas de animais e Nina 

Rodrigues e Carlos Moura chamam presença de Personagens Onça e Caçador, que lutam com 

a figura principal que dá nome ao Rancho. 

Assim, Pio Ramos apud Moura (1997, p.68) descreve que no Peixe um caçador (que 

acredito deveria ser um pescador); no do Cavalo um cavaleiro; no do Veado ou da Onça um 

caçador.[...]. sendo que Mário de Andrade (1982, p. 39) descreve que: Suas danças consistem 

num lundu sapateado, no qual a figura principal entra em luta com seu condutor que sempre 

vence; (ao contrário da Dança da Onça que sempre vence seu oponente) depois de morto o 

bicho, este revive por qualquer artimanha.  

Mário de Andrade ainda relata que: 

 

[...] Esse é o fundamento do reisado que toma por nome o bicho que denomina o 

grupo dos bailarinos. É sempre o assunto de imemorial significação mágica em que 

se dá morte e ressurreição do bicho ou planta.[...] Eles persistem ainda com muita 

vida na Amazônia, representados pelos tempos de São João. 

O povo amazônico não os denomina de Reisados, nem o folclorista se lembra de os 

nomear assim, mais a identidade é incontestável. (ANDRADE, 1982, p. 39). 

 

Hurley apud Andrade (1982, p.40) cita Um Cordão de Bicho denominado de Onça, 

referindo-se, à região do Município de Curuçá que fica na Zona do Salgado, próximo à Vigia 

de Nazaré, relata que: É pelo período junino que surgem na Amazônia os lá chamados 

Cordões de Bichos. Destacando os seguintes: o Pinica pau, o Pavão, o da Garça, o do Araçari 

e o da Onça, [...] 

O que não é muito comum na manifestação da dança do Carimbó, os dançarinos 

assumirem personagens com gestualidade animal como o da Onça e do Cachorro/Caçador, na 



 71 

Dança da Onça, que lutam, mas ao contrário dos Reisados de Andrade e Rodrigues e dos 

Cordões de Bicho de Moura, quem vence e a Onça que devora simbolicamente o Cachorro/ 

Caçador, e este não volta a vida, através da ressurreição, a não ser incorporado no próprio 

corpo da Onça como na antropofagia indígena, em que os guerreiros capturados eram 

devorados em um ritual de perpetuação da raça e do espírito do guerreiro. 

 

 

2.7 GRUPOS DE CARIMBÓ QUE APRESENTAM A DANÇA DA ONÇA EM VIGIA DE 

NAZARÉ 

 

Em Vigia de Nazaré a manifestação espetacular da Dança da Onça é interpretada pelos 

grupos locais sendo os representantes mais tradicionais: os Tapaioaras, o Beija-Flor e o 

Vigilenga e os mais atuais o Tia Pê, o Uruitá e o Belas-Artes. Aqui neste espaço farei o 

registro resumido da história destes e seu envolvimento com a Dança da Onça. 

 

 

2.7.1 Os Tapaioaras 

 

 O Grupo de Carimbó os Tapaioaras, segundo o encarte de seu CD com o mesmo 

nome, lançado em 2003, teve sua primeira formação em 06 de janeiro de 1888, criado pelo Sr. 

Manoel Azarias de Miranda, escravo na antiga fazenda de Domingos Antônio Raiol, o Barão 

de Guajará, na localidade de Tauapará, passando em 1935 para a responsabilidade do 

Sr.Joaquim Benício de Miranda, filho do Sr. Manoel, conhecido popularmente como Benzito 

Miranda, que ficou com o grupo até 1965, ainda na localidade de Tauapará. Registra o encarte 



 72 

que esta manifestação é de origem da cultura negra e que teve também a influencia indígena 

no decorrer do tempo. 

Benzito Miranda, então, passou a responsabilidade do grupo a seu filho, o Sr. Manoel 

Santana Porto de Miranda, que o mantém até hoje sem abandonar a autenticidade do 

folguedo. Sendo assim, o grupo possui 114 anos de existência apresentando o Carimbó. 

Já no relato do Sr. Manoel Santana Porto de Miranda, o Grupo Os Tapaioaras foi 

fundado oficialmente em 06 de janeiro de 1974, em Vigia de Nazaré por seu Joaquim Benício 

de Miranda. Hoje está sob responsabilidade do Sr. Miranda. Segundo este, seu pai, o 

fundador, conviveu com os descendentes dos escravos da região do Tauapará, na qual existia 

antigamente a Fazenda do Barão do Guajará. 

No ano de sua fundação, 1974, obteve o primeiro lugar no Primeiro Festival de 

Carimbó de Vigia. Apresentou curiosidades como a Dança da Onça e a Onça, instrumento. 

Representou o Estado do Pará, em 1978, em um evento do Museu do Folclore, 

patrocinado pelo Estado de São Paulo. Neste mesmo ano, obteve pela terceira vez o 1o lugar 

no festival de carimbó de Vigia e foi fazer três apresentações em São Paulo a convite de 

Julieta de Andrade, da Escola de Folclore da Sociedade Brasileira de Folclore: uma no Parque 

Ibirapuera, em frente ao Museu do Folclore, outra no Teatro Aquários e a terceira na 

Associação de Epiléticos de São Paulo. Nas três apresentações, houve a demonstração da 

manifestação de Dança da Onça, do Carneiro, do Peru, da Matinta Pereira e a Valsa do 

Carimbó. 

Participou ainda neste mesmo ano do Encontro de Folclore Paraense, promovido pelo 

Governo do Estado do Pará, em comemoração ao Centenário do Teatro da Paz. O jornal da 

época, A Província do Pará, faz referência ao instrumento Onça, em 23 de julho de 1974. 

No dia 23 de junho de 2003, o grupo lançou seu primeiro CD, OS TAPAIOARAS, 

contendo 24 Faixas de músicas, que segundo os organizadores do encarte do CD, a primeira 



 73 

música, de título Os Tapaioras é de autoria de Beneco, o flautista, e, as demais, de domínio 

público. A Onça está incluída entre estas, é a oitava faixa do CD. A Dança da Onça foi 

apresentada no lançamento do CD no Centro Cultural Tancredo Neves. 

No feriado de comemoração adesão do Pará à Independência do Brasil, 15 de agosto 

de 2003, o grupo apresentou no Teatro Gasômetro a Dança da Onça. O grupo dava apoio a um 

trabalho social com adolescentes, em Belém, que dançava coreografias de Carimbó, incluindo 

a Dança da Onça, repassada por membros do grupo. 

Hoje apresentam basicamente os Carimbós de domínio público e algumas 

composições dos membros do grupo, mas deixa de apresentar a Dança da Onça. 

A Onça, espécie de Cuíca, instrumento que fez parte, como já referimos, do conjunto 

desde 1974 no Primeiro Festival de Carimbó de Vigia, não foi observado na apresentação do 

lançamento do CD, nem é citado no encarte como parte do conjunto. 

 

 

2.7.2 Beija-Flor 

 

O Grupo de carimbó Beija–Flor, no passado era chamado de Amigos da Ilha, 

formados por pessoas procedentes de Tauapará, que chegaram em Vigia em 1969. O atual 

nome é resultado da mudança da família para a sede do município, Vigia, em 03 de agosto de 

1969, em Brasília, data que o grupo comemora seu aniversário oficial. Hoje, sob a 

responsabilidade de seu Lucival Martins, mais conhecido como Seu Lucinho. O grupo antigo 

era de seu avô, que conviveu com os descendentes dos escravos da região do Tauapará, na 

Fazenda do Barão do Guajará.  

Seu Lucinho assumiu o compromisso de levar em frente a brincadeira do carimbó. 

Antes de seu avô morrer, que lhe pediu: “- Olha meu filho... Vai, continua brincando com este 

grupo”. 



 74 

 

Eu venho lutando praticamente sozinho, assim, não tenho ajuda de ninguém, os meus 

amigos, que são os componentes do grupo. E já andamos em vários lugares aqui dentro da 

nossa cidade então, não tem conta, agora é um grupo que a gente não dão valor, só dão valor 

quando querem explorar a gente ou explorá alguma música, como nós temos agora, as 

músicas já colecionadas pra vê se a gente consegue gravar um CD. 

A gente se apresenta ... No caso o senhor nos contratar, aí o senhor diz o que qué, 

dança tal, dança tal, eu tenho! O grupo que também dança carimbó, também apresenta a 

dança da onça sendo entregue em contrato ao grupo Tapaioaras para melhor divulgação 

pelas possibilidades que estes tem em relação ao Beija – flor. O acordo é de que eles ficasse 

mesmo com essa dança mesmo já que eles tinham mais possibilidade que a gente [...]. 

Temos uma tradição de santos que nós somos convidado, pra toda festa de santo. 

Nossa da Conceição, que é o Mastro da Tia Pê; o mastro que levantavam lá... então nós 

ficamos com essa incumbência de todos os anos a gente tá lá! Olha, tem tradição de dançar o 

carimbó: é dezembro, no mastro da Nossa Senhora da Conceição” 

 

 

2.7.3 Vigilenga 

 

O Grupo de Carimbó Vigilengo, do bairro do Ampara, ficou no lugar do grupo de 

carimbó que era de responsabilidade de Tia Pê. Logo depois da morte dela, mais ou menos 

uns cinco anos, seus parentes e amigos montaram o grupo. 

 

 

2.7.4 Uruitá 

 

Grupo de jovens que se reúnem com a intenção de apresentar coreografias 

representativas de sua cultura local, não apresentam conjunto musical próprio, e entre seu 

repertório coreográfico apresentam a Dança da Onça. Geralmente o grupo se apresenta 

acompanhado de conjunto musical convidado para a sua apresentação, assume a tradição 



 75 

como bandeira e concorre a concursos de quadrilha juninas, utilizando-se do tema 

roceiro/caipira para caracterizar-se como tal. O responsável pelo grupo é o Sr. Cheiro. 

 

 

2.7.5 Grupo Ação Folclórica Dança Tia Pê 

 

O Grupo Tia Pê não é o grupo original que acompanhava esta personalidade Vigiense, 

que tanto fez pelo carimbó. Este surgiu com a finalidade de trabalhar com o carimbó de raiz, e 

homenagear esta artista popular já falecida. Seu primeiro nome foi Grupo Parafolclórico Tia 

Pê, passando em seguida a ser denominado de Grupo de Ação Folclórica Dança Tia Pê, 

fundado em 22 de agosto de 2000. Esse grupo teve em sua primeira apresentação a 

participação de 16 pares de dançarinos acompanhados por música mecânica. O seu Fundador 

foi Celso Roberto de Jesus Bentes (Beto). Seu principal objetivo permanece o de repassar a 

originalidade das danças e músicas através de pesquisa e apresentações. 

 

 

2.7.6 Belas-Artes 

 

 Este grupo surgiu da divisão do grupo Uruitá, ocasionando a presença de mais um 

grupo de jovens em Vigia de Nazaré que apresentam coreografias representativas de sua 

cultura local, entre elas a Dança da Onça, sendo que também se denomina um grupo de dança 

moderna, apresentando temáticas da contemporaneidade, quadrilhas modernas, sendo hoje 

rival do grupo que lhe deu origem. O responsável pelo grupo é o Sr. Téo. 

 



 76 

3 NO RASTRO DA ONÇA 

 
Meu mano, eu vim das lonjuras Deste mundo e tenho 

tanto pra te contar...Minha vida, mistura de riso e 

pranto, Só pode ser decifrada nos acordes do meu 

canto. 
Antônio Juraci Siqueira 

 

A onça é um termo comum utilizado para designar todos os felídeos brasileiros de 

grande porte. Ela é um mamífero carnívoro e representa o maior e mais poderoso gato das 

Américas. Esta espécie de felino caça e ataca qualquer animal na mata, gosta de vir por detrás 

e cair sobre a sua presa. É predadora ancestral do homem, traiçoeiramente pula de cima das 

árvores sobre este e imediatamente com suas patas dianteiras arranca-lhe o couro cabeludo da 

nuca para a testa deixando sua vítima sem visão, deflagra golpes mortais. Depois devora as 

vísceras de sua vítima ainda agonizante. 

A FELIS onça, também conhecida pelos indígenas como yaguaraeté1 fecundou o 

imaginário ameríndio, condensando em diversas etnias, uma unidade do mito cosmogônico, 

em um complexo mitológico, no qual são citados personagens como o do grande Pai, o 

criador; a primeira mulher, matriarca da humanidade; seus filhos gêmeos, que representam o 

sol e a lua ou ainda o dia e a noite; e a Onça, a inimiga da luz cósmica que emana de peito do 

Criador. 

Estes personagens, no enredo mitológico dos índios Karive das Guianas e dos índios 

Guarani, representam a criação e o fim do mundo, segundo Parés (1995, p. 86-87), este teve 

início com Ñanderu, o criador, a luz, o grande Pai, e sua criação e companheira, a primeira 

mulher, a terra, a matriarca da qual nasceram os gêmeos que representam o dia e a noite, 

aquela foi morta pela família do Jaguar, seus filhos quando cresceram ficaram sabendo do 

mistério da morte de sua mãe, e assim, vingaram a morte da mesma, matando os assassinos. 

                                                
1 Jaguar, tigre, cão, aquele que briga, brigador, onça verdadeira (Bueno 1998, p. 183) 



 77 

Esta cena também é recorrente no enredo do mito dos Kamaiurá/Kuikúru, no qual, 

segundo Villas-Bôas (1990, p. 57-96), Mavutisinim/ Kuatungue cria a mulher com quem 

povoa o mundo, quando esse, em uma tarefa do cotidiano se vê cercado pelas onças, pede ao 

chefe da tribo das onças que lhe deixe vivo prometendo suas filhas como esposas deste chefe. 

A mais nova delas engravida de gêmeos, e é assassinada pela mãe de seu esposo, chefe das 

onças. Desta tribo de felinos, as crianças, Kuát/Rit o sol e Iaê/Une a lua, nascem após a morte 

de sua mãe, parto realizado pelas formigas a mando do chefe das onças. Crescem cuidados 

pela tia, acreditando que era sua verdadeira mãe. Quando ficam sabendo da verdade por um 

passarinho, vingam a morte da mãe, matando a avó-onça.  

Esta cosmologia Karive-Tupi-Guarani, segundo Parés (1995, p.86-87), apresenta uma 

unidade cultural em que os personagens não aparecem por coincidência, na qual o Jaguar azul 

está presente no mito da criação, dos gêmeos sol e lua, e é a imagem do inimigo da luz 

cósmica, sujeito que participará do extermínio da humanidade. Assim como foi o responsável 

pela morte da matriarca dos gêmeos, este simboliza a tensão entre a necessidade de 

manutenção da ordem cósmica e ao mesmo tempo de sua destruição. 

Na cultura popular o termo onça aparece como um adjetivo qualificativo de uma 

pessoa feia, forte, valente, invencível, uma figura de mulher que se transforma, passando de 

uma meiga criatura a onça perigosa que sai em defesa de sua cria ou de seus entes queridos. O 

termo aqui utilizado pela cultura popular fortalece o vínculo com os mitos ancestrais em que a 

vida e a morte, o início e o fim da humanidade, surgem nos jargões do cotidiano incorporados 

em todas as mulheres, a transformação de Amélias passivas em Marias ativistas, que trazem 

em si a junção da bela e da fera, do médico e do monstro, tendo assim um novo 

posicionamento, uma transgressão social, na qual tem o poder de decisão diante de seu 

contexto. 



 78 

Como encontramos nos jargões, de domínio popular, coletados em pesquisa de campo 

em Belém, Vigia e Salvador (2002-2003): - Se a dona encrenca deixar eu vou...!, - A dona 

onça é quem manda...!,-  Parece até uma onça...!, - Olha a onça caboca...!, - Êta a mulhé tá 

uma fera! – Credo, té parece bicho do mato...! 

Estes jargões se apresentam com uma força lúdica, no jogo do poder, querendo 

mostrar a verdade de quem domina ou tenta dominar o relacionamento de casais na sociedade, 

no qual o homem aparentemente rege as normas. Eles são repetidos pelos irmãos, amigos e 

companheiros dessas  “Marias do povo” , aos quatro ventos, em todos os lugares, como uma 

auto-afirmação cínica e irônica da “dinastia macho”, repelindo a tentativa de golpe do status 

social: - a rebeldia da mulher. 

Essas “Marias do Povo”, “Amélias” rebeldes, mulheres, filhas, esposas, companheiras 

são sujeitos desta resistência contra o poder dominador masculino no jogo social, nos 

relacionamentos conjugais. Na vida, não disfarçam mais a tensão dos relacionamentos. Elas se 

rebelam, se aborrecem, se desleixam, se envaidecem, partem para a agressão verbal e física, 

enfrentando assim os problemas do cotidiano e extracotidiano. Tensão em que Turner 

(GEERTZ, 1997, p.45), descreve como dramas sociais, sendo que estes “têm lugar em todos 

os níveis da organização social, do Estado à família” [...]. 

Geertz (1997, p. 45-46) ainda completa o entendimento de dramas sociais ao 

acrescentar que: 

 
Estes dramas surgem como resultado de situações conflitivas [...], um marido que 

espanca a esposa, [...]- e se desenrola até o desfecho final, graças a um 
comportamento convencionalizado e atuado em público, à medida em que o conflito 

torna-se uma crise, e em um rápido fluir de emoções intensificadas, onde indivíduos 

sentem-se envolvidos por um sentimento comum e livre de suas amarras sociais, 

formas rituais de autoridade-[...] São invocados para conter a crise e transforma-la 

novamente em ordem. 

Essa tensão, que leva à disputa de poder, conseqüentemente resulta em brigas, retrato 

do jogo social. É a teatralidade cotidiana, ressignificada para o outro ver, se tornando em 



 79 

espetáculo popular nas ruas. Ou seja, é a espetacularidade dos cantos e esquinas, bairros e 

cidades, segundo Bião (1990, p. 23-24). 

Esta espetacularidade em que aparece a tensão entre os casais na cena amazônica é 

representada pelo homem e pela mulher de Vigia de Nazaré, no Estado do Pará, na 

manifestação conhecida como Carimbó, que apresenta entre tantas particularidades. A Dança 

da Onça, que acuamos (cercamos); separamos para ver, descrever e analisar, como forma de 

contribuição à produção acadêmica na Amazônia, analisando a arte cabocla, tendo sentido de 

obra plena de Zumthor (2000, p.88), em que os elementos, a dança, o texto e a música estão 

intrinsecamente ligados ao enredo, arte que Maffesoli (1996, p. 26-27) enxerga na vida 

cotidiana e extracotidiana, sendo ... 

 

considerada uma obra de arte. Por causa da massificação da cultura, com certeza, mas 

também porque todas as situações e práticas minúsculas constituem o terreno sobre o 

qual se elevam cultura e civilização. [...] o fato culinário, o jogo das aparências, os 

pequenos momentos festivos, as deambulações diárias, os lazeres, etc. não podem 

mais ser considerados como elementos sem importância ou frivolidades da vida social. 

Enquanto exprimem as emoções coletivas, eles constituem uma verdadeira 

“centralidade subterrânea”, um irreprimível querer viver, que convêm analisar. Há 

autonomia das “formas” banais da existência que, numa perspectiva utilitária ou 

racionalista, não têm finalidade, mas que não deixam de ser plenas de sentido, mesmo 

se esse se esgota in actu. 

 

Comecemos, então, o itinerário seguindo o rastro da onça! Com todos os perigos e 

prazeres do caminho, como na dança do Carimbó que, em sua espontaneidade, constrói do seu 

início ao seu fim um espetacular traçado de figuras e desenhos difíceis de seguir no chão de 

terra batida, asfalto ou outro terreno da contemporaneidade (figura 17), mas sempre há um 

rastro que pode ser seguido por bons caçadores-intérpretes, e este é apenas um pretexto para 

iniciar a caminhada até novas descobertas. 

 

 

 

 



 80 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Figura 17 - Dançarinos de Carimbó. Vigia de Nazaré/PA. .2001.  

Fonte: Foto Marconi Magalhães. 

 

Como dois animais, assim como na música de Alceu Valença, que se encontram em 

um envolvimento total; na Dança da Onça acontece um ritual de sedução e conquista 

simbolicamente manifestado no desfecho desta dissertação. 

 

  Uma moça bonita de olhar agateado 

Deixou em pedaços meu coração 

 

Uma onça pintada e seu tiro certeiro 

Deixou os meus nervos de aço no chão 

 

Foi mistério e segredo e muito mais 

Foi divino brinquedo e muito mais... 

 

Se amar como dois animais. 

 

Sigamos com a “disciplina e a astúcia” de um caçador-intérprete, no qual o instinto e a 

sensibilidade estão à flor da pele, mesmo assim, procurando não se deixar enganar, qualquer 

 



 81 

vacilo pode acarretar a morte da verdade e provocar equívocos no início de novos 

conhecimentos.  

 

 

3.1 DA ALDEIA URUITÁ AO MUNICÍPIO DE VIGIA DE NAZARÉ 

 

Depois de 18 dias de viagem, transposta a 

barra do  Seperará, ancorava a frota portuguesa 

na baía chamada pelos naturais de Paraná-

Guaçu. Todo o litoral era habitado pelos índios 

tupinambás, que não se mostraram hostis, nesse 

primeiro encontro, com os invasores. 

Ernesto Cruz 

 

Pindorama1, o país das Palmeiras, habitado por nativos de diversas etnias e línguas 

antes do ano de 1500, foi palco da criação e do desenvolvimento de um elenco de 

manifestações culturais, que legaram, aos dias atuais, ricos costumes de uma civilização que 

cresceu em harmonia com o ambiente. A arte e a história dessa gente ultrapassou as barreiras 

do tempo, através de seus rituais, artesanatos, cantos, mitos, lendas e costumes. 

Na região Norte de Pindorama, existia uma aldeia habitada pelos índios tupinambá, 

conhecida como Uruitá2. 

O processo de extermínio de valores culturais e humanos, ocorridos desde a descoberta 

da terra continental de Pindorama ao hoje Brasil, levou seu povo à beira do esquecimento de 

sua cultura e do seu imaginário, forçado pela brutalidade, que vivenciaram no tempo do 

colonizador, o qual construiu a história oficial opressora na tentativa de apagar da memória os 

rastros da cultura do povo nativo. 

                                                
1 Pindorama, o país das palmeiras segundo Aurélio (1986, p. 1330), era como se conhecia esta terra por Etnias/ 

Nações como a Asteca, a Inca, a Maia, a Karive, e as de tronco lingüístico Tupi - Guaraní, entre outras, que 
dominavam o continente antes do histórico desembarque dos colonizadores. 
2  Uruitá, união das palavras urú e itá do tupi guarani que equivalem, respectivamente, a cesto e pedra da língua 

portuguesa, segundo Bueno (1998, p. 375, 167), forma, assim, Cesto de Pedra. 



 82 

A resistência apresentada pelo povo nativo, graças a sua deslumbrante natureza 

guerreira, levou ao que se pode hoje chamar de vitória Pindorama, pois a nação indígena 

ainda resiste e persiste, manifestando em sua terra a cultura primeira. A Amazônia é o grande 

símbolo dessa história. 

A história do povo indígena deve ser recontada, por sua importante contribuição à 

cultura brasileira3, deve ser lembrada e valorizada por seus descendentes, urbanos ou não, 

para desconstruir o preconceito, a vergonha e, até mesmo, a ignorância que tentam impor 

sobre esta contribuição para denegrir a imagem do povo herdeiro desse País (e explorar sem 

resistência as riquezas de sua terra) sem subtrair as contribuições até hoje já incorporadas de 

outras nações, mas construir e ressignificar conceitos, estando conscientes de nossa história.  

A união das matrizes culturais do povo indígena com as matrizes do europeu e do 

africano deu origem à miscigenação cultural do brasileiro. Como exemplo dessa contribuição 

pode-se listar no Nordeste o Maracatu; no Norte, os folguedos do Boi Bumbá e dos Pássaros 

Juninos; assim como o Çairé e as danças: Lundu e Chula Marajoara, Marujada de Bragança, 

Siriá de Cametá e o Carimbó de Vigia de Nazaré, em especial a Dança da Onça, foco de 

nosso estudo. 

Assim, se faz necessário um mergulho no rio da história, no rastro da Dança da Onça, 

começando pelos registros oficiais do primeiro contato dos atores sociais, civilizados e não 

civilizados, nas terras onde se localiza o Município de Vigia de Nazaré (figura 18).  

Em 1616, os jesuítas encontraram um grupo de índios da nação Tupinambá, na aldeia 

que os nativos denominaram Uruitá. Contato acontecido seis dias antes da fundação da capital 

                                                
3 No vídeo Aula-espetáculo de Ariano Suassuna, Carvalho (1997), o depoimento desse escritor ratifica a 

importância da cultura popular brasileira em todas as formas artísticas, desde as primeiras representações 

rupestres, como é o caso do baixo relevo da pedra do ingá, na Paraíba; as pinturas rupestres da Serra da 

Capivara, no Piauí; e também, o teatro e a dança e sua origem brasileira a partir das representações míticas com 
máscaras de índios, tal qual as apresentadas no ritual da Moça Nova, pelos índios Ticuna, registradas por Debret 

e nas litografias de Schmid também citadas por Moura (1997, p. 71-75). 

 



 83 

do Estado do Pará, Santa Maria de Belém do Grão Pará, pois o índio Tupinambá dominava o 

território, na época conhecido como Capitania do Maranhão e Grão Pará cuja capital era São 

Luís.  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Figura 18: Travessia do rio da história em busca da onça. Rio Guajará-Mirim.  

Vigia de Nazaré/PA. 2001. Fonte: Foto Marconi Magalhães. 

 

Em 1693, a aldeia Uruitá passou à categoria de vila. Essa denominação não demorou 

muito tempo e a Vila Uruitá passou a ser conhecida por um nome cristão, o qual dedicou a 

cidade à Nossa Senhora de Nazaré, assim como também fazia alusão pela localidade ser um 

ponto estratégico de vigilância contra a invasão estrangeira, motivando a construção de um 

pequeno Farol, forte responsável pela vigilância constante no rio Guajará-mirim, que dava 

acesso à entrada mais tranqüila para a região, passa assim a ser denominada de Vila de Nossa 

Senhora de Nazaré de Vigia, um dos Municípios mais antigos do Estado do Pará.  

Mário de Andrade (1982), em, Danças Dramáticas, refere que o homem brasileiro, em 

geral, é formado da miscigenação étnica do ameríndio do europeu e do negro africano, 

mistura que na Amazônia originou o Caboclo, entendido como homem amazônico, o nativo 

da terra, segundo a denominação de Loureiro (2000, p. 37-38), não se restringindo só à 

mistura do índio com o europeu. Esse caboclo busca seu sustento ora como pescador, ora 

como agricultor, concentrando-se ora na região de água doce, ora na região praieira, à beira 

 



 84 

do rio-mar como no caso do homem de Vigia. Hoje, a base econômica principal de Vigia de 

Nazaré é a pesca, sua orla vive repleta de barcos pesqueiros a repousar as margens do rio 

Guajará-Mirim. (Figura 19) 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Figura 19: A margem da Cidade. Vigia de Nazaré/PA. 2003.  
Fonte: Foto Eder Jastes. 

 

Até o início do século XX, o acesso à Belém só era possível por via fluvial, o que fazia 

o navegante passar obrigatoriamente por Vigia. É interessante observar o mapa do Estado do 

Pará (Figura 20), em que aparece o Município de Vigia e a vila de Tauapará, que já não faz 

parte do município. Atualmente, ela compõe o espaço territorial do Município de Colares do 

Estado do Pará. Mas ainda hoje, as pessoas que moram naquela vila, onde surgiu a 

manifestação da Dança da Onça, se consideram vigienses, e, muitos dos antigos moradores 

dessa vila, se transferiram para Vigia de Nazaré. 

 



 85 

O Rio Guajará – Mirim, apesar de não estar denominado no mapa, banha a frente do 

município e dá, ao navegante, até hoje, passagem mais tranqüila a Belém, ao contrário da 

passagem pela Baia do Marajó que apresenta águas bastante agitadas. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Figura 20: Trecho Belém Vigia no Estado do Pará. 
Fonte: Éder Jastes 

 

O município de Vigia de Nazaré está localizada na microrregião do salgado no 

nordeste paraense (00° 04’ 18”; 46° 53’ 48” W), distante 79 km de Belém, a capital do estado 

do Pará, o percurso Vigia - Belém se faz em 2 horas por rodovia. A cidade de Vigia de Nazaré 

é banhada pelo Rio Guajará-Mirim e ladeada pelos Rios Tujal e Açaí, possui extensão 

territorial de 559,60 km², ocupada por aproximadamente 45.000 habitantes. 

Vigia de Nazaré constitui hoje um nicho especial para pesquisa de campo, de coleta, 

de registro e produção científica em temas pouco explorados em estudos de cultura 

 



 86 

amazônica.Muitos fatos ocorreram e construíram a história de Vigia de Nazaré, entre eles a 

passagem dos revolucionários Cabanos, gente do povo, índios, caboclos e negros, que lutaram 

contra as injustiças sociais, reivindicando seus direitos à cidadania negada pelas autoridades 

da época. Os cabanos conseguiram assumir o poder na província do Pará, no período de maio 

a julho de 1835, enfrentaram resistência dos representantes do poder em Vigia, deixando na 

memória do povo a lembrança de uma violenta luta. 

 

Numa análise objetiva dos acontecimentos, está claro que o massacre da Vigia não 

foi a causa, mas serviu de ocasião, macabramente desejada pelo grupo dominante 

português, para intervir decisivamente no movimento cabano e liquidá-lo com os 

instrumentos legais e policiais que eram usados arbitrariamente: era a velha 

aplicação da “lei do império”apresentada sob a máscara do “império da lei” (DI 

PAOLO, 1985, p. 244-250). 

 

Outro fato histórico interessante para esse estudo é que os produtores culturais da 

localidade reivindicam Tauapará como o berço do surgimento do Carimbó, manifestação que 

traz em seu seio nutritivas contribuições e construções culturais espetaculares, comuns à zona 

do salgado, como a Dança da Onça, uma das formas singulares da dança em Vigia de Nazaré. 

Essa modalidade cênica será descrita e analisada à luz da etnografia crítica, sob uma 

perspectiva artística, fazendo um percurso panorâmico pela antropologia interpretativa, 

sociologia e o imaginário caboclo. 

O Carimbó é citado no Código de Postura, da cidade de Vigia, em 1883, Lei n° 1.162, 

de abril do mesmo ano, Art. 48, Parágrafo 2°. Proibia “tocar tambor carimbó”, ou outro 

instrumento que perturbasse o sossego público durante a noite. Assim, como já tinha sido 

feito na capital paraense, em 1880, pelo Código de Postura da cidade: já se observa aí, o 

preconceito da época quanto a essa manifestação. 

 
Encontramos na legislação paraense, inicialmente, a Lei no 1.028 de 5 de maio de 
1880, do “código de postura de Belém”(Coleção de Leis da Província do Grão Pará, 

Tomo XLII. Parte I), que dispõe no capítulo XIX, sob o título “Das Bulhas e 

Vozerias”:  



 87 

Artigo107. É proibido, sob pena de 30.000 réis de multa. 

Parágrafo 1o. Fazer bulhas, vozerias e dar altos gritos sem necessidade. 

Parágrafo 2o. Fazer batuques ou samba. 

Parágrafo 3o. Tocar tambor, carimbó ou qualquer instrumento que perturbe o 

sossego durante a noite, etc. 

Também o “Código de postura da Câmera Municipal de Vigia (Lei no 1.162, de 12 

de abril de 1883, C.L.P.G.P., Tomo XL, Parte I, pp. 148/178), baixado pelo general 

Barão do Maracujá, presidente e comandante das Armas da Província do Pará, 

rezava sob o título 10 –“Vozerias nas ruas, injúrias e obscenidades, contra a moral 

pública” (sic) – o seguinte no artigo 48, parágrafo 2o, proibindo:  
“Tocar tambor, carimbó, ou qualquer outro instrumento de percussão que perturbe o 

sossêgo público durante a noite. A contravenção será punida com a multa de 

15$000, ou 5 dias de prisão, em qualquer dos casos. ( SALLES, 1969, p.260) 
 

O instrumento Carimbó, citado no código de postura da cidade de Vigia, denominava 

também a manifestação que inclui o instrumento musical, a dança e o ritmo, que Ararê (1974, 

p.15), escritor e artista plástico, nascido na zona do salgado, define ser de origem indígena. 

Entretanto, o antropólogo Salles (1968, p.278) menciona que o Carimbó é de origem africana, 

recebendo a denominação de Zimba4, em Vigia; denominação que Ararê (1974, p.15) diz ter 

sido trazida da Ilha do Marajó pelos pescadores de Vigia, que visitavam a ilha em suas 

excursões para a pesca. Os estudos feitos sobre Manifestações Folclóricas, pelo Programa de 

Desenvolvimento de Arte-Educação/ PRODIARTE (1982:45-46), conclui que o Carimbó é 

contribuição indígena, dando a autoria aos Tupinambás, sendo depois modificado pelos 

europeus e negros. 

Estudos realizados sobre Danças Folclóricas, pelo Núcleo de Documentação da 

Empresa de Assistência Técnica e Extensa Rural do Estado do Pará/ EMATER/Pa (1985, p.5-

8), trazem uma clara distinção sobre o Carimbó e o Zimba, e dá a autoria de ambas às 

manifestações aos negros africanos. 

Um relato mais aprofundado sobre a investigação, a origem da manifestação do 

Carimbó, não será objeto deste estudo, entretanto o povo de Vigia aponta a fazenda do Barão 

do Guajará como o berço originário do Carimbó, todavia meu estudo exploratório sobre o 



 88 

assunto revela que o Carimbó manifestou-se na fazenda Campina, organizado por escravos. 

Eles apresentavam também uma outra curiosa manifestação que denomina 

concomitantemente, o instrumento e a dança, chamada de Onça. 

O compositor popular Verequete, considerado o Rei do Carimbó, em seu depoimento 

no curta-metragem Chama Verequete5, afirma que o carimbó é de origem indígena da ilha do 

Marajó, local onde os negros tiveram contato com esta manifestação, na festa de 

comemoração à abolição da escravatura no Brasil. 

O cantor Pinduca, que é conhecido, nacional e internacionalmente, como o Rei do 

Carimbó, também afirma em sua entrevista ao Programa Academia Amazônia, da UFPA 

(1994), que a origem do Carimbó é indígena. 

O Carimbó de Vigia de Nazaré começa a ser divulgado nos estudos realizados pelo 

Centro Rural Universitário de Treinamento e Ação Comunitária/CRUTAC/UFPA, em 1974 

na 1a Feira Cultural Popular de Vigia, na qual eram feitas apresentações pelo Grupo Folclórico 

em seu repertório manifestações culturais da comunidade Vigiense, incluindo a Dança da 

Onça. A apresentação foi presenciada por Paes Loureiro6 em 1974, que destacou os detalhes 

da Onça.  

 

 Me chamou atenção o caráter artístico e não apenas lúdico da dupla dançando. A 

tensão emocional que acompanhava toda evolução da coreografia e o caráter de suspense 

que ela tem na medida em que fica se esperando um desfecho resultante da disputa macho x 

fêmea. Como a possibilidade do macho se esquivar, embora o sucesso extracoreográfico 

esteja na vitória das investidas da mulher. O que se espera é que a onça consiga o seu 

intento, ou seja, dar os botes, rasgar a roupa do “Caçador”, rasgar-lhe também a pele 

através de gatanhadas e celebrar a sua vitória exibindo seu domínio sobre o parceiro. 

                                                                                                                                                   
4 Denominação característica de Vigia para se referir a manifestação do carimbó, Salles(1968: 278) Carimbó: 
trabalho e lazer do caboclo. 
5 Curta metragem Chama verequete, Produção paraense de 35mm, 18’, roteiro e direção de Luiz Campos, 

Rogério Pereira e Luiz Negrão, no ano de 2000. 



 89 

Também me chamou atenção a beleza plástica da dançarina que representava o 

elemento positivo, seja nas iniciativas, seja liderança  coreográfica. Ela é que dava as cartas 

no momento da Dança da Onça, onde a própria denominação privilegia o elemento feminino. 

Todos os outros componentes gerais do Carimbó em exibição se transformaram de 

dançarinos em espectadores abrindo espaço para a dupla dançar, passando a olhar, aplaudir 

e a torcer, ora pelas esquivanças do Caçador, ora pelos botes da dançarina. 

Mas no final, identificados com o público, conjuntamente aplaudiam a gloriosa 

exibição de vitória conduzida pela “Onça –Mulher”. 

 

Essa manifestação foi apresentada com mais veemência na explosão dos festivais 

folclóricos, que passaram a acontecer em quase todo o território paraense na década de 1970, 

estes tinham o intuito de registrar tais manifestações. Em Vigia, o primeiro festival de 

Carimbó realizou-se na primeira feira de cultura popular de Vigia, de 7 a 14 de julho de 1974, 

tendo o apoio do Centro Comunitário de Vigia e da Universidade Federal do Pará, através do 

CRUTAC, segundo os artigos do jornal O Liberal, de 4 e 5 de julho de 1974. 

A Província do Pará, de 8 e 23 de julho de 1974, destaca a repercussão da 1a  Feira de 

Cultura Popular de Vigia e também a apresentação do grupo “Os Tapaioaras” que obteve o 1o 

lugar, ressaltando ainda a Dança da Onça no artigo que diz: 

 

Os Tapaioaras (classificados em 1o lugar) apresentou outras atrações e detalhes 

totalmente desconhecidos, como: a “onça”, instrumento muito simples, mas de alta 

percussão e a dança com o mesmo nome, na qual a coreografia é uma luta entre a 

“onça “ e a “presa”: a dama persegue, num grande gingado e dramatização, o 

cavalheiro, que  no último passo acaba sendo agarrado.(A PROVÍNCIA DO PARÁ, 

1974, p.1) 

 

As práticas e os comportamentos humanos espetaculares organizados7 surgem em 

manifestações prestigiadas na cultura paraense como o Carnaval da Alegria, representado 

pelas escolas de samba e blocos carnavalescos. As Virgienses e os Cabras Surdos organizados 

                                                                                                                                                   
6 Entrevista com o Prof Dr. Paes Loureiro aconteceu no dia 8 de junho de 2004 em sua residência: 
7 Etnocenologia textos selecionados Bião (1998:15-19). 



 90 

por homens e mulheres saem a brincar a céu aberto, vestidos de fêmeas e machos, 

respectivamente. (conforme mostram as figuras 21a, 21b, 21c e 21d.). 

No Carnaval da Alegria, o desfile das Virgienses e dos Cabras Surdos segue pelas 

estreitas ruas da cidade, contagiando o povo culminando com uma exacerba animação 

característica do carnaval de seus personagens e de todos aqueles envolvidos que participam 

da festa do momo vigiense. 

Durante o cortejo nenhum homem (membro ou não das Virgienses) pode invadir o 

espaço dos Cabras Surdos. Quando isto ocorre o atrevido perde parte de sua roupa ou mesmo 

pode ficar completamente despido. Esta cena é particularmente retratada em um ato 

observado na Dança da Onça, quando a dama rasga a roupa de seu par. 

Estes blocos só se encontram em frente à Igreja de Pedras para, então, pular juntos a 

animada folia do Rei Momo, ao som das famosas bandas da Vigia, que tocam de marchas 

carnavalescas ao ritmo do carimbó. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Figuras 21:Carnaval da Alegria. Vigia de Nazaré/PA. 2001.  
Fonte: Fotos Marconi Magalhães. 

 

a)    b) 

 

c)    d) 
 



 91 

 

As festas populares como as Juninas homenageiam e festejam os santos da época; 

como Santo Antônio, São João, São Pedro, e São Marçal e consomem-se iguarias típicas da 

época como a maniçoba, o tacacá, o vatapá regional, o caruru, o mingau de arroz doce, o 

munguzá ou mingau de milho branco, a tapioca ou beijú, o mingau de banana verde, o bolo de 

milho, o bolo podre (de farinha de tapioca) e o tradicional bolo de macaxeira. 

Neste espaço da festa popular, o Carimbó surge com determinado vigor, geralmente 

em apresentações de grupos de Carimbó tradicionais, e também de alunos das escolas do 

município (Figura 22) ou da lúdica pública no auge das festas dos clubes da cidade.  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Figura 22: Apresentação da Dança do Carimbó Escola Bertoldo Nunes. 

Vigia de Nazaré/PA. 2001.  
Fonte: Foto Marconi Magalhães. 

 



 92 

Nesta manifestação tradicional o revelar dos primeiros passos, isto é, o passo básico, é 

feito às crianças por seus avós e pais que participam ativamente dessa folia ancestral nas 

reuniões familiares que comumente acontecem nos quintais das residências (figuras 23a, 23b, 

23c e 23d). 

Como tradição, as crianças são embaladas ao som das músicas do Carimbó de domínio 

público. Bagagem cultural que evidencia a identidade cabocla geralmente as escolas se 

apropriam dessa de forma didática. Nesses espaços ocorrem apresentações de seus alunos, na 

quadra junina, em festas que reúnem a comunidade escolar e convidados, como autoridades e 

os grupos tradicionais de carimbó vigienses presenças necessárias para abrilhantar a festa. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
 

Figuras 23: Carimbó de quintal.Vigia de Nazaré. 2001.  
Fonte: Foto Marconi Magalhães. 

 

No Círio de Nossa Senhora de Nazaré do Município, os grupos de Carimbó Tia Pê e 

Tapaioaras, há três anos, homenageiam à Virgem com o que melhor sabem fazer, tocar, cantar 

e dançar o Carimbó, isso acontece em frente à histórica igreja de pedras, durante a passagem 

da imagem da santa, em sua berlinda. Esses aquecem seus instrumentos e sua voz, animando 

os promesseiros com músicas do repertório popular do Carimbó, puxando cantos de letras 

conhecidas pelos romeiros que arriscam uns passos de Carimbó, antes da berlinda passar, 

 

a)  b)  c)  d)  
 



 93 

misturando o religioso ao profano. Isso é ratificado através do canto à Virgem, de músicas 

religiosas em ritmo de carimbó, compondo um inesperado e rico sincretismo (figura 24). 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Figura 24: Dança do Carimbo Círio de Nossa Senhora de Nazaré. Vigia de Nazaré 2003.  
Fonte: Foto Eder Jastes. 

 

A homenagem dos grupos acontece no momento em que a berlinda está em frente da 

antiga igreja de pedras, a procissão pára e recebe a manifestação de seus artistas devotos. O 

canto caboclo, tirado de suas experiências com o cotidiano, a manifestação religiosa à Maria é 

apresentada com arranjo, no ritmo do carimbó, desligando temporariamente os promesseiros 

que se submetem ao sacrifício da corda. (figuras 25a e 25b) 

 

 

 

 

 

 



 94 

 

Figuras 25: Grupos de Carimbó Tapaioaras e Tia Pê no Círio de Nossa Senhora de Nazaré. 

Vigia de Nazaré/PA. 2003. 
Fonte: Foto Eder Jastes. 

 

Logo cedo antes do início da procissão começa a disputa por um espaço que causa 

agonia oriunda dos corpos que tomam lugar em sua extensão e também pelo calor natural da 

região que aumenta com o transcorrer do cortejo, a massa se une quase que osmoticamente 

em um objetivo pagar sua promessa através do sacrifício. A corda é a cobra grande que sai do 

imaginário caboclo e se materializa na união dos corpos promesseiros a segurar sua extensão. 

esses deságuam de todas as direções em pororoca humana convergindo em um mar de gente à 

igreja Matriz, ela é o elemento que separa e aproxima os devotos da imagem da Santa, e liga o 

homem à berlinda que carrega a Virgem. 

Na figura 26, podemos observar o pescador da sensibilidade amazônica, o artista 

popular, olha e vê como se fosse um rio a passar. Um “Rio Humano” diferente daquele de 

onde tira o peixe que alimenta a família no dia-a-dia. A força amazônica imaginária une estes 

rios e dão à sua vida fé e esperança, inspirando as composições das letras, da arte, e do 

Carimbó ... 

 

 

 

 

a)   b) 



 95 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Figura 26: Homenagem do artista popular à Virgem de Nazaré, 

Vigia de Nazaré/PA. 2003.  
Fonte: Foto Eder Jastes. 

 

No cotidiano vigiense o trabalho do pescador, ou de outro profissional, a fé e a arte se 

encontram, mostrando, a emoção, a força, a sensibilidade e a religiosidade que alimentam a 

alma cabocla na esperança de que dias melhores virão. No silêncio e nos gestos o caboclo 

implora por bênçãos e agradece as graças alcançadas. 

 

E eu tão só, Maria 

E eu tão só, 

Tomara que tu me venhas 

Em um canto de carimbó.  

 

Virgem Maria rogai por nós, pescadores de esperança! 

 

Outra santa homenageada pelos vigilengos com o canto e a dança do carimbó é Nossa 

Senhora da Conceição, no dia 8 de dezembro. O religioso e profano é organizado com a 

 



 96 

procissão do mastro e todo o ritual de preparação, típica da herança legada dos indígenas 

(figura 27). Em Vigia de Nazaré esta manifestação é animada com canto e Dança do Carimbo 

(figura 28 a, 28 b e 28 c). 

     

 

 

 

 

 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Figura 27: Ritual de preparação do mastro, festa de N.Sra da Conceição. 

Vigia de Nazaré, 2001. 
Fonte: Foto Marconi Magalhães. 

 

Então como se observa a partir dos dois exemplos o Carimbó é uma manifestação 

espetacular presente nas manifestações religiosas e profanas em Vigia de Nazaré. Neste 

contexto, o Seu Lucinho, membro do Grupo de Carimbó Beija flor, relata que 

tradicionalmente homenageia Nossa Senhora da Conceição. Antes, em época passada, a 

manifestação era de responsabilidade da falecida Tia Pê. Essa ilustre representante popular era 

responsável pela organização do Carimbó de Vigia, que de acordo com Salles (1968, p. 259, 

263), conforme já se mencionou era denominado de Zimba. 

 

 



 97 

O Sr. Lucinho relata que: -“A festa da Conceição a gente ainda estamos a participa. É 

o carimbó o dia todo enfeitando o mastro. Na rua o carimbó taí comendo no centro, quando é 

4h vai pra ser enterrado o pau lá, 4h da tarde,  o carimbó vai na frente num  caminhão 

tocando carimbó e as banda de música vai atrás os mastro dois  mastro todo ano.  

Esse ano vai saí dali desse canto pra lá, vão busca no mato, todo ano a gente vai 

buscar no mato, aqueles torozão de pau a gente vai enfeita de croto, banana, cupú, abacaxi, 

coco, tudo vai e segue em procissão pra lá pro Amparo e sai dali todo ano ele sai de uma 

residência do leilão o que dá a última machadada e o pau cai. No próximo ano sai da casa 

dele.  Sai quatro horas da tarde cinco e meia tá sendo enterrado ai a gente fica com o 

carimbó até sete horas e meio da noite a oito horas batendo carimbó (figuras 28a, 28b e 28c). 

 

 

 

 

 

 

 

Figuras 28: Dança do Carimbó na preparação do mastro da Festa de  

Nossa Senhora da Conceição.Vigia de Nazaré/PA. 2001.  
Fonte: Foto Marconi Magalhães. 

 

Outra contribuição indígena é o mutirão, no qual o Carimbó aparece. Não muito 

diferente do tempo em que os Vigienses se reuniam para organizar seu roçado, na primeira 

metade do século XX, ao término do trabalho a festa acontecia. Era motivo para reunir os 

amigos, após o trabalho, em lazer saudável, segundo Salles (1968, p. 267). O relato do Sr. 

Lucinho do grupo de Carimbó Beija-flor (Vigia de Nazaré, junho/2003), confirma: “... a 

gente ia pra beira da roça e acabava de plantar, de fazer o mutirão, acabô, toca aquele pau, 

do Carimbó, pela beira do roçado mesmo, a gente ficava ...”. 

Estas festas, como se vê, eram organizadas pelos pescadores, outras personalidades e 

grupos festivos saídos do povo. Entre estas personalidades do povo, Tia Pê se destacou como 

a)  b)  c)  

 



 98 

divulgadora do Carimbó de Vigia de Nazaré (Figura 29). Ela construiu um barracão longe do 

centro da cidade, onde organizava as festas de carimbó muito prestigiada pela comunidade 

próxima e pelos “senhores” da alta sociedade, que queriam divertir-se com os amigos longe 

de suas mulheres, senhoras da elite social de Vigia de Nazaré. A animadora, também, 

homenageava seus santos devotos. 

O Carimbó não satisfazia o gosto da sociedade da época, pois, não era um fazer das 

organizações, clubes, associações de Vigia, como: A União Vigiense, a 31 de agosto, a 

Artística Vigiense, a São Sebastião, a Uruitá e a Luzeiro e, segundo o depoimento de seu 

Benecão, de início os grupos de Carimbó sofriam discriminação por ser uma manifestação do 

povo. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
 

         

 

 

 

 

 

 

 

 

Figura 29: Tia Pê. Primeiro Festival de Carimbó 

Vigia de Nazaré. 1974. 

Fonte: A Província do Pará. 

 

“Coisa de preto!8”  

 

 



 99 

Este fato de discriminação da manifestação é fortalecido pelo depoimento da esposa de 

seu Benecão, Dona Maria Dolores da Silva Monteiro (D. Dolores) e também pela Senhora 

Francisca Cardoso Freire (D. Zizi) e por D. Joana que eram proibidas de participar dessa 

manifestação já que esta se apresentava em uma zona periférica da cidade como mostra a 

planta baixa de Vigia de Nazaré (Figura. 30) Mas, no ímpeto da juventude, fugiam para matar 

a curiosidade e sentir o prazer e o medo de se envolver nas aventuras caboclas. Eram cunhãs 

desavisadas aos encantos dos Botos caboclos, ou mesmo das possíveis surras aplicadas por 

sua desobediência paterna. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Figura 30: Planta baixa da cidade de Vigia de Nazaré. 2003. 
Fonte: Desenho de Wilkler Almeida. 

 

                                                                                                                                                   
8 Como referem-se o Sr. Nunes, 76 anos, suas irmãs, D. Gregória, que não sabe sua idade, e D. Guilhermina de 

86 anos e  esposo, Laércio, de 98 anos.. 

 



 100 

 

Já nas classes populares envolvidas com a manifestação, avós, pais e filhos 

participavam conjuntamente das festas carimbolescas desde os tempos dos ancestrais nativos, 

índios e negros, cujas tradições eram passadas aos mais novos pela vivência cotidiana. 

A organização de momentos de lazer através do Carimbó resultou na formação de 

grupos tradicionais, como o Tia Pê, os Tapaioaras, o Beija Flor e o Vigilenga, e outros mais 

recentes, como o atual Grupo de Ação Folclórica de Dança Tia Pê e o Grupo Uruitá, que 

sofreu uma divisão dando origem a outro grupo denominado Belas Artes.  

São grupos da cultura popular que ainda hoje sobrevivem com dificuldade, divulgando 

o Carimbó e apresentam em seu contexto informações importantes à pesquisa das 

manifestações espetaculares do mundo amazônico. Eles serão de extrema importância no 

registro e divulgação dessa arte cabocla e na contribuição das culturas de seus ancestrais para 

a cultura brasileira. 

As informações ainda são muito escassas para se discutir profundamente a civilização 

cabocla, como expressa Maciel (1983, p.XIV): “mas nos deixar abatidos e passivos pela falta 

de produção de conhecimento sobre esta não nos ajuda a compreender melhor a sua arte, o seu 

canto, a sua dança” sua cena. Para desconstruirmos o isolamento histórico do homem 

amazônico, temos que ter outro posicionamento, como aponta Loureiro (2000, p. 33-34): 

 

O isolamento que recobria a Amazônia com um manto de mistério, distância e 

intemporalidade, que a impedia de intercambiar seus bens culturais para que se 

acentuasse sobre ela uma visão folclorizante e primitiva. Sendo assim, contra essa 

corrente de pensamento, ao tratar –se de uma cultura amazônica do caboclo, ela será 

entendida como expressão da sociedade que constrói a Amazônia contemporânea a 

do ocidental. Uma cultura dinâmica, original e criativa, que revela, interpreta e cria 

sua realidade. Uma cultura que, por meio do imaginário, situa o homem numa 

grandeza proporcional e ultrapassadora da natureza que o circunda.  
 



 101 

Encontrar, desvendar e sistematizar algumas das trilhas desta cultura, na qual a onça 

deixa suas pegadas encobertas pelo curupira, leva a duas situações: dois olhares diferenciados, 

o estrangeiro e o nativo.  

Uma é a fuga do testemunho ou negação do sujeito histórico que culturalmente vem 

construindo o seu percurso, dando ênfase a descrever e interpretar esta cena apenas aos 

teóricos alienígenas estudiosos desta região que usam fundamentações alheias a realidade 

nativa, sem compreender realmente seu caráter singular e plural. 

A outra é a de permitir que caboclos pesquisadores, filhos da terra, se expressem com 

sua alteridade e autoridade de sujeito cultural, que trilhou e construiu o percurso de sua 

história, reescrevendo-a segundo a sua experiência e de seus pares nativos, indo ao embate 

crítico ou confirmando os episódios da história oficial.  

A Dança da Onça (Figura 31) é apenas um desses passos que pretendo perseguir, 

como a estratégia nativa da onça em sua perseguição à presa. Esse é o compromisso assumido 

pelo pesquisador caboclo. 

 
 

 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
 

 

 

 

 

 

Figura 31: Grupo Belas Artes. Vista da Onça perseguindo o caçador. 

Vigia de Nazaré/PA. 2001. 
Fonte: Foto Marconi Magalhães. 

 



 102 

A Dança da Onça, objeto principal deste estudo, é apresentada conforme o pedido do 

público de Vigia de Nazaré, entusiasmado com a manifestação espetacular do Carimbó, no 

meio ou no fim de uma festa popular, sendo diferenciada de outras apresentações que citam 

outros animais como o peru, a formiga, o carneiro, o galo e a galinha, por ser uma luta entre o 

casal, em que a dama representa a onça e o cavalheiro o cachorro/caçador. A onça vai 

rasgando coreograficamente a indumentária do caçador com as unhas até dominá-lo e jogá-lo 

ao chão, montando em cima dele, devorando-o simbolicamente.  

 

 

3.2 O CABOCLO AMAZÔNICO E SUA ESPETACULARIDADE NO CARIMBÓ 

 

A cena amazônica apresenta manifestações artísticas ímpares, resultado de diversas 

leituras e releituras de relações que afloram do imaginário nativo conhecido por seus sujeitos 

culturais, atores que, culturalmente, fizeram e fazem o percurso antropológico nestas terras 

em que o texto é interminável, com total liberdade à improvisação.  

Poucos filhos da floresta têm explorado essa riqueza de produção secular em nível 

científico, analisando criticamente sua poésis artística. Coloco-me aqui como um estudioso 

caboclo, sujeito histórico acumulando experiências cotidianas, na convivência com as 

entranhas dos rios e das matas. Creio que são vivências capazes de validar, além da autoridade 

empírica de sua gente, a auto-estima de quem construiu com suor e sangue a história de sua 

terra, delineando trilhas, sistematizando conhecimentos diante da espetacularidade do cenário, 

onde o caboclo amazônico constrói o seu percurso pela existência. 



 103 

Na Amazônia, a floresta de complexa biodiversidade forma, através da trama de folhas 

e rios, uma renda viva que se espalha pelos espaços, emaranhando simbolicamente os seres 

vivos e os encantados em seus plurais ambientes: aéreo, terrestre, aquático e etéreo. 

O som que sai desta floresta constitui uma orquestra-matriz, que transmite uma 

sinfonia dinâmica e mutável, apreendida pela sensibilidade dos ancestrais do povo que 

interage com este ambiente. Quantas vezes o caboclo já não ouviu o Uirapuru9, assim como o 

canto e o som de outros animais, vegetais, ou do vento. Quantas vezes já tiveram notícia de 

seres mitológicos e encantados, como o canto e o encanto da Iara10 ou as batidas do 

Curupira11 a utilizar os troncos centenários para lhes ensinar a tirar o básico som tum, tá, tá...  

Desta imensa floresta, o seu povo tira além do alimento, do remédio, das canoas que 

servem de transporte, da madeira que utiliza para construir sua casa, dos instrumentos de 

trabalho e lazer como o Carimbó, instrumento de percussão imprescindível nas festas 

caboclas. 

O Carimbó, curimbó ou corimbó é uma palavra de terminologia indígena curi + mbó 

do tupi-guarani que significa:respectivamente curi = madeira e mbó = oca, pau oco que 

produz som. (CASCUDO apud MACIEL, 1977: 23). 

É pelas mágicas mãos do caboclo que acontece, a transmutação de um tronco de 

árvore maciço em arte. Escavado até ficar oco, o tronco e coberto em uma das extremidades 

com couro de veado, cobra ou de outro animal disponível que possa dar uma boa sonoridade 

ao instrumento musical, surge o tambor do Carimbó. O instrumento lança ao vento melodias 

percutidas pelas mesmas mãos arteiras.  

                                                
9 Pássaro que ao cantar faz parar toda a mata para ouvir como que hipnotizados o seu belo canto, Cascudo (1980, 

p.770). 
10 Mesmo que Mãe d’água, protetora das águas na Amazônia, encanta os homens e os leva para as profundezas 

do rio. (Cascudo, 1980, p. 453). 
11 Na Amazônia é um ser mitológico protetor da floresta contra as maldades do homem. (Cascudo, 1980, p.273). 



 104 

Nas apresentações dos grupos, geralmente são dois Carimbós, sendo em média de um 

metro de comprimento, por 30 a 50 centímetros de largura. Mas, em Vigia de Nazaré, podem 

ser encontrados até três (página 51, capítulo 2), fazendo parte do conjunto, de tamanho e 

largura diferentes, característica da herança africana ligada ao Zimba (citado anteriormente na 

página 34), já que na manifestação negra, candoblé, recebe as seguintes denominações: Rum, 

o de tamanho maior, Rumpi, o de tamanho médio e Lê, o de menor tamanho. Sendo estes 

últimos tocados em pé e os corimbós tocados deitados.  

As ágeis mãos do caboclo padronizam e perpetuam o carimbolar (figura 32) , isto é, o 

ritmo e a harmonia do tocar o Curimbó desenvolvendo um processo dinâmico de batidas no 

couro do instrumento de percussão, que é cavalgado literalmente pelo nativo, quando sentado 

sobre ele, segurando dessa forma a animação do Carimbó, que embala e mundia12 o público 

presente nesta manifestação espetacular, arrastando-os para a dança. 

A coreografia dos adeptos da manifestação é singular, em gestos aprendidos no 

observar do movimento do trabalho cotidiano na floresta, desenha no espaço elementos 

mágicos com as saias coloridas, longas e rodadas; gestos imitativos de ações do cotidiano ou 

de animais, que seguem também as “dicas” da letra da música do Carimbó, daí, surgem 

figurações improvisadas, resultado da espontaneidade, sempre presente no caboclo. 

 

 

 

 

 

 

 

 

                                                
12 Mesmo que hipnotizar, encantar típico da linguagem cabocla, efeito que a cobra e os encantados fazem a sua 

vítima, que a deixa em estado de estupor. 



 105 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Figura 32: Forma de Carimbolar, Vigia de Nazaré/PA.2003.  
Fonte: Foto Eder Jastes. 

 

No entanto quando realizada por grupos de carimbós tradicionais ou escolares, recebe 

pré-marcação, de figuração, passos e gestual, efeitos didático para melhor acompanhamento 

do ensino-aprendizagem da manifestação pelos professores e alunos deixando de ser tão 

espontâneas. Sendo que todos se envolvem com o ritmo e a letra, desenvolvendo uma 

interpretação singular, assumindo as atitudes e gestos que são transmitidas pelo canto caboclo 

(Figura 33). 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
 

 

 

 

 

 

 

 

Figura 33 – Vista da Dança do Carimbó. Vigia de Nazaré/PA. 2001. 
Fonte: Foto Marconi Magalhães. 

 

 



 106 

O caboclo cavalga, literalmente, o instrumento musical (Figura 34), passando a tocar 

horas, até ser substituído por outra pessoa com a mesma habilidade de criação sonora, 

percutindo o couro do instrumento com as batidas fortes e precisas, tirando sons, da madeira e 

do couro que criam vida, conjuntamente, com o canto lamento e com o humorismo típico do 

caboclo, transmitindo animação aos presentes, que se põem a dançar. e a interpretar à letra do 

Carimbó.  

 

 

 

 

 

 

 

    

 

 

 

 

Figura 34: Cavalgando Carimbós.Vigia de Nazaré/PA. 2003.  
Foto: Eder Jastes. 

 

O Carimbó surge da natureza, com cenas compostas, que interpretam o cotidiano 

amazônico, a labuta do dia a dia e os acontecimentos significativos de suas comunidades, 

traduzindo o jogo social, a ludicidade característica da cultura cabocla. O ritmo ancestral desta 

manifestação envolve em sua singularidade; seu canto, quem o ouve, tem o encanto do 

Uirapuru, levando a dançar nos ritmos da sensual música( Figura 35). 

 

 

 

 

 

 



 107 

 

 

 

 

 

 

 

 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
 

 

 

Figura 35: Performance masculina na Dança do Carimbó.Vigia de Nazaré/PA. 2001.  
Fonte: Foto Marconi Magalhães 

 

Como na descrição encontrada na letra do Carimbó da Formiga de Fogo (Figura 36) 

de domínio público, em Vigia de Nazaré, que descreve as aventuras do caboclo interpretada 

pelos dançarinos na execução da manifestação. 

 

Fui na roça 

Arrancá mandioca 

Formiga de fogo 

Já me mordeu, 

 



 108 

Já me mordeu, 

Já me mordeu 

Formiga de fogo 

Já me mordeu... 

 

Em Poetas do carimbó: vozes da tradição paraense13, Bastos (2001, p. 213) expõe 

que: O carimbó é puro prazer manifestado no corpo de quem dança e revelado na voz do 

poeta – cantador. 

 

A poesia no Carimbó surge do talento do poeta caboclo, e do encantamento de seu 

singular contexto social e da percepção dos detalhes que passam despercebidos aos nossos 

olhos, mas sempre é novidade aos olhos sensíveis daqueles que experimentam esse mundo em 

mutação, a labuta do dia-a-dia na terra ou nas águas do rio-mar, tirando do ventre da terra e do 

rio o alimento em forma de semente, fruto, raiz, crustáceo e peixe, fontes de nutrientes 

necessários à vida. 

O som e a letra do Carimbó instigam movimentos de sensualidade discreta, num ritual 

tribal de arrastar os pés, numa coreografia circular, em sentido anti-horário, um brincante 

atrás do outro, como que tentando fazer a ligação entre o presente e o passado e fossem 

quebrando as amarras do tempo. Simbolicamente, um diálogo com os ancestrais, numa 

ludicidade que envolve todos os sentidos de quem dança e de quem é apenas observador. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
 

 

                                                
13 Comunicação apresentada pela Professora Renilda Bastos no IV encontro IFINOPAP, cultura e 

biodiversidade: entre o rio e a floresta Belém: UFPA, 2001(livro de resumo, 213). 



 109 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Figura 36: Partitura da música da letra Formiga de Fogo. Vigia de Nazaré/PA. 2003. 
Fonte: Domínio público. 

 



 110 

 

Um pé se arrasta atrás do outro, os braços dos homens para cima como se estivessem 

fazendo louvação a Deus. As mulheres vestem saias largas, floridas e compridas, 

blusas brancas rendadas, de vez em quando usam a ponta dos dedos para fazerem 

com as saias desenhos encantadores enquanto volteiam no espaço. Em outros 

momentos, dependendo da letra da música, tocam a cintura ou levantam os braços 

para o céu enquanto rodopiam. [...].(Bastos 2001, p. 213). 

 

Os pares também podem desenvolver a dança de forma dispersa pelo salão, na qual o 

homem persegue sua dama como hipnotizado, como que encantado por uma Iara, e ela 

também o leva mundiado aonde lhe convir, ou vice-versa, a dama passa a seguir o cavalheiro 

como mundiada pelo boto galante. 

O carimbó é puro prazer! 

[...] Prazer desabrochando o “ erotismo latente” de quem dança o carimbó. [...] Os 

corpos se mexem no espaço carregando indumentária e acessórios próprios que dão 

a dança um tom todo especial de ser.[...] (BASTOS, 2001, p. 213).  
 

As temáticas das letras da música do Carimbó são variadas, mas uma é recorrente no 

Carimbó de Vigia, em especial, na manifestação da Dança da Onça: é aquela que busca a 

inspiração na humanização de tudo que respira no mundo da natureza amazônica: 

A HUMANIZAÇÃO DE TUDO O QUE RESPIRA no mundo maravilhoso da 

natureza é outra característica marcante na poesia do carimbó, decorrente da 

característica anterior: através de toda uma simbologia e da HUMANIZAÇÃO DOS 

SENTIDOS, o poeta relata os conflitos humanos, denuncia os abusos ecológicos, 

conta histórias de amor, enlace e desenlaces, revela o “modus vivendi” do caboclo, 

suas manhas e artimanhas; e do DIÁLOGO CONSTANTE COM A NATUREZA 

extrai lições de vida para os homens, alertando, principalmente o homem do seu 
meio, contra os perigos que o cercam nas lides diárias (MARCIEL, 1983, p.119). 

 

O ritmo atrai, envolve e encanta pela alegria, que explode em um gestual simbolizando 

o cotidiano ancestral ou o moderno, ressignificado por quem vive e interage nesse mundo de 

rios e florestas, no qual a fauna e a flora influenciam a vida e o imaginário caboclo, além de 



 111 

provocar uma tensão constante, pela sobrevivência, tema que não é esquecido, por exemplo, 

pelo poeta caboclo, mestre Nunes que descreve a abundância dos peixes na região14: 

 

Oh! depois da semana santa 

A fartura já se encostô 

O rabo está no correio 

A cabeça na praia grande 

 

Esta tensão é observada em cenas rituais, apontada por Bião (1996, p.13), que se 

repete na manifestação do Carimbó e que caracteriza todas as práticas espetaculares. 

 

Arriba o remo  

Que nós semos pescadores 

Acenda nosso farol 

Acenda o seu porronga 

 

O “Peru do Atalaia”, de Mestre Lucindo (MACIEL, 1983, p. 187), é apresentado um 

desafio pela dama ao seu par: pegar um lenço estendido ao chão com a boca, estando as 

pernas  afastadas e estendidas para os lados e os braços para trás. Caso este não consiga, deixa 

o círculo acompanhado de vaias, mas se consegue desenvolver com sucesso a façanha da 

prova, este é ovacionado e volta ao círculo, acompanhado de sua dama orgulhosa de seu par. 

Retornando a dinâmica da dança, a dama faz sua apresentação demonstrando toda a sua 

faceirice cabocla. (Figuras 37a e 37b). 

Os casais ao dançar estão sempre a se olhar, expressam carinho, cumplicidade e desejo 

mútuo, sujeitando - se a jogos (Huizinga), desafios, através dos quais testam suas agilidades 

corporais se submetendo aos obstáculos propostos, que na floresta amazônica, na vida do 

                                                
14 Letra de Carimbó coletada em entrevista julho/2003. 

 

 
 

 

 



 112 

caboclo, no seu cotidiano e extracotidiano são muitos para provar sua resistência ou o seu 

querer bem. 

 

Figura 37: Vista da Dança do Peru. Oficina de Dança em Bragança/PA.  

Região do Salgado, 2004.  
Fonte: Foto Éder Jastes.  

 

La spectacularité serait donc ce qui depasse dans la vie quotidianne: l’ 

ampleur du jeu social y est plus grande que celle de la théâtralité 

répétitive du tour les jour. ( BIÃO, 1990, p. 23) 

 

a) 

 
 

b) 

 



 113 

Os casais se revezam neste jogo, que retrata muitas vezes o cotidiano das relações 

afetivas, transformada em espetáculo transferido do cotidiano, no jogo social ao 

extracotidiano espetacular do carimbó. 

Esta ação é observada também no carimbó de o galo e a galinha (Figuras 38,38b, 38c e 

39) com letra de mestre Lucindo (MACIEL 1983, p.185), que instiga uma ação de luta entre 

um triangulo amoroso, que pode ser dois homens lutando por uma mulher ou duas mulheres 

lutando por um homem.  

 

Figuras 38: Performance dos dançarinos na Dança do Carimbó: o galo e a galinha. Oficina de 

Dança em Bragança/PA. Região do Salgado, 2004. 
Fonte: Foto Éder Jastes. 

 

O galo com a galinha  

Saíram pra passear  

Quando chegaram em casa ,  

o galo só queria brigar. 
 

 

 

 

 

 

 

 

 
 

 

 

a)  b)  c)  



 114 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Figura 39: Partitura da Música da letra do Carimbó O Galo com a Galinha. 

Mestre Lucindo. Marapanim/PA. 
Fonte: MACIEL, 1983, p.185. 

 

Existe também a disputa entre o casal para demonstrar o domínio corporal de um sobre 

o outro. A dama com sua faceirice e esperteza, flui a dançar distraindo o cavalheiro, e quando 

 



 115 

este menos espera, abaixando-se mais do que deveria em um giro ou gesto cortês é 

surpreendido por sua dama, que girando, o cobre com um giro de saia de forma sensual e 

desdenhosa. O prazer dado ao homem pela atitude audaciosa de sua dama, demonstra ao 

mesmo tempo um símbolo de dominação da fêmea sobre o macho.  

A letra da Toada da Onça15 recolhida do relato da memória do Sr. Alfredo, faz 

referência à Onça: se animal, é a fera mais temida do mundo amazônico, uma predadora; se 

mulher, é a adversária ou companheira de luta do caboclo pela sobrevivência em seu cotidiano 

ritualizado. A dança da onça surge também como manifestação artística típica desta 

localidade, que integra as inúmeras práticas e comportamentos humanos espetaculares 

organizados nestas regiões pouco exploradas.  

Outro aspecto que chama a atenção no desenvolvimento da coreografia do Carimbó é 

quando os dançarinos interpretam animais como o peru, o macaco, o jacuraru, o gambá, a 

formiga, e outros incorporados nos gestos dos casais. Os dançarinos que apresentam traços 

gestuais de animais, citados nas letras, jogam e brincam com seus corpos sensuais, cheirando 

as ervas aromáticas nativas da Amazônia, em um ritual16 de acasalamento ou disputa por 

parceiros; pouco se tocam, a não ser quando há conflito, uma tensão por espaço, domínio de 

um sobre o outro. 

Entre essas modalidades, enquadra-se, portanto, a manifestação da Onça, objeto deste 

estudo, em que a dama interpreta a Onça e o cavalheiro o Cachorro/Caçador. Neste caso em 

especial, é travada uma luta, na qual o perdedor, geralmente o cavalheiro, sai seminu e 

desmoralizado, pela Onça. O bom dançarino é aquele que não se deixa enganar pela malícia 

de seu par, para não ser desmoralizado frente aos outros. A bela dama, faceira, cheirando a 

                                                
15 coletada em pesquisa de campo, em junho de 2003, no Município de Vigia de Nazaré. 
16Ritual deve ser entendido segundo a concepção de Vitor Tuner apud Bião (1996, p. 13) em “Estética 

performática e cotidiano”, é  também citado em Versényi (1996, p. 11) em “El teatro en la América Latina”, é 

essencialmente representação e atuação. 



 116 

patchouli e outras ervas aromáticas, embriaga seu par com todos os seus artifícios de mulher, 

que guarda em si os desejos de uma fera. Uma Onça Cabocla, a ser dominada, ou não, pelo 

seu par, que corre o perigo de ser publicamente desmoralizado caso perca a disputa. 

 

 

3.3 MATRIZES ANCESTRAIS DO CARIMBÓ 

 

O Carimbó é uma manifestação espetacular que apresenta em seu contexto uma ética 

da estética do cotidiano, (MAFFESOLI 1999, p.32) de herança universal da humanidade, 

resultada das contribuições que apresentam sua representatividade, tanto a nível local como 

global. Os elementos comuns às primeiras manifestações de caráter cênico do homem são 

recorrentes, como a figuração em círculo, gestual do cotidiano, nos quais através da 

observação da sua teatralidade cotidiana e extracotidiana sistematizava suas experiências, 

transformando-as em espetacularidade para o outro ver seus desejos mágicos, míticos, 

religiosos, comemorativos, lúdicos e militares, manifestações que apresentam sentidos e 

significados próprios de cada grupo ou cultura.  

A roda ritual passou das cavernas e terreiros para os salões, e está sempre presente 

quando uma ou mais pessoas se destacam na exibição de sua arte individual, em par ou em 

grupo. 

O gestual representa o cotidiano, aparece sistematizado e retratando o quadro cênico 

expresso pelas letras das músicas, nos quais o imaginário do artista flui e influi no 

comportamento da comunidade por fazer parte do imaginário coletivo. Assim para Loureiro 

(1973, p.6)., o carimbó nasce como espécie de preamar rítmica da Amazônia, fruto do 



 117 

contato de etnias e culturas(figura 40), num processo de sincretismo, exigindo uma certa 

devoção, para ser bem sentido e dançado 

 

 

 

 

 

 

 

 

Figura 40: Representações étnicas que contribuíram  

para a formação da cultura cabocla na Amazônia. 
Fonte: Trabalho artístico Betânia Simões. 

 

 

3.3.1 Elementos da Matriz Ameríndia 

 

Os matizes predominantes das pinturas corporais, como vermelho, preto, branco, 

amarelo, azul e outras cores e as tramas dos adereços indígenas, lembram a flora e a fauna do 

caleidoscópio amazônico, e estas são encontradas nos cantos, nos contos e nos encantos tupi – 

guarani, nos convidando a mergulhar no mundo de cores, cheiros e gostos. Uma viagem 

sensorial ao ambienta encantado de rios e florestas. 

Este embrenhar nas trilhas amazônicas revela tesouros, na poesia embalada pela 

música nativa, na qual curimbós, maracás e flauta, reco-reco e outros instrumentos levam a 

ação ritual quase compulsiva, transmutada em coreografia que interpretam o cotidiano e 

extracotidiano, com gestual imitativo de tarefas do dia a dia e gestuais de animais. 

A figuração em círculo, fileiras e colunas completadas pela adesão dos participantes 

podem variar para formação de pares que realizam solos dentro de círculos ou dispersos, 

aquecidos pelo “cauim” que faz a alegria geral. Estes seguem o passo básico com o pé direito 

     a)    b)     c) 



 118 

a marcar forte e com o esquerdo a arrastar seguindo o anterior (ou vice versa) sem ultrapassar 

o primeiro, em sentido anti-horário, fluindo o ritual com cada adesão de indivíduo, que 

fortalece o sentido de união do grupo. 

A composição deste encontro ritual de instrumento, música, canto, dança e 

indumentárias aproximam estes aos ancestrais e seu panteão mítico indígena, humanizando os 

seres de seu contexto e do seu imaginário, como na dança do Gambá (Maué) ou rituais de 

iniciação como o Ritual do Kuarup (Kaiapó), o da Moça Nova (Kaiapó e Ticuna) e aos 

gêmeos míticos dos índios Cariris. Como ainda acontece hoje no Carimbó, em seus momentos 

festivos. 

Pinturas corporais, arranjos de cabeça como cocares e tiaras, colares, pulseiras e 

brincos de penas, sementes, ossos e dentes de animais e espinhos, são indispensáveis para o 

ornamento corporal destas manifestações. Além de perfumes de ervas aromáticas para 

purificar o ambiente e o corpo dos iniciados no ritual, são os preparativos obrigatórios à festa 

que principia e estes apresentam seus significados. Cada cor, estilo de ornamento ou forma de 

uso representa o sexo, função ou a hierarquia no grupo. 

Os homens começam a dançar ao som da música, levados pelo canto em tupi guarani, 

tirado pelo puxador, geralmente ancião, e respondidos pelo coro de homens, mulheres e 

crianças. O convite é feito pelos homens às mulheres que saem a dançar com seu par 

seguindo-o aonde este for, repetindo seus passos ou interagindo com o gestual animal do 

contexto amazônico, como é apresentado por Nery (1992, p.218) que observou nos índios 

Pareci: 

 
[...] os índios Pariquis (Parecis) executam a mais original de suas danças, a dança 
dos animais, os dançarinos devem reproduzir em seus cantos os gritos das feras e 

representar ao mesmo tempo pelos seus gestos os modos de andar dos animais. Ora 

arremedam o sucuriju - cobra d’água -, imitando as evoluções confusas desse ofídio, 

ora celebram os costumes do tamaquaré, pequeno camaleão, que vive nos pântanos 

sobre as largas folhas das quais os índios produzem certos filtros misteriosos. 



 119 

 

 

Isso ainda acontece no Carimbó nos dias hoje! 

Os Caruanas, espíritos do mato e da água, se manifestam nos corpos dos guerreiros ou 

no representante legal desta função, o pajé, trazendo energia vital, saúde para a comunidade 

tribal. 

Para melhor entender a contribuição indígena, sem cometer maiores deslizes em sua 

história é necessário mergulhar nos registros oficiais e não oficiais feitos por curiosos e 

autoridades que passaram por estas terras chamadas pelos índios de Pindorama, que 

presenciaram o encontro das nações no mundo novo, não esquecendo do depoimento de 

representantes das nações que aqui construíram sua história.  

Etnias e Nações como a Asteca, a Inca, a Maia, a Karive, a Tupí e a Guaraní, dentre 

outras, dominavam o continente antes do histórico desembarque do colonizador europeu. Fato 

histórico que ficou conhecido como A descoberta da América ... (que ainda não houve)17 e 

aqui realizavam seus cultos/rituais e manifestações artísticas. 

Na América estes “cultos/rituais” são apresentados na obra de Versényi (1996, p.6-9, 

13) e eles fazem referências à atividade Asteca, Maia e Inca que muito se assemelha aos dos 

Katugua (Karive, Tupí e Guaraní) citados por Pares (1995, 23-24, 111, 118-119, 123, 126-

127, 193-195) e dos rituais de passagem dos grupos Amazônicos como os Maué, citado por 

José Veríssimo (1882, p.66-67), os Kaiapó (Kamaiurá) citado por Villas- Bôas (1990, p. 55-

57, 106-111), os Ticuna apud Moura (1997, p. 70-80), os Parecis citado por Nery (1992, 

p.218), os Cariri apud Assumpção (2003, p.2), quanto à interpretação de animais do cotidiano, 

o que geralmente denominava estas manifestações. Cito alguns exemplos destes registros: 

                                                
17 Título do livro de Eduardo Galeano (1999), que faz um discurso engajado em favor dos cidadãos da América 

Latina, assim como em “As veias abertas da América Latina”. 



 120 

A carta da Caminha (1500, p.f 7 v), documento inaugural da história do Brasil que 

cita:  

Além do rio andavam muitos deles dançando e folgando, uns diante dos outros, sem 

se tomar pelas mãos. Faziam-no bem. Passou-se então além do rio Diogo Dias, 

almoxarife que foi de Sacavém, que é homem gracioso e de prazer; e levou consigo 

um gaiteiro nosso com sua gaita. E meteu-se com eles a dançar, tomando-os pelas 

mãos; e eles folgavam e riam, e andavam com eles muito bem ao som da gaita. 

Depois de dançarem, fez-lhes ali, andando no chão, muitas voltas ligeiras e salto 

real, de que eles se espantavam e riam e folgavam muito.E conquanto com aquilo 

muito os segurou e afagou, tomaram logo uma esquiveza como de animais 

monteses, e foram-se para cima. (CORTESÃO, 2002, p. 106). 

 

Versényi (1996, p.18-19) ao fazer a análise das descrições de Dúran18, cita que: 

 

Tal como hemos visto em las descripciones que hace Durán de diversos espetáculos 
religiosos aztecas, la Naturaleza desenpeñaba un importante papel en los elementos 

escénicos, dramáticos y temáticos de la prática ritual. También en la actiidad  

indígena se ponía de manifiesto el hincapíe que se hacia en la Naturaleza. Tanto en 

la cultura maya como en la inca tenían una presencia constante las danças mímicas 

que mostraban una facinación por el mundo animal circundante, por los miligros del 

cultivo y por el lugar que ocupa la humanidad en este sistema aparentemente 

maravilloso. “De mirar los animales, surgen los festivales zoológicos; de la prática 

del cultivo, surgen los festivales agrícolas mezclados con los mitos fálicos; el 

retorno al pasado los lleva a la leyenda y la historia, y el deseo de invocar a los seres 

superiores, los lleva al liturgia.” (VERSÉNYE, 1996, p.18-19).  
 

Léry apud Pares (1995, p. 61)cita que: 

 

[...]Unidos unos aos otros con las manos sueltas pero fijos en el lugar, formando una 

rueda, cada cual com la mano direcha en la cintura y el brazo y la mano izquierda 

pendientes, levantando un tanto el cuerpo, cantando y dançando. Como eran 

numerosos formaban tres ruedas, en el medio de las cuales se mantenían tres o 
cuatro caraiba ricamente adornados de plumas, colares, máscaras y brazeletes de 

diversos colores , cada uno con uma maraca en la mano.[...]. 

 

Pares (1995, p.22)cita que:  

 

El sistema de idéias Ka-Tu-Gua parte de la circularidad. Por ello, el  hombre no 
inicia su vida al nascer y la concluye con la muerte. Todos los animales han sido o 

habrán de ser, alguna vez hombres o viceversa. 

 

                                                
18 Diego Duran(c.1537-1538) chegou no México com a idade de 5 ou 6 anos, cresceu no novo mundo e 

testemunhou e registrou rituais do povo nativo, em historia de las Índias. 



 121 

Estes exemplos, além dos outros que serão apresentados no desenvolvimento da obra, 

mostram elementos que confirmam a forte relação do nativo com a natureza e a utilização de 

gestual animal em seus rituais, o que Nina Rodrigues denomina de personagens e Mário de 

Andrade denomina de tendências possivelmente totêmicas (MOURA, 1997, p.67). 

 

 

3.3.2 Elementos da Matriz Lusitana 

 

O homem português trazido pelas águas oceânicas traduz nas cores vermelho, verde, 

preto, amarelo e branco a sua bandeira ao vento, que também traz nas saias, anáguas, blusas, 

calças compridas, camisas, brincos de argola, lenços, chapéus, pulseiras, anéis, sapatos e 

meias, a representação das formas de sentir e lembrar a sua ancestralidade e seu imaginário 

distante, mais perto do coração, participando ativamente da construção do novo mundo. 

Estes criavam vida e energia nos corpos a dançar nos bailes nos quais violão, 

castanholas, banjo e tambor e outros instrumentos típicos eram guias das canções que 

animavam o grupo afoito através das músicas que se revelava na língua portuguesa em prosa e 

versos, construindo a poesia cantada pelo puxador e respondida pelo coro, animando os 

passos, giros, sapateados, castanholados e palmas de casais unidos ou soltos em figurações de 

círculo, colunas e outras figuras geométricas em que o gestual representava seu cotidiano e 

extracotidiano de sua terra natal agora sendo ressignificado em nova terra na interação com os 

povos nativos.  

 

 

 

 

 



 122 

3.3.3 Elementos da Matriz Africana 

 

O homem africano trazido à força pelo processo escravocrata originário de diversas 

etnias e costumes singulares em sua terra natal, aprendeu no novo mundo a viver em união 

com seus irmãos para poderem sobreviver às mazelas da escravidão. 

Para isso fortaleceram os laços com sua cultura, seus ancestrais e sua religião 

estruturando uma resistência que até os dias de hoje é lembrada por seus descendentes através 

da música e da dança, tendo como principal instrumento de percussão o atabaque, geralmente 

de tamanhos diferentes recebendo denominações particulares como já foi descrito 

anteriormente (p. 48), que anima o batuque. 

Os atabaques ou tambores afros são a chave mestra de suas manifestações e hoje 

integram um grande número das manifestações brasileiras (SALLES, 1969, p.278) e 

(CASCUDO, 1980, p 114).  

No Brasil os africanos criaram letras dolentes que retratavam seu cotidiano sofrido, e 

esse logo era esquecido, passando a ter duplo sentido em uma jocosidade desdenhosa com 

seus algozes. 

Assim levavam e levam a alegria coletiva com movimentações vivas que envolvem e 

seduzem a dançar os casais que são levados a quebrar e requebrar o corpo inteiro em um 

gestual de sensualidade convidativa, num ritual de amor e resistência à sobrevivência de 

grupo. O gestual de animais também era tempero de suas manifestações. Repito aqui a 

referência de Nina Rodrigues e Mário de Andrade, que evidenciam a aparição desses nas 

manifestações por eles. 

Corpos delgados e seminus cobertos com peles e colares de ossos e dentes de animais, 

tranças, tatuagens e outros adereços que identificam sua etnia, que carrega seu rico imaginário 



 123 

e alimenta seus mitos transladados de seu mundo distante, a África, se tornou tão próximo, o 

Brasil, no qual a força da natureza esta sempre presente na força dos caruanas indígenas ou de 

seus Orixás, ambos os panteões de pura energia presentes na natureza que se unem e se 

aproximam através da Umbanda. 

 

 

3.4 A ESTÉTICA CABOCLA NA CONSTRUÇÃO DE UMA NOVA MATRIZ 

 

O caboclo, híbrido dos matizes étnicas que construíram a história do povo brasileiro, 

digeriu pela antropofagia cultural e elaborou uma cultura forte, construindo uma leitura que se 

alimenta da memória de seus ancestrais e enriquecida por suas vivências, fruto de seu 

empirismo, ratificado por sua análise crítica diante de sua contemporaneidade que devaneia 

em seu imaginário, que o liga às ciências do espírito, construindo e constituindo um novo 

posicionamento em sua realidade local e global. 

Índios e negros recebem as indumentárias lusitanas para cobrir, na concepção 

européia, a nudez selvagem. Contudo, os signos das pinturas corporais foram ressignificados 

por estes descendentes híbridos, pelas estampas coloridas, temas florais que reatavam a 

ligação forte com a mãe natureza, seus mitos e divindades num sincretismo cultural. 

A quantidade e a densidade dos tecidos diminuem devido o calor dos trópicos, 

deixando os contornos do corpo bronzeado do Apolo amazônico à mostra como o da Vênus 

cabocla, nas transparências e nos decotes dos vestidos. Moços e moças tebudas19 de corpos 

bem formados, de cabelos lisos ou ondulados, geralmente curtos para os caboclos e longos 

para as caboclas. 

                                                
19Tebudo ou tebuda derivado de teba adjetivo comum na cultura popular paraense, que significa grande, forte, 

avantajado (ASSIS, 1992, p.185). 



 124 

A mística mistura ressalta uma e outra característica ancestral na qual as matizes de 

pele, cabelos e olhos amendoados compõem uma obra prima. Em cada indivíduo está 

emoldurado o contorno de corpos sedutores de machos e fêmeas expostos em uma 

sensualidade inocente, lapidados pelo labor cotidiano. Cada um, ressaltando detalhes de sua 

beleza através do meticuloso ritual de preparação para a folia de fim de semana ou festas 

comemorativas da comunidade. É a beleza nortista que se expande e explode em alegria e 

desembaraço nas festas populares. 

Estas divindades amazônicas que se manifestam diante dos olhos mortais, alimentam 

os desejos a escorrer da boca dos varões observadores das filhas das Iaras, que sonham serem 

levados ao seu mundo encantado submerso nas águas, mesmo se arriscando em nunca mais 

voltar aos seus entes queridos, para ficar no colo da mãe d’água, e provar de seus prazeres e 

encantos, embriagados pelas águas de cheiro cheiroso que exala de seus corpos.  

A mulher amazônica descendente da Icamiaba, da Iamuricumá, esconde atrás de sua 

faceirice a onça cabocla, a guerreira, a fera astuta, cheia de encantos, pronta a se defender dos 

ataques não sedutores, como no Lundu em que a dama só se entrega depois de comprovado o 

poder de sensualidade de seu parceiro. 

E é no Carimbó, foco deste estudo, que o embate de forças sedutoras acontece, através 

de jogos que desafiam o parceiro ou a ambos. Em especial, na Dança da Onça, em que a 

mulher transgride as regras sociais e toma a iniciativa, se defende, ataca, domina e vence o 

poder masculino desmoralizando-o diante de todos. 

 

 



 125 

4 DANÇA DA ONÇA: DA ANCESTRALIDADE INDÍGENA À CULTURA CABOCLA 

NO CARIMBÓ DE VIGIA DE NAZARÉ 

 

 
...E deixo meu canto seguir de bubuia 

Sem nunca negar minha origem tapuia, 

Levando esta vida no peito e na raça, 

Amando, lutando, tomando cachaça 

 

Antônio Juraci Siqueira  

 

O reino amazônico vive em constante tensão. Todo caçador pode virar caça nas 

armadilhas da floresta. O pequeno pode ganhar a luta contra o grande, desde que unido a seus 

semelhantes na luta pela sobrevivência. 

E é da experiência acumulada no processo de sobrevivência do homem amazônico que 

se construiu o potencial cultural do povo da floresta: seu canto, sua dança e sua arte 

expressam o mundo circundante, seu cotidiano, sua vida. Um ritual cotidiano de interação 

com a natureza que segundo Versényi (1996, p.19), apresenta um importante papel na vida ritual 

dos povos ancestrais, rituais ainda presentes e reexistentes na vida cabocla. 

Assim, a região amazônica abre a cena com suas cortinas verdes para apresentar o 

nascimento, em solo fértil, do fruto de suas sementes, de uma arte em instrumento de 

percussão, música, letra, poesia e dança de cores e corpos. Uma composição estética cultural 

que surge da parceria do caboclo com a natureza: o Carimbó, resultado espetacular da 

interação do ameríndio, do lusitano e do africano. É manifestação que entra em cena 

interpretada por seu povo, para expressar seu cotidiano e extracotidiano singular e plural.  

No contexto geral desta manifestação cultural amazônica, o domínio masculino é 

notório. Poucas são as mulheres que constroem artesanalmente o instrumento curimbó ou o 

tocam, poucas são as poetas do carimbó. A participação das mulheres é quase que 

exclusivamente como musa inspiradora das letras das músicas do carimbó, e também como 

dançarinas desta arte.  



 126 

E é neste espaço ritualístico que ela mostra o poder de sua sedução e sua agilidade 

como dançarina popular, nos jogos de conquista, nos quais humilha, sempre que possível, um 

parceiro desavisado, através do gestual coreográfico que contém signos, sentidos e 

significados, típicos do povo do norte. Como aparece na letra desse carimbó coletado por 

Vicente Salles (1968, p. 270-271) em sua pesquisa em Vigia de Nazaré com tia Pê (figura 41).  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Figura 41 – Partitura e letra do carimbó Pra Apanhar Açaí. 

 

 



 127 

A letra faz referência ao mundo amazônico e à luta do caboclo pela sobrevivência em 

seu cotidiano ritualizado, mostrando o momento em que ele tira da floresta seu trabalho, seu 

lazer e seu prazer. 

A inspiração para as letras do carimbó surge da natureza, como se observa em muitas 

composições do gênero, em que o poeta se inspira no cotidiano e na teatralidade cabocla 

transformando e ressignificando esta em espetacularidade através da poesia e do ritmo, que 

envolve, embriaga, mundia1 e leva a quem ouve a dançar, ainda que só. 

A poesia surge do encantamento deste caboclo com o cotidiano e extracotidiano 

singular de seu ambiente e do estranhamento em detalhes que passam despercebidos aos 

nossos olhos. E que sempre são novidades aos olhos sensíveis que percebem o mundo em 

mutação, na labuta do seu dia a dia, trabalhando na terra ou pescando nas águas do rio-mar, 

para tirar de seu ventre o alimento em forma de raiz ou peixe.  

O ritmo atrai, envolve, encanta pela alegria que deságua em gestual, que simboliza o 

cotidiano ancestral ou moderno, ressignificado por quem vive e interage no mundo 

Amazônico de rios e florestas, no qual a fauna e a flora influenciam a vida e o imaginário 

caboclo. 

O som movimenta os pés, num arrastar coreografado, um atrás do outro, em um 

movimento circular, em sentido anti-horário, característica da herança indígena, podendo 

também os pares desenvolver a dança de forma dispersa pelo salão, no qual o homem 

persegue sua dama aonde ela o quiser levar, começando aí o poder da dama sobre seu 

parceiro. 

A roda ritual se completa ou se desfaz, momentaneamente, seguindo a dinâmica 

coreográfica improvisada pelos casais que seguem com seu gestual a proposta da temática da 

letra da música do carimbó, podendo ser: Um canto...de trabalho; sem preocupação  

                                                
1 Mundiar que significa magnetizar, poder de entorpecer o ânimo, do tupi mundiá, (MIRANDA, 1968: 59). 



 128 

religiosa; de luta de classes; da terra; ecológico; machista; erótico e lírico (o amor e a vida), 

(MACIEL, 1983, p. 126-127). 

Em quase todas estas temáticas acontece a humanização dos seres e elementos da 

natureza, que são personificados pelos dançarinos. 

Os casais sempre a se olhar, expressam carinho, cumplicidade e desejo mútuo, 

sujeitando - se a desafios, a um jogo (HUIZINGA, 1990, p. 12), para provar seu querer bem 

através de suas agilidades corporais que tentam vencer os obstáculos que na floresta, na vida, 

no cotidiano e extracotidiano são muitos. Jogo social do cotidiano, teatralidade de todos os 

dias trabalhada para o outro vê, tornando-se espetáculo. Como já citamos anteriormente em 

Bião (1990, p. 23). 

Em certas cenas do cotidiano, no qual a teatralidade do conviver social é 

ressignificada e mostrada de forma espetacular aos olhos de quem observa, a manifestação é 

apresentada com tensões (BIÃO, 1996, p. 13). 

Essas tensões essenciais entre cenas rituais e rotina diária são as condições liminais, 

que caracterizam todas as práticas espetaculares, constituindo-se terreno próprio para conflitos 

que promovem e provocam a ação. 

Esta ação é observada, por exemplo, na letra da música do carimbó de O Galo e a 

Galinha, de mestre Lucindo, que instiga uma tensão, de luta entre os casais, como já foi 

descrito no capitulo 2. 

Nesta categoria de carimbó, os casais entram no círculo para disputar os parceiros, 

sempre um cavalheiro e duas damas ou uma dama e dois cavalheiros, que teatralizam a briga 

dançando e tentando expulsar o (a) rival com umbigadas, bundadas, peitadas e outros golpes 

sutis sem perder a majestade coreográfica improvisada da dança.  

Os casais se revezam neste jogo que retrata, muitas vezes, o dia a dia das relações 

afetivas, que é a teatralidade transformada em espetáculo no jogo social do cotidiano aceito e 



 129 

no qual a ludicidade é disfarce do fato corriqueiro, a briga, e esta é projetada no 

extracotidiano do Carimbó, tornando-se espetacularidade aos olhos do público que ri das 

cenas que, muitas vezes, fazem parte de sua vida. 

Existe também a disputa entre o casal para demonstrar o domínio corporal de um 

sobre o outro.  

A dama, com sua faceirice e esperteza, flui a dançar distraindo o cavalheiro. Quando 

este menos espera, descuidando-se, abaixando-se mais do que deveria em um giro ou cortesia, 

é surpreendido por sua dama, que girando, o cobre com sua saia de forma sensual e 

desdenhosa e este fica marcado pelo seu cheiro, seu pixé (MIRANDA, 1968, p.69). O prazer 

dado ao homem pela atitude audaciosa de sua dama de cobrir seu par com a saia, demonstra 

ao mesmo tempo um símbolo de dominação da fêmea sobre o macho, ou como se diz no 

popular, é um homem panema, (MIRANDA, 1968,p. 63). Infeliz na caça ou na pesca. A 

explicação lógica é que o cheiro do sexo feminino, após o ato sexual, é sentido pelos animais 

que se afastam do caçador ou do pescador. O índio quando faz amor e sai para caçar ou 

pescar, passa folhas no corpo para tirar o cheiro de sexo, que poderá afastar sua caça, se não 

for assim esse fica Che côo panema, infeliz na caça, ou Che pirá panema, infeliz na pesca. E 

aqui o dançarino ficaria no meu entender Che carimbó panema. 

A dança do Carimbó aparece como reflexo e registro da ludicidade dos fatos 

cotidianos, com temáticas de sentido dúbio nas quais a sexualidade e a luta pela sobrevivência 

estão sempre presentes. Seus movimentos retratam o contexto em que seus intérpretes 

convivem e interagem. 

Coreografias surgem da criatividade cabocla, como formações simples de círculos, 

fileiras, colunas, podendo ser em pares, em grupos, dispersos ou com solistas. Quanto ao 

gênero, só de mulheres, só de homens ou mistas; com sentidos e significados próprios de cada 

grupo.  



 130 

Essa prática da linguagem cênica encontrar-se-á nos comportamentos humanos 

espetaculares organizados pelo homem amazônico, apresentados em seus ritos, em sua arte, e 

em formas de expressão do seu cotidiano ímpar. 

Elementos importantes aparecem no carimbó que evidenciam a participação criativa 

do caboclo na produção cultural da Amazônia, resultante de sua herança genética e cultural, 

que muitas vezes foi encoberta pela história. Hoje, poderão vir à tona e colocar em evidência 

a contribuição da matriz cabocla, indígena, sem querer desvalorizar a contribuição dos outros 

povos que ajudaram a construir nossa cultura.  

O bom dançarino do Carimbó é aquele que não se deixa enganar pela malícia de seu 

par, para não ser desmoralizado frente aos outros. A bela dama, faceira, cheirando a patchouli 

e outras ervas aromáticas, embriaga seu par com todos os seus artifícios de mulher, que 

guarda em si os desejos de uma fera, uma onça caboca, a ser dominada (ou não) pelo seu par, 

este correndo o perigo de ser publicamente desmoralizado, como ocorre no carimbó de Vigia 

de Nazaré. 

Em Vigia de Nazaré a dança do Carimbó possui uma modalidade que é manifestada ao 

final da apresentação dos grupos de Carimbó: todos os integrantes se retiram, deixando o 

espaço de apresentação livre para a apresentação desse pas du deux amazônico, a Dança da 

Onça, interpretada por um casal, em que a dama representa a Onça e o cavalheiro cachorro, 

como já descrevemos nos capítulos anteriores. 

 

 

4.1 O GESTUAL DE ANIMAIS NOS RITUAIS INDÍGENAS 

 

A ligação entre os seres humanos e os animais é representada em muitas civilizações 

por pinturas que representam cerimônias de caça ou rituais de passagem em que existe a 



 131 

incorporação do espírito ancestral, cuja força dos animais é sempre presente, representando 

características peculiares a cada ser. 

A representação de elementos da natureza era constante nos rituais Astecas 

presenciado e descritos por Durán2 (apud VERSÉNYi 1996, p. 12), entre eles os dedicados ao 

Deus Huitzilopochtli e Quetzalcoátl, onde aparecem jovens com indumentária e gestual de 

animais,[...] bailaban, descendían unos muchachos, vestidos todos como pájaros y otros, como 

mariposas, muy bien aderezados de plumas ricas, verdes y azules y coloradas y amarillas.[...]. 

Acrescenta ainda que esta descrição apresenta uma dança ritual de índole teatral na qual 

aparecia música, diálogos e dança. 

Em nível nacional, desde o primeiro encontro dos nativos com os europeus, que 

chegaram a esta terra denominada Pindorama, no ano de 1500, e durante o processo de 

convivência dos atores sociais envolvidos nesse momento histórico, foram feitos os registros 

da beleza e da alegria dos nativos, o gosto pela música e pela dança, documentados nos 

relatos da carta de Caminha (2002, p.73).  

Em 1557, Jean de Léry presenciou a manifestação de comunidades tupi-guarani 

quando recebeu um grupo de nativos que se denominavam Caraibe, responsáveis em 

transmitir a história de seus antepassados através de ritos. Parés (1995, p.83) apresenta o 

depoimento de Léry que diz: “[...] Esto lo hicieron varias veces estos señores caraibes y las 

cerimonias durabam casi dos horas sin que estos quinhentos o seiscentos selvajes cesaram de 

bailar y cantar. [...]”. 

As Cerimônias Caraibe, entre os tupinambás, apresentavam forte relação com os 

animais interpretados pelos guerreiros como seus espíritos guardiões, que lhes transmitiam a 

força necessária para a luta (figura 42). 

                                                
2 Durán (c.1537-1588) viveu no México desde os 5 anos de idade, cresceu no novo mundo tornando-se frei. 



 132 

Espíritos guias, entre eles os pássaros, representados através de arte plumária, 

organizando ornamentos em plumas multicoloridas, que os acompanhavam nas danças rituais 

e nas guerras como aréolas ou coroas do ser humano, que os elevavam mais rápido ao criador, 

na ocasião da passagem da vida terrestre à vida ao lado de seus ancestrais lá em cima com as 

estrelas.  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Figura 42: Ritual Tupinambá. 

 

 

Nota-se nessa figura a semelhança do passo básico do Carimbó, pé direito a frente 

sendo o esquerdo arrastado, e a postura típica dos dançarinos de Carimbó que curvam o corpo 

a frente com um braço a frente e o outro atrás.  

 

 



 133 

4.1.1 O Gestual Animal nos Ritos de Passagem: A Festa da Moça Nova dos Ticuna e dos 

Kaiapó. 

 

Este ritual de passagem está presente em quase todas as nações indígenas do Brasil 

modificando-se apenas alguns elementos que são singulares a cada grupo, como nos Ticuna, o 

uso das máscaras, os Kaiapó, pintura corporal forte e colorida com outros adereços, colares e 

plumárias. 

 

 

4.1.1.1 A Moça Nova e o Gestual Animal dos Ticuna3  

 

A cerimônia da moça nova é um rito que a tribo Ticuna realiza anualmente em 

comemoração à menina que se torna mulher (figura 43) 

 

 

 

 

 
 

 

 

 

 

 

 
 

 

 

 

 

 

 

Figura 43 – Ritual da moça nova Ticuna.  
Fonte: Desenho de Debret. 

 

                                                
3  Texto baseado em descrições de Alceu Maynard Araújo (2000: 246) e gravuras de Debret (1972, p.107-109) e 

desenhos de Lanzellotti 

 



 134 

Os preparativos para a festa demoram vários dias, incluindo o preparo das trombetas, 

de tambores, enfeites para a virgem (figura 44) 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Figura 44 – Máscara da onça Ticuna. 

 

Várias máscaras representativas também são confeccionadas como as do tapir, peixe, 

veado, pássaro, esquilo, gato do mato, jaguar e, em especial, as que representam macacos. 

(figuras 45 a e 45b). 

 

Preparam também um compartimento, no qual a virgem ficará reclusa. Os 

convidados ajudam na construção do cubículo, com folhagem e madeira. 

Um dos personagens principais da festa é um monstro que vive na água. É 

representado por uma máscara que tem a cara de serpente e a boca sem dentes, 

com mais de dois metros de altura.  

Em noite de lua cheia, a virgem entra no cubículo e fica guardada por duas tias 

maternas, responsáveis pela festa. São suas conselheiras. Lá, é depilada e pintada 

de azul, permanecendo em jejum durante a festa.Os pais da virgem oferecem 

comida e bebida aos convidados. 

Os tambores tocam sem parar... 
Alguém anuncia que da mata vem um demônio. Este, um mascarado de macaco, 

salta no meio dos presentes, fazendo gestos obscenos. Os índios riem muito. 

Comem e bebem. Aparece outro macaco, que ronda o cubículo da virgem, batendo 

o bastão no chão. Mas a virgem é defendida pelos vigias  

Após três dias e três noites de festa, dança, bebedeiras, os pais da moça nova 

retiram-na da reclusão. Um velho, com um tição na mão, aproxima-se informando 

que o perigo passou, o demônio foi embora. 

A virgem, pintada de azul, com saiote vermelho, cocar de penas coloridas, começa 

a dançar junto com os outros índios. 

As tias dão conselhos. Que a moça nova deve ser ativa. Trabalhadeira. Uma  

boa mulher e que deve respeitar o seu marido. (ARAÚJO, 2000: 246) 

 

 

 

 

 



 135 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Figuras 45: Máscaras do ritual da moça nova Ticuna.  
Fonte: Desenhos de José Lanzellotti. 

 

 

4.1.1.2 A Apresentação da Moça Nova no Kuarup4 

 

Desde tempos ancestrais, os índios do Xingu realizam o Kuarüp, um ritual para 

chamar à vida, os espíritos dos que já se foram, em troncos ornamentados (figura 46) 

denominados de Kuarup.  

 

 

 

 

 

 

 

  

   a)       b)   
 

 

 



 136 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Figura 46: Os Kuarup. 
Fonte: Fotos David A. Perfétti 

 

As tribos cantam, dançam, lutam e se alegram para que estes espíritos permanecem no 

ambiente da aldeia, voltem a viver ou libertem-se para sempre, refugiando-se nos campos 

sagrados. 

Hoje, o objetivo da dança-ritual é a apresentação das jovens recém-iniciadas (figuras 

49 a/b), e a convocação dos espíritos de seus mortos para que encarnem nos troncos de 

madeira (os Kuarüp). Reúnem no parque do Xingu, Mato Grosso e Sudeste do Pará, na Bacia 

do Rio Xingu, quatorze aldeias. Seu ano inicia quando as noites claras permitem ver os 

milhares de outros Kaiapó acendendo suas fogueirinhas no firmamento, as estrelas. 

                                                                                                                                                   
4 Texto baseado no registro de Peret, (1995:20-31), Villas Boas (1990,p. 55-57) 

 



 137 

Mantendo o espírito das lendas, os pajés de hoje entram em transe e incorporam os 

seres mitológicos: um par de pajés encarna a gente-sapo, outro a gente-cutia, e o terceiro 

permanece humano. Uma dupla canta e toca os maracás junto ao cemitério, na praça.  

As moças-novas passam meses em reclusão, assim como as dos Ticunas recebem 

orientações para sua vida adulta sobre sexo e alimentos e remédios que provocam a 

esterilidade. A dama na Dança da Onça ao se afastar para interpretá-la, assume uma atitude de 

clausura em uma toca imaginária, tal qual as moças enclausuradas no ritual da moça nova, 

sendo que na manifestação da Onça esta se apresenta como incorporando o espírito da gente-

onça como os pajés que incorporam a gente-sapo, a gente-cutia. Ela assume o gestual do 

animal, como os pajés incorporados no Kuarup, em uma conversão semiótica, conceito 

tratado por Loureiro, já citado anteriormente. 

É interessante salientar que em 1889, (Nery, 1992, p.221) registra que os índios 

civilizados têm uma dança do sapo cururu: os dançarinos, saltitantes, agachados, formam 

círculo, e cantam em coro [...] uma cantiga que muitos de nós ouvimos para ninar como 

reexistência indígena passadas de mãe a filhos para que não esqueçam sua origem étnica: 

Sapo cururu, da beira do rio, quando o sapo canta, maninha, Cururu tem frio. 

E, assim, os outros pares tocam as longas flautas uruá, enquanto caminham pela 

aldeia, entram de maloca em maloca atraindo os espíritos para a festa. As novas mulheres 

(iniciadas) dançam colocando a mão esquerda sobre o ombro dos músicos que tocam flautas 

uruá (figuras 47a e 47b). 

 

 

 

 

 



 138 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Figuras 47: Ritual Kuarup/apresentação das moças.  

Fonte: Fotos David A. Perfétti 

 

Muitos reproduzem gestual animal em suas performances como os guerreiros que 

formam uma fila indiana, cantam, dançam, marcham na cadência das batidas dos pés no chão 

imitando o vôo dos pássaros, seus ancestrais mitológicos (figura 48). 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Figura 48: Ritual Kuarup/apresentação dos guerreiros.  

Fonte: Fotos: David A. Perfétti. 
  

a)
 

    b) 

 



 139 

Também formam um grande círculo, onde guerreiros vão competir no huka-huka, a 

luta dos campeões intertribais. Como em jogos de acasalamento demonstram sua força aos 

homens e mulheres para serem respeitados e aceitos pela sociedade e em especial pelas 

mulheres dos grupos participantes, formando laços que produzirão bons guerreiros (figuras 

49a e 49b). 

 
 

 

 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Figuras 49: Luta de guerreiros no ritual do Kuarup.  

Fonte: Fotos David A. Perfétti. 

 

 

4.2 O RITUAL AOS GÊMEOS MÍTICOS DOS ÍNDIOS CARIRI. 

 

É como complemento demonstrativo destas manifestações exemplificadas até aqui, 

que achei interessante citar um fato ao tema desta dissertação, apresentada pelos Cariri do 

nordeste brasileiro, mesmo estando fora do contexto amazônico, mas ligados pela unidade 

cultural dos nativos da América. Concordo com Pares. Compreendendo-se, ao mesmo tempo, 

que é na mistura de raças e características que constitui o Brasil. 

 

 

 

a)  b) 



 140 

Brasil, civilização barroca. É berço esplendido em terra batida. É frondosa cabeleira 

verde, amazônica, sobre corpo Raquítico, branco, preto e amarelo. Brasil moreno, 

cor de cabaça de Poditã, poderosa deusa da caça e das florestas, e portanto da vida, 

da grande Nação Cariri. (ASSUMPÇÃO, 2003, p.1) 

 

Do gestual animal apresentado pelos nativos brasileiros aqui citados, é importante 

ratificar que esses atores sociais desempenham uma performance única, e que mescla o passo 

matreiro e intuitivo de cada um com modos ancestrais de dançar e imitar animais aprendidos 

com as gerações mais velhas da família. Uma espécie de ritual secular que, vista hoje, 

apresenta a força das coisas inéditas, como legítima expressão artística que é. 

Para os Cariri muitos eram os rituais ao deus Poditã e a seu irmão Warakidzã; os 

gêmeos míticas indígenas, filhos de Badzé, Deus supremo do fumo, a eles era atribuída a 

fartura de alimentos e as chuvas. A maioria dos rituais depositava no canto sagrado, na dança 

e na imitação de animais, como pedidos de proteção, as forças dos sacramentos. 

O canto (Waiuaca) tinha poderes medicinais no rito do Soponiu, quando, em regozijo, 

inebriavam-se com bebidas fermentadas e dançavam para os animais. Resquícios destas 

manifestações é apresentado pela banda cabaçal dos irmãos Anicetes entre as manifestações 

apresentadas, é importante reforço para este estudo à Dança da Onça. 

Os Anicetes, caboclos descendentes dos índios Cariri, que viviam no nordeste 

brasileiro, Tapuios espalhados por quase todo o interior da terra nordestina, apresentam entre 

suas manifestações, que me chamou a atenção no artigo de Pablo Assumpção, da revista 

Ângulo, não pelo nome ser analogia à manifestação aqui estudada, mas por apresentar 

elementos que não fornecem ser mera coincidência.  

Assim : 

 

Em o cachorro, o caçador e a onça, outro número tradicional, os Anicetes passeiam 

pelo universo da caça, costume de sobrevivência para os índios que hoje perdura nos 

sertão e como forma também de lazer. A história, segundo contam, é a de um 

cachorro que é “acuado” na mata pela onça, num dia em que acompanha seu dono 

na caçada. Os elementos da luta entre o cachorro e a onça são fornecidos ao 
espectador através da dança, dos pulos, e dos gestos dos músicos.  um animal rosna, 

ataca, enquanto o outro se defende, agride. A luta é literalmente, cantada pelos 

instrumentos: em certos momentos o pífano reproduz um gemido de dor, o ritmo 



 141 

cansado da respiração, a perseguição, a fuga e novamente o ataque. [...] Nesse 

número mais do que em qualquer outro, o ritmo está intrinsecamente ligado ao 

enredo. E a dança: a perseguição, luta e a morte do cachorro (o animal rosna, ataca, 

geme de dor e volta a atacar, como numa seqüência fixa). (ASSUMPÇÃO 2003, p.7) 

 

Aqui os Anicetes são responsáveis, mesmo que inconscientemente, em perpetuar a 

tradição dos Cariri pela memória e esquecimento elementos conjuntos e indissociáveis de toda 

a ação segundo Zumthor (1997, p. 20). Eles transformam as experiências individuais e 

familiares em herança cultural e tradição, através de “um processo de formalização e 

ritualização”, caracterizado por referir-se ao passado dos índios em geral também herdado, 

numa evolução permeada de latente criatividade, constante transformação, dado o dinamismo 

próprio de cada cultura. Não repetem o que aprenderam infinitamente, mas seguem recriando 

nos mesmos moldes, assim como em Vigia de Nazaré acontece com os grupos populares que 

apresentam a Dança da Onça, contextualizada na Amazônia. 

A Dança da Onça também faz parte do repertório de rituais de algumas tribos 

indígenas entre estas a dos Juruna que apresentam também outras danças com gestual animal 

presente como a Dança do Tamanduá. 

 

 

4.3 AS ONÇAS ANCESTRAIS EM DOIS MITOS 

 

 Relatos de mulheres guerreiras são presentes na história da humanidade entre elas as 

Amazonas gregas que extirpavam um lado dos seios para poderem manipular melhor o arco e 

flecha nas suas batalhas. 

As Amazonas, nome com que Francisco de Orellana batizou o grande rio - mar ao se 

deparar com tais índias guerreiras, pois não soube que estas se chamavam Icamiaba, e assim 

foram esquecidas no processo da história, tornaram-se mito nas terras brasileiras, por muito 



 142 

tempo procurado, sem serem encontradas, como muitas tribos, ainda sem contato com a 

cultura ocidental. 

Contudo, podemos observar o referencial de mulheres guerreiras em alguns mitos 

como, por exemplo: As Iamuricumá e o Jakuí, no qual mulheres e homens disputam a posse 

da flauta Jakuí e as Iamuricumá, mulheres sem o seio direito, ambos mitos dos Kamaiurá 

coletados pelos irmãos Villas Boas (1990, p.106-109) 

 

As Iamuricumá tocavam uma flauta chamada Jakuí. Tocavam, dançavam e 

cantavam todos os dias de noite, a dança era executada dentro do tapãim [casa das 

flautas], para que os homens não vissem. As flautas eram vedadas a eles. Quando a 

cerimônia era realizada durante o dia, fora do tapãim, os homens tinham que se 

fechar dentro de casa. Só as mulheres se conservavam de fora, tocando e cantando e 

dançando, e sempre enfeitadas com colares, penachos, braçadeiras e outros adornos, 

hoje próprios dos homens quando acontecia um homem, por descuido, ver o jakuí, 

as mulheres imediatamente o agarravam e o violavam todas.[...]  

 

Trata-se do processo de conversão semiótica de índios em animais, o que também é 

encontrado nas coreografias de carimbó em especial na manifestação da Dança da Onça de 

Vigia de Nazaré. Já demonstramos que nela a dama se transforma em onça e cavalheiro 

cachorro/caçador, e lutam pela sobrevivência, no espaço cênico de apresentação. Exatamente 

como um casal refletindo sua teatralidade do relacionamento afetivo ou do jogo social no 

cotidiano que se torna espetacularidade (BIÃO, 1990, p. 21-25). 

 

 

 



 143 

5 O SORRISO DA ONÇA: ESPETACULARIDADE FEMININA NO JOGO CAÇA 

CAÇADOR NA MANIFESTAÇÃO CÊNICA DANÇA DA ONÇA. 

 

Sou filho da luta, não fujo da raia! 

Sou luz de poronga sou remo de faia, 

Banzeiro de sonhos quebrando na praia! 

Antônio Juraci Siqueira 

 

Conforme já expliquei em capítulos anteriores a Dança da Onça expressa o encontro 

de um homem com uma onça. Na dança, o casal entra em cena e toma sua posição. A dama se 

agacha, ou se ajoelha, ou se senta em um lugar estratégico, com a saia aberta ao chão dando a 

impressão de uma enorme flor, pelo contraste colorido de sua indumentária: Uma saia 

estampada, geralmente com flores ou cores fortes e quentes, tendo na barra e na pala um 

tecido de cor lisa realçando o alegre colorido. No centro uma blusa branca, os cabelos negros 

da dançarina que cobrem o rosto e a máscara1 - maquilagem de onça: focinho e bigodes.  

O motivo da máscara é mais importante ainda. É o motivo mais complexo, mais 

carregado de sentido da cultura popular. A máscara traduz a alegria das 

alternâncias e das reencarnações, a alegre relatividade, a alegre negação da 

identidade e do sentido único, a negação da coincidência estúpida consigo mesmo; 
a máscara é a expressão das transferências, das metamorfoses, das violações das 

fronteiras naturais, da ridicularizarão, dos apelidos; a máscara encarna o princípio 

de jogo da vida, está baseada numa peculiar inter-relação da realidade e da 

imagem, característica das formas mais antigas dos ritos e espetáculos (BAKHTIN 

1999, p.35). 

 

Neste forte ritual, a dançarina se concentra em sua toca imaginária (figura 50), para 

incorporar o espírito ancestral da onça, uma tomada de energia necessária na dinâmica da 

dança, para poder atacar, agarrar, devorar simbolicamente o homem, desmoralizando-o e 

mostrando o seu lugar como animal integrante da cadeia de uma vida, na qual ela é a rainha 

da floresta.  

 

 

 

                                                
1 Essa máscara maquilagem de onça foi observada nos grupos Tapaioaras e tia Pê 



 144 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Figura 50: A Onça em sua toca imaginária. Grupo de Carimbó Os Tapaioaras2:CENTUR/PA. 

2003.  
Foto Eder Jastes. 

 

O cavalheiro em outra extremidade (figura 51), ao som da música começa a dançar, 

seguindo a letra do Carimbó da Dança da Onça3, de domínio popular, instigando a fera, que 

está tranqüila na toca imaginária, a sair em sua perseguição, demonstrando sua coragem ao 

enfrentar, desarmado, aquela fera. 

 

Eu bem que dizia 

Que não fosses lá 

Na beira do lago 

Onde a onça está 

 

 

 

 

                                                
2 Fotos do Grupo de Carimbó os Tapaioaras originário de Vigia de Nazaré em apresentação no dia 21/06/03 no 

lançamento de seu novo cd, CENTUR/Belém/Pará. 

 

 

 

 

 



 145 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Figura 51:O Caçador instiga a Onça. CENTUR/PA. 2003. 

Fonte: Foto Eder Jastes. 

 

Perturbada até o fim de sua paciência, a onça, de imóvel, passa a atacar e a perseguir o 

homem que se esquiva da perseguição (figura 52). Cada vacilo acarreta-lhe perda na 

indumentária, chapéu, colar, pedaços de sua roupa que são rasgadas pelas garras da felina que 

às vezes causa ferimentos reais no cavalheiro. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

                                                                                                                                                   
3 Segundo Vicente Salles, Variante da dança do carimbó em Vigia de Nazaré, sua origem é do tempo dos 

escravos no engenho do Barão do Guajará no qual o carimbó era conhecido como Zimba. 

 

 

 

 



 146 

 

 

 

 
 

 

 

 

 

 

 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Figura 52: Ataque da.Onça. CENTUR/PA. 2003. 
Fonte: Foto Eder Jastes. 

 

Olha a onça te pega 

Não deixa pegar 

Olha a onça te avança 

Não deixa avançar 

 

A onça se exibe ao público, com os pedaços da indumentária arrancados de sua vítima 

(figura 53). Estes trapos na boca e nas garras servem de troféus e aviso aos próximos 

aventureiros que invadirem seus domínios. Ela investe novamente em perseguição ao homem 

que lhe cerca, enfrenta, dribla e foge quando esta lhe ataca e arranca pedaços de sua roupa ou 

pele. 

 

 

 

 

 

 



 147 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Figura 53: A Onça e seu despojo.  CENTUR/PA. 2003.  
Fonte: Foto Eder Jastes. 

 

O público vivencia este episódio, ora torcendo pela fera, ora torcendo para que o 

homem saia intacto da perseguição da felina. Estímulos valiosos, que energizam ambos, no 

desenvolvimento de sua disputa (figuras 54 e 55). 

Muitas das ações de ambos levam o público ao delírio, soltando gargalhadas das 

situações ocorridas, que lembram, muitas vezes, o Coliseu romano, no qual os cristãos eram 

jogados aos leões, ou mesmo o cotidiano conjugal, no qual os conflitos são às vezes comuns, 

 

 
 



 148 

e o público ri em cumplicidade, pois nosso riso é sempre riso de um grupo (Cleise Mendes, 

insensível... a quê?, p.5).  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Figura 54: O pulo da Onça. CENTUR/PA. 2003.  
Fonte: Foto Eder Jastes. 

 

Olha a onça te pula 

Não deixa pula 

 

 

 

 

 

 



 149 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Figura 55: O Caçador foge da fera cabocla. CENTUR/PA. 2003.  
Fonte: Foto Eder Jastes. 

 

 

Olha a onça te rasga 

Não deixa rasgar 

Olha a onça te arranha 

Não deixa arranhar 

 

Se a onça desiste por cansaço, a vitória é do homem. Se for o contrário, o homem 

desiste, tropeça, a onça é vitoriosa, aproveitando-se do incidente para arrancar-lhe com as 

“garras” o resto de sua indumentária. Ele foge, seminu ou nu, desmoralizado, tomando 

consciência de sua fragilidade (figura 58).  

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 150 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Figura 56: A Onça volta a atacar.CENTUR/PA. 2003.  
Fonte: Foto Eder Jastes. 

 

E assim, perseguição e fuga se tornam uma tragicomédia no espetáculo caboclo do 

carimbó, no qual um encontro dançado entre a mulher e o homem; a Onça e o Cachorro; a 

caça e o caçador; o caboclo e a cabocla se transformam em espetacularidade (figura 57).  

 

 

 

 

 

 

 

 

  



 151 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Figura 57 – A Onça devora o Caçador. CENTUR/PA. 2003.  
Fonte: Foto Eder Jastes. 

 

Olha a onça te come 

não deixa comer 

 

E a onça sorri! 

 

Sua presa está imobilizada e humilhada debaixo de sua saia! 

 

Ela degusta satisfeita sua vitória, apesar de cansada com a perseguição.  

 

 

 

 



 152 

Pois as índias guerreiras4, ancestrais destas caboclas de luta no cotidiano e no 

extracotidiano da floresta, vêm à tona nas mulheres do povo que não temem o trabalho pesado 

e a luta pela sobrevivência de seus filhos e parceiros amados.  

Terminar é o mais difícil de tudo... Então o fim torna-se mais uma vez um começo, e a 

vida tem a última palavra. Oportuno e pertinente dizer que a experiência se enriquece com 

mais uma lição de cultura que irá me acompanha por toda existência, como tantos outros 

finais de história que deixam pistas para uma nova ligação a outra estória [...] entrou por uma 

porta e saiu por outra quem quiser que conte outra [...]Como a de um contador de histórias 

africano. 

 

Quando um contador de histórias chega ao fim de sua fábula, ele toca a palma de sua 

mão no chão e diz: Eu coloco a minha  história aqui. 

Então acrescenta: “Para que uma outra pessoa possa continuá-la em um outro dia.  

 

Só um mestre poderia compreender e ensinar a profundidade de um gesto como esse, 

ratificado pela oralidade e aguçado pelo imaginário dos povos da terra, representando como se 

estrutura a teia da vida e o registro de sua história. 

                                                
4 Tribo das Icamiaba, denominadas por Francisco de Orellana de as Amazonas, pelo seu espírito guerreiro, como 

as  gregas, quando este adentrou pelo rio-mar (Amazonas) e seus tripulantes tentaram capturar algumas delas, 

(Cascudo,1980, p.45). 



 153 

CONSIDERAÇÕES FINAIS 

 

JÁ ME VU! 
Começam a dançar uma ciranda  

Baila neles a pele dos animais  

Kaiku – si ma gelê tapé – wai 

Eu dizia que este era um jagua 

Que sai da roda  

Kaiku – si ma gelê tapé – wai 

Eu dizia que este era um jagua... 
 

Márcia Theóphilo 

 

Trilhar caminhos amazônicos e ir ao encontro da original Dança da Onça foi descobrir 

um caso expressivo do mundo da teatralidade do Município de Vigia, além das características 

de seu povo, de suas manifestações, fatos que trazem elementos simbólicos dos ancestrais 

indígenas, dos europeus e dos negros. 

Desenvolver esta Dissertação sobre a Dança da Onça na Cena Amazônica: 

Espetacularidade Cabocla na Dança do Carimbó deu-me a consciência da relevância de 

registrar e compreender a cultura popular e a importância da produção acadêmica sobre o 

processo cênico na cultura amazônica. Poucos são os trabalhos destinados a registrar 

sistematicamente essas manifestações espetaculares desse espaço geográfico e disponibilizá-

las à apreciação de estudiosos da cultura, especialmente a cabocla, e à produção local. 

Outro foco desta dissertação é apresentar a contribuição indígena, ressaltada nos 

gestuais imitativos de animais, e presentes em suas ritualizações. Um exemplo da amplitude e 

complexidade dessa contribuição pode ser encontrada nas personagens Onça, 

Cachorro/Caçador, recorrentes em outras manifestações espetaculares, até fora da região 

amazônica, como a dos Anicetes no sertão do Ceará, originária dos índios Cariri; que 

apresentam elementos caracterizadores desta manifestação e ratificam a contribuição desses 

ancestrais na cultura de Vigia de Nazaré.  

O comportamento feminino apresentado e personificado na manifestação da Dança da 

Onça, a fêmea que sobrepuja o homem, está presente, por exemplo, nos mitos indígenas da 



 154 

posse da flauta jakuí dos Kamaiurá e no das índias Amazonas, conhecidas aqui como as 

Icamiaba ou as Iamuricumá, as quais lutam pelo poder e liberdade de manifestação feminina. 

Este comportamento reincide em Vigia de Nazaré nas tradições observadas durante a pesquisa 

de campo, quando, por exemplo, o homem invade o espaço ritual das mulheres no carnaval 

das cabras surdas, ocasião em que acaba sendo atacado por elas, perdendo suas vestes, 

exatamente como ocorre coreograficamente na Dança da Onça. 

A espetacularidade cabocla se deflagra no contexto amazônico, creio que resultante do 

longo percurso antropológico percorrido por seus ancestrais e seus descendentes; sua 

teatralidade cultivada no cotidiano e aprimorada no extracotidiano e na comunhão com as 

forças da natureza que ensinaram as técnicas de cultivo e colheita dos víveres para uma 

singular sobrevivência harmoniosa e conflitante derivada da relação entre os homens e a 

natureza.  

Desse convívio homem-natureza, surge rituais de agradecimento e festejo que 

ratificam a relação com a mãe-terra, o mítico útero fértil e seus elementos: flora e fauna, água 

e terra, visível e invisível, homens e encantados.  

É nesse amplo contexto, que se pode compreender a original Dança da Onça, em sua 

estruturada manifestação, claramente espetacular cabocla, e expressiva do Município de Vigia 

de Nazaré, onde se configura o espaço de sua estruturação sistemática, conforme os relatos 

feitos pelos fiéis Guardiões da Onça.  

É destacada e fundamental a presença do instrumento Onça, que assim como o 

Carimbó, o Gambá e a Flauta Jakuí, orienta e denomina ritmicamente a manifestação que lhe 

é peculiar. Assim como, também, se destaca a transgressão que a mulher/onça em sua 

conversão semiótica - mulher/dançarina - executa ao dominar seu parceiro no espaço ritual de 

sua performance, pela música, cuja letra é uma espécie de desvelado e desvelador. Tudo se 

completa com a coreografia e indumentária que executa desenhos e cenas aos olhos do 



 155 

público, que é espectador e participante, pois se identifica com o contexto da manifestação e 

torce e incentiva os dribles e fugas da vítima o Cachorro/Caçador, assumindo esse papel 

também nos conflitos conjugais que vem à tona através da arte, da Dança da Onça, no 

Carimbó de Vigia de Nazaré.  

A Dança da Onça é, portanto, um resultado artístico do cotidiano caboclo e de sua 

ancestralidade indígena, revelando também elementos das outras culturas que contribuíram na 

elaboração e evolução da cultura amazônica, na qual é cativante a espontaneidade nela 

revelada e sempre presente.  

O caboclo interpreta o cotidiano e o extracotidiano em sua ótica refletindo e 

reelaborando os fatos de seu contexto, os quais se transformam em temas de suas letras e 

retratam simbolicamente a luta e a sobrevivência de seu povo. Neste estudo, relativo à Dança 

da Onça, também aparece essa relação e os conflitos dos casais. Fatos que se transformam em 

apresentações cênicas nas quais o público se reconhece, se identifica e participa interagindo, 

dando apoio ou não ao casal, deflagrando a luta cênica simbólica e ao mesmo tempo realista 

nesse delirante surrealismo da cultura amazônica. 

Acredito ter contribuído à socialização, cognitiva e interpretativa da Dança da Onça, 

essa importante manifestação espetacular da cultura amazônica, mesmo a partir das etapas de 

pesquisa deste estudo. Esta manifestação já começou a ser divulgada em outros espaços além 

dos limites do Município de Vigia de Nazaré, revelando fatos ainda não conhecidos, mesmo 

pelos grupos do local, que ainda hoje conservam a manifestação e também a outros sujeitos 

históricos de Vigia de Nazaré. Além disso, a descrição do processo coreográfico da 

manifestação poderá ser útil a novas montagens por grupos da localidade da manifestação ou 

interessados pela divulgação da cultura popular, assim como, por companhias ou escolas de 

dança que a pretendam recriar coreograficamente. 



 156 

Hoje essa manifestação já foi conhecida em encontros como, por exemplo: a SBPC/ 

Goiânia /2002, apresentei o trabalho sobre a Dança da Onça, Manifestação Espetacular do 

Município de Vigia de Nazaré-Pa, e que serviu de fundamento para o anteprojeto de mestrado 

de Salvador/ 2002-2003, onde fiz disciplinas teóricas do mestrado, concluído através desta 

dissertação, produto de todo um processo de pesquisa em Vigia/Belém/2003. Também foi 

apresentado no Fórum de Artes Cênicas UFPA/2003, em forma de Painel, além de debatido 

em conversas com amigos, artistas, professores e membros de grupos da cultura popular 

sediados em Vigia e na capital do Estado do Pará. 

Acredito, portanto, que esta dissertação estimule futuras pesquisas em arte cabocla e 

na cultura amazônica. Os caminhos descobertos são cativantes. Tanto que me instigaram a 

novas investigações, que darei continuação e desdobramento no doutorado e em minhas 

atividades como coreógrafo e professor. 

E como fato antropofágico na cultura indígena, que só os valentes e fortes eram 

sacrificados para que o grupo devorador absorvesse suas forças e virtudes, lembro que eu, 

enquanto homem/cachorro/caçador/pesquisador, dancei e fui devorado simbolicamente pela 

Mulher/Onça, tornando-me cativo de sua essência guerreira.  

Ao renascer como Homem-Onça, do espírito Mãe-Terra-Floresta–Amazônia, de ponta 

a ponta da América; dos Andes ao Marajó chego à conclusão de fazer parte da teia da vida, 

fluxo da magia dos rituais de meus ancestrais e ratifico minha descoberta dizendo:  

 

Sim eu tenho a cara do saci 

O sabor do tucumã 

Tenho as asas do curió 

E namoro cunhatã 

Tenho o cheiro do patchouli 

E o gosto do taperebá 

Eu sou açaí e cobra grande 

O curupira sim, saiu de mim, 

Saiu de mim, saiu de mim ... 

 

Sei cantar o tar do carimbó 

Do siriá e do lundu 

Um caboclo de lá de Cametá 



 157 

E um índio do Xingu 

Tenho a força do muiraquitã 

Sou pipira das manhãs 

Sou um boto, igarapé 

Sou Rio Negro e Tocantins. 

Samaúma da floresta 

Peixe-boi e jabutí 

Mururé, filho da selva 
A boiuna está em mim 
Sou curumim, sou Guajará 

O Waldemar, o Marajó, cunhã 

A pororoca sim,  nasceu em mim 

Nasceu em mim, nasceu em mim. 

 

Sim, eu tenho a cara do Pará 

O calor do tarubá 

Um uirapuru que sonha 

Sou muito mais, eu sou... 

AMAZÔNIA! 
 

                                        Nilson Chaves(1993) 

 

Agora faço parte dela, da manifestação Dança da Onça.  

Hoje tenho em mim acordado o Espírito guerreiro!  

Tornei-me fera nesta circularidade amazônica... 

Também sou Onça!  



 

 

158 

REFERÊNCIAS 
 

ANDRADE, Julieta de; LIMA Rossinni Tavares de. Escola de folclore. BRASIL: Estudo e 

pesquisa de cultura espontânea. São Paulo: Museu do Folclore, 1979. 

 

ANDRADE, Mário de. Danças dramáticas do Brasil. In: ALVARENGA, Oneida. (Org.). 

Danças dramáticas do Brasil. 2 ed. Belo Horizonte- Brasília : Fundação Nacional Pró-

Memória 1982. Primeiro Tomo. 

 

A PROVÍNCIA DO PARÁ. O Carimbó depois do festival, 2o Caderno, 23.06.1974.  

 

ARAÚJO, Alceu Maynard. A Festa da Moça. BRASIL: Histórias, costumes e lendas, Rio de 

Janeiro, n. 2, 2000. 

 

Ararê. Aspectos culturais de Curuça, Belém: [s. ed.] 1974, p.15. 

 

ASSIS, Rosa Maria Coelho de. O Vocabulário popular em Dalcídio Jurandir. Belém: 

UFPA, 1992. 

 

ASSUMPÇÃO, Pablo. Irmãos Anicete: Poesia oral Cariri em som e performance. Revista 

Ângulo-Fatea, Disponível em: 

http:/www.fatea.br/angulo/angulo_angulo_88/angulo87/angulo87_artigo08htm. Acesso em: 

24.11.2003. 

BASTOS, Renilda. Poetas do carimbó: Vozes da tradição paraense, In: SIMOES. Maria do 

Socorro (Org.). Cultura e biodiversidade: entre o rio e a floresta – Belém: UFPA, 2001. 

Cadernos de resumo do IV IFNOPAP. 

 

BAKHTIN, Mikhail Mikhailovitch. A Cultura popular na idade média e no renascimento: 

O contexto de François Rabelais. Brasília, EDUNB, 1999. 

 

BIÃO, A. Le Jouir du jouer, in Societés. Paris: Dunod, 1990. p 21-25. 

 

________.Estética performática e cotidiano. In: _______. PERFORMANCE, 

PERFORMÁTICOS E SOCIEDADE. Brasília: UNB, 1996. p.12-20. 



 

 

159 

 

BUENO, Francisco da Silveira. Vocabulário Tupi-Guarani-Português. 6 ed.. São Paulo: 

Éfeta 1998. 

 

CASCUDO, Luís da Câmara. Dicionário do folclore brasileiro. 5 ed. São Paulo: 

Melhoramentos, 1980. 

 

 CORTESÃO, Jaime. Carta de pero Vaz de Caminha: Ao El-Rei de Portugal. 2002 p.106. 

 

CRUZ, Ernesto. 12 de janeiro de 1616. In: Pará capital: Belém, memória e pessoas e coisas e 

loisas da cidade, Haroldo Maranhão, FUMBEL/PMB, Belém: Super-cores, 2000. 

 

 DI PAOLO, Pasquale. Cabanagem: A Revolução popular na Amazônia. Belém: Conselho 

Estadual de Cultura, 1985, p. 244-250. 

 

DURAND, Gilbert. As Estruturas antropológicas do imaginário: introdução à 

arquetipologia geral. São Paulo: Martins Fontes, 2001. 

 

FERREIRA, Aurélio Buarque de Holanda. Novo dicionário Aurélio da língua portuguesa. 

2 ed. Rio de Janeiro: Nova Fronteira, 1986, p. 1330. 

 

FURTADO, Lurdes. Curralista e redeiros de Marudá: Pescadores do litoral do Pará. São 

Paulo:  [s.n], 1980. 

 

GALEANO, Eduardo. A descoberta da América : Que ainda não houve. Porto Alegre: 

Editora. Da Universidade/UFRGS, 1999. 

 

GEERTZ, Clifford. O saber local: Novos ensaios em antropologia interpretativa. Rio de 

Janeiro: Vozes, 1997. 

 

GREINER, Christine; BIÃO, Armindo. Etnocenologia: Textos selecionados, Salvador: GIPI-

CIT/ PPGAC, ANNA BLUME, 1998. 



 

 

160 

 

HUIZINGA, Johan. Homo Ludens: O Jogo como elemento da cultura. 2 ed. São Paulo: 

Perspectiva, 1990. 

 

O LIBERAL. 1º festival de Carimbó em Vigia de Nazaré. Belém, 4 jul. 1974. 

 

O LIBERAL. 1º festival de Carimbó em Vigia de Nazaré. Belém, 5 jul. 1974. 

 

LOUREIRO, João de Jesus Paes. Obras Reunidas, São Paulo: Escrituras, 2000. v. 4. 

 

————. A Questão Cultural Amazônica. Mímeo. Estudos e problemas amazônicos: 

História social e econômica e temas especiais. Belém: CEJUP, 1992. 

 

————. Artes: Movimento Algumas notas sobre o carimbó. A FOLHA DO NORTE, 

Belém, p. 6, 1973. 3 caderno 

 

——— , et. al. Inventário cultural e turístico do salgado, 2 ed. Belém: Governo do Estado 

do Pará. 1987. 

 

MACIEL, Antonio Francisco de A. Carimbó – Um canto caboclo. 1983. (falta o número de 

folhas). Dissertação( Mestrado em Letras)- Universidade Estadual de Campinas, Campinas, 

São Paulo, 1983. 

 

MAFFESOLI, Michel. No fundo das aparências. Petrópolis: Vozes, 1996. 

 

MAUÉS, Raymundo Heraldo. Uma outra invenção da Amazônia: Religião, história, 

identidades, Belém: Cejup, 1999. 

 

MENDES, Cleise Furtado. Insensível ... a quê?, Salvador, 2003. Apostila. seminários 

Avançados I, Mestrado em Artes Cênicas. 

 



 

 

161 

MENEZES, Bruno de. Bruno de Menezes: Obras completas. Edição especial, Belém: 

Secretaria do Estado da Cultura, 1993. V. 2 (Lendo o Pará,14) 

 

MIRANDA, Vicente Chermont de. Glossário paraense. Coleção de vocábulos peculiares à 

Amazônia e especialmente a Ilha do Marajó. Belém, : UFPA, 1968. 

 

MOURA, Carlos Eugênio Marcondes. O Teatro que o povo cria: Cordão de pássaros cordão 

de bichos, pássaros juninos do Pará; da dramaturgia ao espetáculo. Belém : SECULT, 1997. 

 

NERY, Frederico José de Santa-Anna. Folclore Brasileiro: Poesia popular – contos e lendas 

– fabulas e mitos – poesia, música, dança e crenças dos índios, prefácio do príncipe Roland 

Bonapart; tradução, apresentação, cronologia e notas adicionais de Vicente Salles, 2a. ed , 

Recife: FUNDAJ: Massangana, 1992.  

 

NOSSO PARÁ. O homem e a natureza. Belém, n. 2, 1998. 

 

PARÉS, Carmen Helena. Huellas KA-TU-GUA: Ensayos. Universidade Central da 

Venezuela: Cosejo de Desarrollo Científico y Humanístico, Caracas,1995. 

 

PERET,. João Américo. A Festa mágica do Kuarüp. In. REVISTA GEOGRAFICA 

UNIVERSAL, São Paulo, n. 251, dez. 1995. 

 

PRODIARTE. Programa de Desenvolvimento de Arte-Educação, Belém, 1982. p. 45-46. 

 

SALLES,Vicente. Carimbó: trabalho e lazer do caboclo. In: Revista Brasileira de Cultura. 

Rio de Janeiro, 1968-69. 

 

SIQUEIRA, Antônio Juraci. Canto Caboclo. In: ___.Piracema de Sonhos. 2a ed. Belém: 

SECDET, 2003. p. 34. 

 

THEÓPHILO, Márcia. Os meninos Jaguar. In: ___.Amazônia canta. São Paulo: ABOOKS, 

1994. p. 108. 



 

 

162 

 

TURNER, Victor W. O Processo ritual: estrutura e anti-estrutura, tradução de Nancy Campi 

de Castro. Petrópolis: Vozes, 1977. 

 

 VERÍSSIMO, José. Estudos brasileiros. 1882, p. 66-67 

 

VERSÉNYI, Adam. El Teatro en América Latina, edición española, Cambridge University 

Press, Gran Bretaña 1996. 

 

VILLAS-BÔAS, Orlando. Xingu: os índios, seus mitos. 8. ed. Porto Alegre: Kuarup, 1990. 

 

ZUMTHOR, Paul. A Letra e a voz, São Paulo: Hucitec, 1997. 

 

______. Tradição e esquecimento. São Paulo: Hucitec, 1997. 

 

______. Introdução à poesia oral. São Paulo: Hucitec, 1997. 

 

CDS: 

“OS TAPAIOARAS”, Onça. In: Os Tapaioaras: Carimbó da Vigia, 8a faixa, CD com 24 

faixas, GOVERNO DO PARÁ, RÁDIO CULTURA e SEDUC FUNTELPA: Belém, 2003. 

 

VIÁFORA, Celso, Olhando Belém. In Nilson Chaves : em dez anos, 6a faixa, CD Outros 

Brasis, Manaus, 1993. 

 

GONZAGA JÚNIOR, Luiz. Santa Maravilha. In Coisa mais maior de grande (Pessoa), 2a 

faixa, CD EMI, Manaus, s.a. 

 

VÍDEOS: 

ACADEMIA AMAZÔNIA, Pinduca, vídeo. UFPA: Belém, 1993. 

 



 

 

163 

ASSIS, Nascimento et MELO, Marilene . Danças do Pará II: Dança do Carimbó, Instituto 

de Arte do Pará/ Secretaria Especial de Promoção Social/Governo do estado do Pará, Belém, 

2002. 

 

CAMPOS, Luiz; PEREIRA, Rogério; NEGRÃO, Luiz. Chama Verequete. Vídeo Curta –

metragem. Belém : FUNBEL/Prefeitura Municipal de Belém, 2000. 

 

CARVALHO, Vladimir. Ariano Suassuna: aula-espetáculo. Vídeo. Brasília : UnB: 

Ministério da Cultura, 1997. 

 

FUNTELPA. Os Tapaioaras. Vídeo. Belém: Tv Cultura, 2003. 

 

PARÁ. GOVERNO DO ESTADO. Os Tapaioaras: Carimbó da Vigia, vídeo, Belém 

FUNTELPA ; RÁDIO CULTURA ; SEDUC, 2003. 

 


	ÉDER ROBSON MENDES JASTES
	ÉDER ROBSON MENDES JASTES (1)
	SANTA MARAVILHA

	Luiz Gonzaga do Nascimento Junior
	RESUMO
	Esta dissertação, resultado de observação em campo, da inter-relação de estudos bibliográficos e relatos de sujeitos históricos da cultura popular da Região Norte brasileira, tem como prioridade, trazer uma contribuição à construção do conhecimento re...
	RÉSUMÉ
	1 INTRODUÇÃO - O MERGULHO PARA A CONSTRUÇÃO DA OBRA
	2 ACUANDO A ONÇA: ENCONTRO COM GUARDIÕES E INTÉRPRETES DA DANÇA DA ONÇA
	Três grupos de dança do município se apresentaram neste evento: o Uruitá, o Belas Artes e o Grupo Ação Folclórica Dança Tia Pê. Após a Dança do Carimbó do grupo Uruitá,um casal se destacou para realizar a apresentação da Dança da Onça. Fiquei admirado...
	2.2 DO BAÚ DA MEMÓRIA À CONFECÇÃO DA COLCHA HISTÓRICA DA  MANIFESTAÇÃO.
	Figura 7: Dança da Onça no Primeiro Festival de Carimbó
	de Vigia de Nazaré. 1974.
	Fonte A Província do Pará. Belém, 1974.
	2.2.1 Dos Retalhos Cantados às Partituras
	Partitura da música e da letra da Dança da Onça (Figura 10), Grupo Os Tapaioaras, lançado no dia 23 de junho de 2003, Centro Cultural Tancredo Neves/CENTUR, Belém do Pará. A oitava faixa apresenta a música Onça, a letra é comum a todos os grupos atuai...
	2.3.1 O Curimbó, Corimbó ou Carimbó (Figura 11)
	2.3.2 A Onça

	2.3.3 O Gambá.
	Passarinho bonitinhooooooooo/ pássaro da laranjeeeiraaaa
	Tu ainda vem de bico doce/Pensando que eu te queeeeeeerooo
	Tu ainda vem de bico doce/ Pensando que eu te queeeeeeerooo
	Quando eu quis casar contigo/ Teus parentes não quiseeeeeeeeroooo


	2.3.4 A Flauta Jakuí
	2.4 PARTICIPANTES E PERSONAGENS DA MANIFESTAÇÃO DANÇA DA ONÇA
	2. 5 INDUMENTÁRIA DOS PARTICIPANTES E DAS PERSONAGENS
	2.5.1 Indumentária Feminina
	2. 5.2 Indumentária Masculina

	2.6 AS TRAMAS DO MOVIMENTO COREOGRÁFICO
	2.7.1 Os Tapaioaras
	2.7.2 Beija-Flor
	2.7.3 Vigilenga
	2.7.4 Uruitá
	2.7.5 Grupo Ação Folclórica Dança Tia Pê


	3 NO RASTRO DA ONÇA
	3.1 DA ALDEIA URUITÁ AO MUNICÍPIO DE VIGIA DE NAZARÉ
	3.2 O CABOCLO AMAZÔNICO E SUA ESPETACULARIDADE NO CARIMBÓ
	3.3 MATRIZES ANCESTRAIS DO CARIMBÓ
	3.3.1 Elementos da Matriz Ameríndia
	3.3.3 Elementos da Matriz Africana

	3.4 A ESTÉTICA CABOCLA NA CONSTRUÇÃO DE UMA NOVA MATRIZ

	4 DANÇA DA ONÇA: DA ANCESTRALIDADE INDÍGENA À CULTURA CABOCLA NO CARIMBÓ DE VIGIA DE NAZARÉ
	4.1 O GESTUAL DE ANIMAIS NOS RITUAIS INDÍGENAS
	4.1.1 O Gestual Animal nos Ritos de Passagem: A Festa da Moça Nova dos Ticuna e dos Kaiapó.
	4.1.1.1 A Moça Nova e o Gestual Animal dos Ticuna
	4.1.1.2 A Apresentação da Moça Nova no Kuarup

	4.2 O RITUAL AOS GÊMEOS MÍTICOS DOS ÍNDIOS CARIRI.

	4.3 AS ONÇAS ANCESTRAIS EM DOIS MITOS

	5 O SORRISO DA ONÇA: ESPETACULARIDADE FEMININA NO JOGO CAÇA CAÇADOR NA MANIFESTAÇÃO CÊNICA DANÇA DA ONÇA.
	Márcia Theóphilo
	Peixe-boi e jabutí
	A boiuna está em mim
	A pororoca sim,  nasceu em mim


