
 

 

UNIVERSIDADE FEDERAL DA BAHIA 

FACULDADE DE FILOSOFIA E CIÊNCIAS HUMANAS 

PROGRAMA DE PÓS-GRADUAÇÃO EM FILOSOFIA 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

CRISTINA MOREIRA JALIL 

 

 

 

 

 

 

 

OS SENTIDOS DA EXISTÊNCIA A PARTIR DA OBRA O SER E O NADA DE  

JEAN-PAUL SARTRE 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Salvador 

2016 



 

 

CRISTINA MOREIRA JALIL 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

OS SENTIDOS DA EXISTÊNCIA A PARTIR DA OBRA O SER E O NADA DE  

JEAN-PAUL SARTRE 

 

 

 

 

 

Dissertação apresentada ao Programa de Pós-

Graduação em Filosofia da Universidade Federal da 

Bahia – UFBA, como requisito final de avaliação para 

obtenção do título de Mestre em Filosofia. 

 

Orientador: Prof. Dr. Rafael Lopez Azize 

Co-orientador: Prof. Dr. Malcom Guimarães Rodrigues 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Salvador 

2016 



 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

_____________________________________________________________________________                      

             Jalil, Cristina Moreira 

J26             Os sentidos da existência a partir da obra o Ser e o Nada de Jean-Paul Sartre /  
             Cristina Moreira Jalil. - 2016. 

                   156 f.  

                      

                   Orientador: Profº Drº Rafael Lopez Azize 
                   Co-orientador: Profº Drº Malcom Guimarães Rodrigues 

                   Dissertação (mestrado) - Universidade Federal da Bahia. Faculdade de  

             Filosofia e Ciências Humanas, Salvador, 2016. 
 

1. Sartre, Jean-Paul, 1905-1980. 2. Existencialismo. 3. Significação (Filosofia). 

             4. Filosofia. I. Azize, Rafael Lopez. II. Rodrigues, Malcom Guimarães, III.  
             Universidade Federal da Bahia. Faculdade de Filosofia e Ciências Humanas. IV. Título. 

 

                                                                                                                        CDD: 100  
_____________________________________________________________________________ 



 

 

 

 



 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

À minha mãe, Alaide, grande companheira da vida. 

Ao meu pai, Jorge, minha maior saudade. 

 

 



 

 

AGRADECIMENTOS 

 

 Dedico meu sincero agradecimento a algumas pessoas que foram fundamentais ao longo 

do caminho percorrido até a concretização desta dissertação. 

 Primeiramente, à minha “pequena família”, por preencher-me de amor desde o instante 

em que surgi nesse mundo. Ao meu pai, Jorge, por sua maneira de ser e estar no mundo, que 

me instigou a questionar e olhar a vida de forma curiosa e sensível. À minha mãe, Alaide, 

fonte de inspiração e meu porto seguro, sem o qual sequer consigo imaginar esse trajeto; pela 

paciência e cuidado e por me apoiar a seguir um caminho meu. Às minhas irmãs, Emilia e 

Helena, companheiras da vida, pelo apoio, cuidado e carinho. Aos meus sobrinhos, Rafael, 

Luiza e Beatriz, que, em sua breve existência, já inspiram tanto amor e sentido em minha 

vida. Aos meus cunhados, Tiago e Mateus, pelo carinho, ajuda e cuidado. A Iraci, pela 

presença carinhosa e cuidadosa, pelo apoio e paciência de cada dia. A João, por acreditar em 

mim e se manter ao meu lado, especialmente nos momentos mais difíceis, escolhendo fazer 

deste um percurso nosso – e não apenas meu. Pelo companheirismo, dedicação, carinho e 

cuidado, que foram decisivos para que eu pudesse chegar aqui. À minha grande família e aos 

meus amigos, pela torcida e pela compreensão da minha ausência e do meu longo 

afastamento.   

 A Andrea, por me acompanhar nos questionamentos que resultaram na possibilidade da 

filosofia como um caminho. À Profa. Rosita, por apresentar o Existencialismo e a Filosofia 

como possibilidades dentro da Psicologia e à Profa. Beth Malin pela rica orientação nos 

primeiros passos na Fenomenologia. A Bruno, por me acompanhar nas inquietações 

existenciais que antecederam esta dissertação. 

 Ao meu orientador, Rafael Azize, por aceitar esse desafio, pela compreensão e 

sensibilidade que me dedicou, e especialmente por acreditar em mim, quando eu mesma 

duvidei. Ao meu co-orientador, Malcom Rodrigues, pelo modo atencioso e solícito com o 

qual me acompanhou nessa jornada, tendo sido uma presença decisiva para trilhar os 

complexos caminhos sartreanos. Ao Prof. Franklin Leopoldo e Silva, pela honra de tê-lo em 

minha Banca de Qualificação e pelo aprendizado e inspiração para o olhar dirigido à obra de 

Sartre. Ao Programa de Pós-graduação em Filosofia, professores, colegas e funcionários, 

especialmente a Fábio, pelo modo humorado, gentil e solícito com o qual sempre me recebeu 

e ajudou nas minhas recorrentes dúvidas. À Profa. Thana Mara de Souza e ao Prof. André 

Constantino Yazbek, por aceitarem participar da minha defesa e contribuírem com o 

enriquecimento do meu trabalho.  



 

 

  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Em certo sentido, cada situação é uma ratoeira, há muros por todos os lados:  

na verdade me expressei mal, não há saídas a escolher. Uma saída é algo que se 

inventa. E cada um, inventando a sua própria saída, inventa-se a si mesmo.  

O homem é para ser inventado a cada dia.  

(Sartre, Que é a Literatura) 

 

 

O sentido, acho, é a entidade mais misteriosa do universo. 

Relação, não coisa, entre a consciência, a vivência e as coisas e os eventos. 

O sentido dos gestos. O sentido dos produtos. O sentido do ato de existir. 

Me recuso a viver num mundo sem sentido. 

Estes anseios/ensaios são incursões conceptuais em busca do sentido. 

Por isso o próprio da natureza do sentido: ele não existe nas coisas, tem que ser 

buscado, numa busca que é a sua própria fundação. 

Só buscar o sentido faz, realmente, sentido. 

Tirando isso, não tem sentido. 

(Paulo Leminski, Buscando o sentido) 



 

 

JALIL, Cristina Moreira. Os sentidos da existência a partir da obra O Ser e o Nada de Jean-

Paul Sartre. 156 f. 2016. Dissertação (Mestrado) – Programa de Pós-graduação em Filosofia, 

Universidade Federal da Bahia, Salvador, 2016. 

 

 

RESUMO 

 

Nesta dissertação, buscamos investigar os sentidos da existência humana à luz da filosofia de 

Sartre, mais especificamente em sua obra O Ser e o Nada (1943). Partimos da compreensão 

do filósofo de que, no que diz respeito à realidade humana, a existência precede a essência e, 

portanto, não é possível a este modo de ser contar com sentidos prévios ao seu existir. 

Procuramos, a partir disso, indagar as condições de possibilidade nas quais os sentidos da 

existência humana aparecem e se constituem. Afinal, se os sentidos não estão dados 

previamente, cabe questionar de que modo eles são feitos. Com o intuito de investigar os 

sentidos, portanto, procuramos, ao longo do texto, apresentar as condições de existência do 

Para-si e sua relação com o mundo – relação na qual o sentido se mostrará fundamental. 

 

Palavras-chave: Sentido, Existência, Significações. 

 

 

 

 

 

 

 

 

JALIL, Cristina Moreira. The meanings of the human existence based on Sartre’s Being and 

Nothingness. 156 pp. 2016. Master’s Dissertation – Programa de Pós-graduação em Filosofia, 

Universidade Federal da Bahia, Salvador, 2016. 

 

 

ABSTRACT 

 

In this dissertation, we aim to investigate the meaning of human existence based on Sartre’s 

philosophy, precisely on his work “Being and Nothingness” (1943). Starting with the 

philosopher comprehension about the human reality, that the existence precedes the essence, 

thus, it’s not possible for this kind of being to depend on prior meanings before its existence. 

We’ll search, with this bottom support, to ask the conditions of possibilities which the 

meaning of human existence rises and its self-constituted. At last, if the meanings are not 

given previously, it’s proper to question how they are done. Intending to investigate the 

meanings, therefore, we’ll seek to show along this text, the conditions of existence of the 

Being-for-itself and its relation with the world – this relation will show itself extremely 

fundamental for the constitution of the meaning. 

 

Keywords: Meaning, Existence, Signification. 

 

 

 

 

 



 

 

ABREVIATURAS 
 

EH SARTRE, J-P. O Existencialismo é um Humanismo 

EN SARTRE, J-P. L’être et le néant 

IF SARTRE, J-P. Uma idéia fundamental da fenomenologia de Husserl 

QL SARTRE, J-P. Que é a literatura? 

QS SARTRE, J-P. O que é a subjetividade? 

SN SARTRE, J-P. O Ser e o Nada 

TE SARTRE, J-P. A transcendência do Ego 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

 

SUMÁRIO 

 

Introdução ............................................................................................................................... 10 

Parte I. Considerações sobre a condição da existência humana ............................................. 19 

Capítulo 1. Sobre a realidade humana: a questão do sujeito ......................................... 19 

1.1. A consciência .............................................................................................. 19 

1.2. O problema do “eu” .................................................................................... 27 

Capítulo 2. O aparecer: a questão do objeto ................................................................. 36 

2.1. Sobre o Idealismo e o Realismo ................................................................. 37 

2.2. Considerações sobre o Ser e o Fenômeno .................................................. 38 

Capítulo 3. O Nada e o Ser: a questão da relação .......................................................... 44 

3.1. O ser-Em-si e o ser-Para-si ......................................................................... 44 

3.2. O não-ser, o nada e a nadificação ............................................................... 49 

3.3. A liberdade como modo de ser da realidade humana ................................. 55 

Parte II. Para a realidade humana, ser é fazer-se ..................................................................... 61 

Capítulo 1. “Ser é agir, e deixar de agir é deixar de ser” ............................................... 61 

1.1. Crítica aos deterministas e “partidários da liberdade” ................................ 62 

1.2. Considerações preliminares sobre o conceito de ato .................................. 67 

1.3. A dinâmica da ação: motivos, móbeis e fins ............................................... 74 

Capítulo 2. Síntese, unificação e sentido: a presença a ................................................. 86 

2.1. Projeção, retomada e unificação: a dinâmica de temporalização ............... 86 

2.2. Facticidade e sentido: a situação ................................................................. 97 

2.3. Projeto ou escolha fundamental ................................................................ 119 

Capítulo 3. Sobre os sentidos da existência humana ................................................... 135 

3.1. O sentido como modo de ser no mundo ................................................... 135 

3.2. “Existirmos: a que será que se destina?” .................................................. 145 

Considerações finais ............................................................................................................. 152 

Referências ............................................................................................................................ 154 

  



10 

 

 

INTRODUÇÃO 

 

O existencialismo de Sartre foi e é, ainda, bastante criticado por seu suposto 

pessimismo. Palavras e expressões como “condenação”, “tentativa frustrada”, “fadado ao 

fracasso”, “angústia” – entre tantas outras – utilizadas pelo filósofo ao longo dos seus textos 

parecem sugerir que a existência, na visão sartreana, está destinada à melancolia, ao 

desespero, à desesperança e à infelicidade. Ironicamente, por outro lado, as recorrentes 

afirmações do filósofo acerca de uma “escolha” e “liberdade absoluta” fizeram com que fosse 

atribuída ao seu pensamento certa ingenuidade ou mesmo um fundo meritocrático. Ambas as 

compreensões associadas à sua obra, dentre outras, certamente soaram como preocupantes ao 

filósofo que, alguns anos após a primeira edição de O Ser e o Nada (1943), realizou a famosa 

conferência O Existencialismo é um Humanismo – proferida em 1945 e publicada no ano 

posterior –, na qual se defendia de tais acusações. 

Ao final desta conferência, Sartre (EH, p. 42) afirma que “[...] a vida não tem sentido, a 

priori”. À primeira vista, tal afirmação pode nos despertar certo incômodo: se não há sentido 

em viver, não há, portanto, nada a fazer e devemos nos entregar? Afinal, se não há sentido, 

qual o propósito de estarmos aqui? Para que e por que viver? Essa falta de sentido a priori da 

vida nos encaminha necessariamente à desesperança, ao desespero, ao pessimismo, ao caos e 

ao suicídio, como indagou Camus, em sua obra O Mito de Sísifo (1942)? Sem dúvida, a 

princípio, essa concepção da vida soa como pessimista e, assim, nos leva a pensar que apenas 

poderia surgir de uma “filosofia contemplativa” ou da inação, que nos encaminharia a um 

“quietismo desesperançado” frente à existência. Esse, contudo, está longe de ser o 

entendimento de Sartre acerca da sua própria afirmação e tomá-la – esta e outras frases e 

expressões do filósofo – isoladamente implica em arriscar-se a recair em interpretações 

precipitadas ou mesmo equivocadas de sua filosofia. Risco esse, vale pontuar, ainda hoje 

recorrente.  

Identificamos na frase citada acima um modo distinto de expressar a mesma ideia 

contida na afirmação de que, para a realidade humana, “a existência precede a essência” (EH, 

p. 18; SN, p. 695)
1
. Trata-se de uma das ideias mais caras e marcantes do existencialismo de 

                                                             
1
 Para compreender essa frase, como mostra Morris (2009, p. 52), é importante considerá-la como um contraponto à 

afirmação escolástica de que “a essência precede a existência”. Para os escolásticos, há dois tipos de propriedades: as 
essenciais e as acidentais. As primeiras, o próprio nome sugere, referem-se a tipos de coisas, ou seja, a aspectos permanentes 

e imutáveis que identificam e definem um determinado grupo. Para facilitar, um exemplo: a essência de um triângulo é ser 
uma figura de três lados. Um triângulo qualquer, portanto, para ser triângulo, deve possuir tal propriedade essencial. Um ser 
humano, por sua vez, para alguns escolásticos, deve ter a propriedade essencial de ser um “animal racional”. Trata-se, assim, 
de propriedades necessárias de um determinado grupo que devem estar presentes em todos os indivíduos ou tipos particulares 
desse grupo. As propriedades acidentais, por outro lado, são pertencentes aos indivíduos ou tipos particulares sem 



11 

 

 

Sartre, a de que não nascemos prontos, mas “por fazer” e, portanto, sem essência. Não há, 

para o filósofo, qualquer coisa que defina a realidade humana antes que ela exista. Mesmo a 

necessidade de ser liberdade e consciência que é, digamos, compartilhada por todos os 

indivíduos, não consiste em uma definição, mas na condição da existência humana: na medida 

em que existe, é liberdade, é consciência. Nas palavras de Sartre (EH, p. 35): “embora seja 

impossível encontrar em cada homem uma essência universal que seria a natureza humana, 

existe, no entanto, uma universalidade humana de condição”. Fora isso, nenhuma natureza, 

estrutura ou conceito precede sua existência, pois, de início, ele não é nada, “o homem existe 

primeiro, se encontra, surge no mundo, e se define em seguida [...] e será aquilo que ele se 

tornar” (EH, p. 19), aquilo que fizer de si mesmo. 

Em suma, a afirmação de que a existência precede a essência equivale a dizer que a 

realidade humana é, em seu ser, indeterminação, ou seja, que nada – nenhuma essência, 

natureza ou conceito – há previamente ao seu existir que a determine em seu modo de ser. 

Colocando em termos que aqui nos interessam, isto implica, também, em dizer que não há 

sentidos que precedam o existir. É nesse contexto e nessa direção que entendemos a afirmação 

de Sartre sobre a falta de sentido prévio da vida, citada logo no início do texto. Afirmar, 

então, que a vida não tem sentido a priori significa que, por seu próprio modo de ser, a 

realidade humana não dispõe de determinações e sentidos previamente dados que pudessem 

indicar-lhe o que deve ser e fazer ou como deve existir. E, em decorrência disso, é no próprio 

curso da existência que tais sentidos podem se constituir. Afinal, se a existência precede a 

essência e é apenas a priori que a vida não tem sentido, significa que, de algum modo, ao 

longo do existir, esse sentido surge e se faz possível.  

Começam a se desenhar os contornos da temática que nos instiga e que será o fio 

condutor deste trabalho: os sentidos da existência. Nesta dissertação, buscaremos realizar um 

trajeto compreensivo da leitura da obra O Ser e o Nada de modo a investigar como os 

sentidos da existência estão em jogo para a realidade humana, ou seja, como eles se 

constituem. Afinal, se o sentido não nos é dado a priori e está por fazer, é fundamental 

questionar como ele é feito e, dessa forma, surge nosso objetivo principal de compreender as 

condições de possibilidade nas quais surgem e se constituem os sentidos da existência 

                                                                                                                                                                                              
necessariamente estarem presentes nos demais componentes do grupo. Assim, um triângulo pode ser escaleno, isósceles ou 
reto, e um ser humano pode ser mulher ou homem, brasileiro ou francês, ter tais características físicas etc. Para a tradição 
escolástica, a existência é uma propriedade acidental – exceto no caso de deus que, por ser perfeito, deve necessariamente 

existir. As essências, aquilo que nós somos e as coisas são, consistem em “um tipo de esquema na mente de Deus antes da 
sua criação das coisas que preenchem o esquema” (MORRIS, 2009, p. 53). Assim, antes de existir, qualquer coisa – inclusive 
nós mesmos – é criada em sua essência, como ideia, por deus – disso decorre a afirmação escolástica à qual se contrapõe 
Sartre, que se coloca em total discordância com tal concepção, não apenas pela assunção de um “deus criador”, mas 
principalmente pela compreensão do humano como uma essência já dada, constituída. 



12 

 

 

humana. Podemos dizer que, aos olhos de Sartre, afirmar que a vida não tem sentido não é o 

ponto final, mas o de partida, o que está sugerido com o detalhe complementar da frase – “a 

priori” –, que faz toda a diferença. E, jogando com a dupla significação deste ponto, podemos 

dizer que isso vale tanto para a nossa investigação – pois desse mote surgem nossas questões 

e objetivos – quanto para a própria realidade humana, que, não dispondo de um sentido 

prévio, deve fazê-lo, constituí-lo no próprio existir. É justamente na medida em que o filósofo 

não nos dá respostas sobre o sentido da vida, que, implicitamente, devolve-nos perguntas – 

ou, ao menos, nos dá abertura para fazê-las. Assim, é a própria afirmação da falta de sentido 

prévio da existência que, em lugar de encerrar a questão, nos coloca diante dela, nos convoca 

a debruçar-nos sobre ela e, dessa maneira, justifica nossa investigação.   

No que se refere ao nosso objeto, é importante que façamos algumas pontuações de 

modo a elucidar o que queremos designar com “sentidos da existência”. Para que evitemos 

futuras confusões, é indispensável deixar claro que referimo-nos aqui aos sentidos na 

dimensão fenomenológico-existencial e não no âmbito semântico ou referente às sensações 

dos órgãos dos sentidos
2
. O termo “sentido” (sens)

3
, tal como estamos utilizando aqui, diz 

respeito à razão, ao valor, ao peso, ao lugar e ao significado de um elemento dentro da 

totalidade que envolve uma existência concreta – ou da existência mesmo, enquanto 

totalidade. Em termos mais simples, nos referimos, por exemplo, ao sentido que tem um 

acontecimento na vida de determinada pessoa – ou, ainda, o sentido que tem a própria vida ou 

o viver para essa pessoa. Vale salientar que, em diversas passagens da sua ontologia 

fenomenológica, Sartre utiliza os termos “significações” e “valor” como sinônimo de 

“sentido”
4
, tal como estamos empregando aqui. Contudo, este último abarca, também, 

                                                             
2 Vale frisar que Sartre utiliza o termo “sentido” (sens) não apenas para referir-se às significações (significations), tal como 

estamos empregando aqui, mas, também, no caso do órgão sensível (l’organe sensible) – sobre o qual aborda ao longo do 

capítulo em que discorre sobre o corpo (SN, p. 385-450). Não é possível existir sem ser um corpo no mundo, o corpo 
constitui nosso modo de estar no mundo, e por meio dos órgãos dos sentidos experimentamos, conhecemos, vivenciamos o 
mundo – eles, portanto, têm papel fundamental na nossa relação com o mundo. Assim, os sentidos tal como estamos 
abordando devem pressupor, de certa forma, essa relação das sensações com o mundo. Entretanto, queremos ir além da 
qualidade das coisas como seus odores, suas cores e formatos, seus gostos. Interessa-nos o sentido enquanto significado, 
enquanto valor para um Para-si – o que abrange, em certa medida, as qualidades das coisas, mas não se restringe a elas. 
3
 Para alguns exemplos em que o termo “sentido” (SN, p. 566; 600; 612; 613) é, respectivamente, empregado no original, cf. 

EN, p. 503; 533; 543; 544. 
4
 Identificamos tal equiparação dos termos especialmente na Quarta Parte (SN, p. 533) da ontologia fenomenológica, como, 

por exemplo, nos trechos a seguir:“[...] a significação do passado acha-se estreitamente dependente de meu projeto presente. 
Não significa, de forma alguma, que eu possa variar conforme meus caprichos o sentido de meus atos anteriores, mas sim 
que, muito pelo contrário, o projeto fundamental que sou decide absolutamente acerca da significação que possa ter para 
mim e para os outros o passado que tenho-de-ser. Com efeito, só eu posso decidir a cada momento sobre o valor do passado 

[...].” (SN, p. 612); “[...] tal proibição só pode ter sentido sobre e pelo fundamento de minha livre escolha. Com efeito, 
segundo as livres possibilidades escolhidas, posso infringir a proibição, não levá-la em consideração, ou, pelo contrário, 
posso conferir-lhe um valor coercitivo que ela só pode ter devido ao peso que lhe concedo.” (SN, p.643) (grifos nossos). No 
original (EN, p. 543; 569), os termos correspondentes para sentido, significação e valor são, respectivamente, sens, 
signification e portée ou valeur. Para outros exemplos, cf. SN, p. 540; 556; 665. 



13 

 

 

significados outros que não o que nos compete, motivo pelo qual optamos pelo termo 

“sentido” e empregaremos a expressão “valor” apenas ocasionalmente, como um dentre 

outros sinônimos. 

Assim, partimos da afirmação de Sartre de que a vida não tem sentido prévio, o que, em 

outras palavras, significa que não há algo como uma razão, uma explicação, um motivo, um 

destino ou uma missão, em suma, não há um “para quê” ou um porquê que explique ou 

justifique a vida antes dela ser vivida. Iremos, então, investigar em que condições e de que 

modo, algum sentido pode ser constituído e atribuído à vida. Considerando que o sentido do 

existir é feito na própria existência, isso significa que ele se constituirá em meio às nossas 

ações e escolhas, nossos compromissos e engajamentos, nossas relações com os outros e com 

o mundo, em suma, nossas vivências e experiências concretas, e, também, em meio aos 

sentidos que tudo isso tem para nós. Cabe, portanto, e será nosso objetivo investigar, também, 

o modo como se constituem esses sentidos. Desse modo, a princípio, nosso objeto abrange 

dois eixos: o sentido da existência e os sentidos atribuídos às vivências de uma existência 

concreta. Ou seja: o sentido, o significado e a razão que tem a vida para cada existente 

humano e, também, o sentido, o significado, a razão, o peso e o lugar que têm as ações, as 

escolhas, as experiências e vivências de cada um. Entretanto, nossa intenção em apresentar tal 

diferenciação é apenas a de esclarecer o objeto sobre o qual nos debruçaremos, pois veremos 

no percurso mesmo da investigação que, no que diz respeito ao modo como esses sentidos são 

constituídos, tal distinção se faz dispensável. 

As indagações – e suas respectivas teses – sobre o sentido da vida são, sem dúvida, 

antigas. Há muito o ser humano se pergunta sobre o sentido de sua própria existência, sobre o 

propósito de estarmos aqui, o porquê das nossas vidas, questionamentos que se encontram nas 

raízes da Filosofia. Interessa-nos, contudo, bem como a Sartre, a existência em sua 

concretude: os sentidos tal como estão em jogo na vida concreta de cada um de nós. Afinal,  

em lugar de se tratar de uma questão meramente teórica, apartada da vida prática, diz respeito 

à vida e ao cotidiano de todos nós. Individual e coletivamente questionamos os sentidos das 

nossas existências ou das experiências e dos acontecimentos das nossas vidas. E ainda que 

não nos dediquemos muito a pensar sobre isso, sem grandes esforços, é possível identificar, 

por exemplo, o sentido que tem ou teve para nós um evento importante, uma viagem especial 

ou um relacionamento amoroso. Mas não apenas questionamos como também afirmamos os 

sentidos envolvidos em nosso existir: o sentido, por exemplo, de um acidente no passado, de 

uma canção da infância, da perda de uma pessoa querida ou do nascimento de um filho, de 



14 

 

 

uma atitude presente ou intenção futura. A partir disso, buscamos justificar, explicar, dar 

razões e compreensibilidade – já que não contamos, a priori, com isso – a esses 

acontecimentos, às nossas ações e escolhas e à nossa existência como um todo. Essa 

atribuição de sentidos – que, como veremos, é um processo contínuo e incessante – pode ser 

entendida como a constituição de uma história: a nossa. É indispensável colocar que, nesta 

dissertação, a motivação para realizar esse objetivo de compreender o modo como são 

constituídos os sentidos envolvidos em nossas existências vem da finalidade última, que nos 

mobiliza, de compreender o modo como cada um de nós tece os sentidos de sua existência e, 

desse modo, constitui a sua história.  

Embora Sartre, ao longo de O Ser e o Nada, não se dedique a responder de modo 

pontual e específico os questionamentos que colocamos anteriormente e, desse modo, não se 

ocupe detida e diretamente da temática do sentido, o tema está implicitamente posto em toda a 

obra. E, sem dúvida, o filósofo nos oferece subsídios, instrumentos e fundamentação para 

pesquisar este campo. Além disso, a questão do sentido atravessa e acompanha seus principais 

conceitos, especialmente a liberdade, a facticidade e a angústia – não por acaso, nas partes em 

que desenvolve essas compreensões é que nosso tema aparece de modo mais expressivo. No 

empenho de analisar como se constituem os sentidos da existência, trataremos de tais 

conceitos, apresentando a concepção sartreana da realidade humana como liberdade e escolha, 

ainda alvo de muitas críticas. Acreditamos que nosso trabalho poderá ser útil como 

colaboração para o esforço de elaborar uma compreensão da existência humana que não se 

prenda a determinismos e dogmatismos – busca realizada, declaradamente, pelo próprio Sartre 

e que se faz necessária nos tempos atuais. 

Na conferência citada no início do texto, O Existencialismo é um Humanismo, Sartre 

apresenta exemplos preciosos para pensarmos a questão que aqui nos propomos a pesquisar. 

Nesta apresentação, o filósofo indica que, por não contarmos com uma essência prévia, cabe a 

cada existente decidir sobre o sentido de suas ações e sua existência. O modo como isso se dá, 

contudo, não é – e nem poderia ser – aprofundado ou explicado, na medida em que se trata de 

uma palestra – com todas as limitações em termos de profundidade que uma comunicação 

desse tipo implica. Assim, embora esse escrito tenha nos inspirado em nossa inquietação 

inicial e seja utilizado por nós ao longo do texto, ele não atende à complexidade das questões 

colocadas e tampouco nos fornece todos os instrumentos necessários à discussão da temática. 

Por esse motivo, foi utilizado como um dispositivo inicial das nossas questões e como 

referência complementar, não como fundamentação principal. Além disso, as demais obras do 



15 

 

 

autor utilizadas e citadas por nós foram consultadas com o intuito de buscar recursos que 

pudessem enriquecer a investigação a que nos propomos aqui, sem a pretensão de abordar em 

totalidade, complexidade e profundidade suas temáticas específicas. Visando nosso objetivo 

de investigar o modo como se constituem os sentidos da existência humana, buscamos na 

obra O Ser e o Nada os subsídios e elementos para fundamentar nossa investigação. 

Realizamos uma leitura da ontologia fenomenológica tomando como fio condutor a questão 

dos sentidos da existência, procurando apresentar as noções que se articulam e complementam 

de modo a sustentar, fundamentar e explicar, na visão de Sartre, como esses sentidos estão em 

jogo no existir.  

Nossa dissertação está estruturada em duas partes. Na medida em que estamos 

investigando o modo como se constituem os sentidos da existência humana, é preciso, para 

termos condições de colocá-los em discussão, conhecer e partir da realidade humana ou ser-

Para-si, como denominado por Sartre. Afinal, considerando que a falta de sentido prévio da 

vida está atrelada ao modo de ser da realidade humana e que os sentidos aparecem e se 

constituem ao longo da existência, é necessário que investiguemos mais a fundo esse modo de 

ser e existir da realidade humana. Na primeira parte do trabalho, portanto, iremos descrever a 

condição da realidade humana na perspectiva sartreana, apresentando alguns dos conceitos e 

aspectos imprescindíveis à compreensão do que é o “ser humano” para o filósofo e buscando 

assinalar algumas das principais bases filosóficas nas quais se apoia Sartre. Para tanto, no 

primeiro capítulo, nos dedicaremos à compreensão sartreana do modo de ser da realidade 

humana, que é ser consciência. Buscaremos, ao longo da apresentação, resgatar alguns 

aspectos da leitura sartreana inspiradas na fenomenologia de Husserl, como a noção de 

consciência intencional, que será primordial para compreender a relação do humano com o 

mundo. Veremos, também, com base no escrito A Transcendência do Ego (1936), a crítica 

sartreana à visão substancialista do “eu” como habitante da consciência e organizador das 

experiências e pensamentos. Com essas explanações, pretendemos mostrar que Sartre entende 

a consciência não como um espaço, um lugar a ser preenchido por conteúdos, mas um 

movimento, um intencionar. Ainda neste capítulo, retomaremos a afirmação já apresentada 

sobre a existência preceder a essência, com o intuito de aprofundar a condição humana de 

indeterminação – visto que ela não tem uma essência, um “para que” ou uma utilidade pré-

definida–, que aponta para um constante e necessário fazer, especialmente em termos de 

sentido. 



16 

 

 

A concepção fenomenológica da consciência nos permitirá, no segundo capítulo, nos 

afastar das explicações idealistas e realistas – e seus dualismos – acerca dos existentes e do 

mundo, tal como pretendia Sartre. Ainda dialogando com Husserl, veremos como ele busca 

uma saída dessas explicações na compreensão de Ser e de Fenômeno. Essa saída encontrada 

por Sartre é de suma importância para o nosso trabalho, pois, ao afirmar que o mundo aparece 

para nós enquanto manifestação fenomênica, o filósofo indica que tudo aquilo de que somos 

consciência, ao se mostrar como fenômeno, não aparece “em bruto”, mas, de algum modo, já 

significado, com um sentido. Como se constitui esse sentido? De onde ele vem? Quem o cria 

ou determina? Buscaremos responder ao longo da dissertação. Assim como não podemos falar 

dos sentidos da existência sem investigar o modo de ser da realidade humana, seria tolo tentar 

discorrer sobre essa questão sem pensarmos sobre as coisas e o mundo, que também são 

“preenchidos” de sentido. Como veremos, a existência humana e seus sentidos são possíveis 

apenas na relação com seu entorno. Mostraremos que não é possível pensar uma consciência, 

um ser-Para-si, ou, em outras palavras, a realidade humana, sem o mundo e as coisas, e vice-

versa. Por esse motivo, no terceiro capítulo, nos dedicaremos, também, ao ser-Em-si, à 

diferenciação deste e do ser do Para-si, e ao modo como, para Sartre, a realidade humana se 

relaciona com ele, trazendo as noções do nada e da nadificação, muito caras à ontologia de 

Sartre e ao nosso trabalho.  

O trajeto desta primeira parte nos permitirá, ao seu final, compreender a noção mais 

cara à filosofia de Sartre, que se encontra no cerne de todo o seu pensamento: a liberdade. 

Afinal, de algum modo, como mostraremos, as descrições anteriores desembocam na 

compreensão da realidade humana como liberdade, visto que esta noção envolve e integra as 

demais. Considerando que se trata de um termo muito utilizado na tradição filosófica e no 

senso comum e que, na obra sartreana, é empregado em um sentido bastante distinto e 

complexo, é importante que atentemos às suas especificidades para não nos confundirmos 

com sentidos outros do termo, nem arrisquemos recair nos equívocos de interpretação que 

sinalizamos antes. Nos esforçaremos, então, em introduzir a noção de liberdade que, no 

entanto, em função do seu amplo alcance e sua complexidade, prosseguirá sendo 

desenvolvida ao longo da segunda parte.  

Assim, essa primeira parte será essencial para entendermos o que é o humano para 

Sartre e que este só existe na relação com o mundo. Buscaremos mostrar que o próprio modo 

de ser da realidade humana, que é ser liberdade, solicita que, a cada instante, ela se constitua 

compreensivamente, ou seja, em termos de sentido. Vale ressaltar que não pretendemos – e 



17 

 

 

nem seria possível – dar conta de todos os elementos e argumentos apresentados por Sartre 

acerca desses conceitos, tampouco esgotá-los em sua complexidade. Nosso intuito é o de 

trazer instrumentos que irão basear e possibilitar o aprofundamento da nossa discussão. Essa 

colocação cabe, também, para os demais capítulos. Embora não seja essa a nossa finalidade 

última, para chegarmos a compreender o modo como se constituem os sentidos da existência e 

das nossas experiências, faz-se necessário analisar, também, o modo como nos relacionamos e 

significamos as coisas – o que será oportuno realizar nesta parte inicial. Assim, ela será a base 

fundamental para compreender em que condições o significar se faz possível, ou seja, como 

os sentidos são constituídos. Desse modo, poderemos avançar na explanação sobre o porquê 

de Sartre afirmar que a vida não tem sentido a priori, já que esta é a condição da realidade 

humana, pelo próprio modo de ser. Mas, se esse sentido não é dado a priori, ele deve aparecer 

ou ser feito, de alguma maneira. Esse como será o mote da parte subsequente. 

Após termos nos aproximado de conceitos relevantes para compreender a condição de 

existência da realidade humana, na segunda parte do nosso trabalho iremos nos acercar mais 

da concretude e singularidade da existência humana. Buscaremos, ao longo desta parte, 

apresentá-la como um constante fazer-se. Assim, na medida em que, para o Para-si, ser é 

fazer-se e, portanto, cada existente será aquilo que se tornar, que fizer de si, nos dedicaremos 

no primeiro capítulo à ação, buscando compreender o modo como cada um se faz. A 

relevância de abordá-la, como veremos, encontra-se no fato de que, para Sartre, é por meio 

dela que engajamo-nos no mundo e fazemo-nos aquilo que somos. Dessa forma, nos 

dedicaremos ao esclarecimento da concepção sartreana de ação humana e sua íntima ligação 

com a liberdade. Tendo isso em vista, partiremos das críticas feitas por Sartre às formas de 

pensamento às quais ele se contrapõe no desenvolvimento da sua proposta, especialmente ao 

determinismo, tão difundido à época e até os dias atuais e, tendo explanado a crítica, 

introduziremos, em seguida, a proposta sartreana para uma compreensão da ação enquanto 

modo de ser no mundo, enquanto concretização da liberdade e escolha. Faremos isso 

mostrando o que o autor entende por ação e como se dá esse fazer-se existencialmente através 

dela, nos aprofundando nas especificidades do ato humano que o autor destrincha na última 

parte da ontologia fenomenológica. Com isso, daremos mais alguns importantes passos no 

objetivo de elucidar a relação entre o Para-si e o Em-si, entre a realidade humana e o mundo, 

com o intuito último de esclarecer o modo como os sentidos da existência humana se 

constituem. Afinal, se não dispomos de um ser e tampouco de um sentido prévio e devemos, 

para constituir este último, nos fazer, veremos nesta parte, que é na ação, tendo como 



18 

 

 

fundamento a liberdade, que isso se dá – o que aponta, de antemão, o lugar de relevância da 

ação e da liberdade na investigação sobre os sentidos.  

No segundo capítulo, prosseguiremos com a discussão sobre o fazer-se existencial da 

realidade humana, desta vez, no fazer-se enquanto totalização em curso. Assim, retomaremos 

a noção de distância e presença a si ao abordarmos a dinâmica de temporalização, já sugerida 

na primeira parte, quando veremos que o Para-si jamais pode deixar-se determinar por seu 

passado para agir ou ser o que é, já que é presença a si e não apenas si. A noção de 

temporalização aparecerá como um elemento de relevância para compreender um importante 

aspecto da condição da realidade humana, que é estar em questão para si mesma. Veremos 

que, por sermos temporalização, estamos sempre em jogo, retomando-nos, reinventando-nos, 

ressignificando-nos. Além disso, juntamente com a noção de projeto, será mais um elemento 

que nos possibilitará vislumbrar a impossibilidade para a realidade humana de possuir uma 

essência ou identidade definitivas. Impossibilidade tal que, entretanto, não a impede de ser 

individual e singular, conforme o projeto ou escolha fundamental nos mostrará no último item 

deste capítulo. Desse modo, analisaremos a noção de escolha fundamental, bem como as 

tensões que este conceito inaugura, na medida em que, como veremos, “dá” sentido e 

totalidade ao nosso ser e às nossas ações, ao mesmo tempo em que é constituído por elas. 

Neste capítulo, abordaremos, também, as noções de facticidade e situação, que, junto com a 

temporalidade e o projeto fundamental, nos permitirão entender a possibilidade para a 

realidade humana de ser totalização em curso. Em suma, nesta segunda parte, sairemos de 

uma apresentação mais ontológica – feita na primeira parte – rumo a uma aproximação com a 

concretude e a singularidade da existência humana.  

No último capítulo, já embasados com as discussões anteriores, iremos, afinal, 

apresentar aquilo que procuraremos apontar ao longo de todo o texto: as condições de 

possibilidade do surgimento e da constituição dos sentidos da existência humana. 

Mostraremos a existência humana se fazendo como sentido, enquanto modo de ser no mundo 

e enquanto totalidade em termos de sentido, que envolve a si e ao mundo. No primeiro item, 

apresentaremos nossas conclusões a respeito do que nos é possível afirmar acerca da 

“natureza” dos sentidos, esclarecendo a relação destes com o projeto fundamental, 

apresentado no capítulo anterior. No segundo e último item, por sua vez, apresentaremos os 

sentidos como as respostas à questão que cada existência é e o modo como cada um constitui 

sua própria história.  

 



19 

 

 

Parte I. Considerações iniciais sobre a condição da existência humana 

 

 Capítulo 1. Sobre a realidade humana: a questão do sujeito 

  

1.1. A consciência 

 

Visando um caminho encadeado e coerente dentro do pensamento de Sartre, iniciaremos 

a investigação acerca do modo de ser da realidade humana com uma das suas características 

mais marcantes, a qual Sartre (SN, p. 22) se refere como “a lei de ser do sujeito cognoscente”: 

o fato de ser consciente. Aqui, “ser consciente” não consiste em um modo do conhecimento 

ou da percepção, mas na própria “dimensão de ser transfenomenal” (dimension d’être 

transphénoménale) que o tipo de ser da consciência necessariamente implica. Para Sartre, 

partir da consciência ou da “subjetividade” parece pertinente e necessário na busca de bases 

mais seguras – tal como pretendiam dois dos seus inspiradores, Descartes e Husserl
5
 –, na 

medida em que podemos apreendê-la diretamente, de modo intuitivo e sem intermediários, 

com base no método fenomenológico, conforme veremos. É oportuno colocar que, embora 

Husserl – e também Sartre – concorde com Descartes sobre a necessidade de partir do cogito, 

para o primeiro, o último se equivoca ao assumir, junto à conclusão do cogito, juízos não 

investigados, tal como considerar o “eu” do “eu penso” como substância.  

Primeiramente, é indispensável explicitar e dar o devido crédito a Husserl, pois, apesar 

das críticas dirigidas a ele por Sartre
6
, é inegável sua grande influência no pensamento 

sartreano – especialmente em sua obra Investigações Lógicas (1900-1901) –, tanto no modo 

de conduzir suas investigações, a partir do método fenomenológico, quanto em diversos 

conceitos relevantes, como o da consciência intencional. Sartre (SN, p. 22) resgata a máxima 

da fenomenologia de Husserl que diz: toda consciência é consciência de alguma coisa, ou 

seja, toda consciência é intencional. Talvez este seja um dos aspectos mais marcantes do 

pensamento de Husserl e, provavelmente, um dentre os mais fundamentais à compreensão da 

teoria de Sartre, que se apropriou deste conceito. Trata-se de uma característica pregnante da 

                                                             
5
 Ao longo da obra O Ser e o Nada, Sartre faz constantes referências a outros pensadores, retomando suas ideias em uma 

leitura crítica e estabelecendo com eles, ao longo do livro, um verdadeiro diálogo. Dentre os pensadores que mais 
influenciam sua filosofia, estão Descartes e Husserl, aos quais faremos menção ao longo do texto com o intuito de melhor 

localizar e esclarecer alguns conceitos e caminhos trilhados na obra na qual estamos nos apoiando. Ainda que estes não sejam 
os únicos – e, talvez, sequer os principais – influenciadores de Sartre e, além disso, ainda que o filósofo tenha se posicionado 
de forma crítica com relação a ambos e tenha dado passos bastante originais para além daqueles que o inspiraram, optamos 
por abordá-los devido à relevância das ideias cartesianas e husserlianas para a compreensão de alguns conceitos importantes 
para nossa investigação.  
6
 Tais críticas estão presentes principalmente em A transcendência do Ego (1936) e no decorrer da ontologia 

fenomenológica, especialmente em sua introdução.  



20 

 

 

consciência, sua particularidade geral e fundamental, a de ser sempre, antes de mais nada, 

consciência de algo. Ao longo da introdução de O Ser e o Nada, o filósofo mostra que, com a 

noção de intencionalidade, Husserl investe na tentativa de saída – embora, segundo alguns 

críticos, incluindo o próprio Sartre, sem sucesso – das dicotomias realismo e idealismo, 

sujeito e objeto, consciência e mundo. Com ela, visa restituir a “presença das coisas e às 

coisas, excluindo tanto sua exterioridade à consciência quanto seu enclausuramento nela. A 

intencionalidade é a marca fundamental do vivido em geral” (BEAUFRET, 1976, p. 125). A 

consciência, portanto, sendo intencional, implica sempre e necessariamente em um 

posicionamento de um objeto transcendente, ou seja, de algo que ela não é – e, para além 

dessa necessidade, não há consciência.  

Com efeito, significa que não existe consciência, “psiquismo” ou “subjetividade”, por 

assim dizer, em um “estado puro”, e que não se é consciente sem ser consciente de algo. Se, 

para que exista a consciência, é necessário um ser que não seja ela mesma, disso decorre que 

este ser já existe quando ela o posiciona e ele aparece como fenômeno. Ou seja, é necessário 

que o ser deste fenômeno não exista apenas enquanto o fenômeno aparece para a consciência, 

mas que seja um ser em si mesmo, isto é, irredutível ao fenômeno ou, como afirma Sartre, 

“transfenomenal”. Sobre este ser em si, veremos um pouco mais adiante. Neste momento, o 

importante é que esteja claro que a consciência, então, exige que o existente – que é seu 

objeto – não se reduza ao conhecimento que dele ela tem, pois, antes que ela o posicione e o 

conheça, é preciso que seu ser já exista, já esteja dado de antemão. Ou, nas palavras de Sartre 

(SN, p. 35), “que o ser do que aparece não exista somente enquanto aparece”. Dessa forma, a 

consciência torna-se o que Sartre (SN, p. 34) chama de “prova ontológica”, uma garantia, 

exigência e necessidade da irredutibilidade do ser do fenômeno
7
. E, com isso, encontramos a 

seguinte tensão no modo de ser da consciência: ela é fuga constante de si própria – em direção 

ao mundo – e, por outro lado, na medida em que é consciência de mundo, não pode coincidir-

se com ele. 

Para Sartre, afirmar que toda consciência é intencional significa justamente dizer que a 

consciência não pode ser preenchida por conteúdos, o que implica em ir pela via contrária de 

toda uma tradição filosófica e psicológica. Em Uma idéia fundamental da fenomenologia 

(1939), baseando-se na proposta fenomenológica da consciência de Husserl, Sartre critica essa 

                                                             
7
 Vale notar que essa saída encontrada por Sartre muito difere daquela utilizada por Descartes nas Meditações metafísicas 

(1641), cf. DESCARTES, 1993 apud BONJOUR; BAKER, 2010, que afirma a existência das coisas do mundo a partir da 
ideia e da certeza da existência e bondade de deus – a ideia de que, se deus existe, ele é necessariamente bom e não nos 
enganaria sobre a existência das coisas. Nesse ponto, Sartre, ao assumir a intencionalidade da consciência – tal como Husserl 
–, se distancia de Descartes na medida em que este tem uma compreensão substancial e espacial da consciência – embora, 
vale ressaltar, este último não utilize tal termo. 



21 

 

 

tradição, a qual ele denomina “digestiva” – e na qual ele mesmo inclui o empiriocriticismo, o 

neokantismo e o psicologismo, e, por que não, o próprio Descartes–, que insiste na ideia de 

“conteúdos da consciência”, ou seja, na compreensão de que a percepção de um objeto 

exterior gera representações, cópias ou imagens deste objeto na consciência
8
. Em 

contraposição a isso, Sartre propõe um entendimento da percepção como relação direta da 

consciência com seu objeto. Por seu modo de ser intencional, a consciência vai até o objeto, 

aquele objeto que se encontra lá, no mundo. Logo, não há o que poderia se chamar de “reação 

interna” produzida pela percepção do objeto. 

Sendo intencional, a consciência carrega consigo a exigência de não ser uma coisa e, 

para compreendermos esta noção sartreana, é preciso que abandonemos a concepção 

substancialista da consciência como algo espacial. É nesse sentido que Morris (2009, p. 83) 

coloca sua “preferência” pelas expressões verbais “ser/estar consciente”, em lugar do termo 

substantivado “consciência”, tendo em vista que o próprio modo de ser desta é mais um fluir – 

e um agir, como veremos mais à frente – do que uma coisa. A autora acrescenta ainda que: 

“A afirmação de Sartre de que toda consciência é consciência de alguma coisa fornece mais 

um elemento para a sua afirmação de que a consciência não é nada: ela não é uma coisa, mas 

sim uma relação.” (MORRIS, 2009, p. 84). Assim, nós somos consciência, não a temos, trata-

se de um modo de ser e não algo que possuímos. 

Para Sartre, assim como para Husserl, o livro que vejo – bem como os demais objetos 

do mundo – está aí, na sala, à minha frente, em cima da mesa, e não em minha consciência, na 

minha mente ou nos meus pensamentos, sequer, vale frisar, a título de representação, como 

esclarece Rodrigues (2007, p. 114):  

[...] os objetos que se apresentam à minha percepção não se conectam com 

supostos “correlatos” em minha consciência segundo relações de semelhança, 

contigüidade, causalidade, ou o que quer que seja. Em outras palavras, o retrato de 

meu amigo João, por exemplo, não causa em minha consciência o aparecimento 

de um correlato em forma de imagem, como se retrato e minha imagem de João 

fossem dois “objetos” distintos, mas que por semelhança conectam-se na 

consciência. João e sua imagem não são objetos cuja distinção seja tal que permita 
pensá-los segundo uma relação de causalidade, já que, em ambos os casos trata-se 

do mesmo “objeto”, do mesmo João. (grifos nossos). 

Desse modo, é deste livro, que está lá fora, no mundo, que sou consciência, não de uma 

imagem ou representação do mesmo. É preciso, então, “expulsar as coisas da consciência” 

(SN, p. 22) e resgatá-la enquanto consciência posicional do mundo, que ele refere como 

                                                             
8
 Na perspectiva de Descartes, conforme ele apresenta nas Meditações metafísicas, os objetos da consciência – ou do 

pensamento, para utilizar suas palavras – são as ideias, entendidas como imagens, conteúdos e representações 
correspondentes de coisas do mundo exterior. Ou seja, os objetos da consciência são, para ele, representações do mundo 
existentes como conteúdos na consciência. Husserl, por sua vez, contrapondo-se a ele e inspirado na noção de 
intencionalidade da consciência de Brentano, afirma que os conteúdos não estão dentro da consciência, mas no mundo. 



22 

 

 

“verdadeira relação” entre a consciência e o mundo. Assim, a consciência deixa de ser um 

lugar, um espaço vazio a ser preenchido por conteúdos ou representações dos objetos do 

mundo. Consiste, ao contrário, em um movimento constante e contínuo de voltar-se para, um 

deslizamento para fora de si, um além de si, para fora, no mundo. É transcendência para 

alcançar os objetos do mundo e se esgota nesse transcender. A esse respeito, o filósofo diz: 

[...] se, por impossível, vocês entrassem “dentro” de uma consciência seriam 

tomados por um turbilhão e repelidos para fora, para perto da árvore, em plena 

poeira, pois a consciência não tem “interior”; ela não é nada senão o exterior de si 

mesma, e é essa fuga absoluta, essa recusa de ser substância, que a constitui como 

uma consciência. (IF, p. 56). 

Neste trecho, ficam claros dois aspectos relacionados à consciência. Primeiramente, seu 

posicionamento transcendente: não havendo nada em seu interior – sequer há um “interior” –, 

ela, a todo o momento, escapa de si em direção aos objetos transcendentes. Não há, portanto, 

a separação entre um “dentro” e um “fora”, esses conceitos são utilizados apenas 

metaforicamente, pois a consciência é sempre direcionada para os objetos, para o mundo ou 

para si mesma – na medida em que também tenta posicionar a si própria, como veremos, 

enquanto objeto transcendente, como um “eu”.  

O segundo aspecto é que não há consciência sem mundo, pois, como já mostramos, não 

seria possível pensá-la em um estado puro ou que surgisse e se constituísse, primeiramente, 

para então se relacionar e ser consciência do mundo. No momento em que surgimos, ao 

existirmos, já somos consciência do mundo. Para o filósofo, essa compreensão da consciência 

como modo de ser fundamental da realidade humana, que exige a existência do mundo e é ela 

própria intencionalidade e imersão nesse mundo, pode ser sintetizada na expressão 

heideggeriana ser-no-mundo, utilizada por Sartre em diversos momentos ao longo da 

ontologia fenomenológica
9
. Destes dois aspectos apontados sobre o modo de ser da 

consciência, um terceiro se desdobra: seu caráter de translucidez (translucidité). Como ela 

não possui um interior com conteúdos e é sempre movimento para o mundo, não podemos 

falar em partes inconscientes ou escondidas: é toda ela presença a si, “é consciência de ponta 

a ponta” (SN, p. 27).  

Mas avancemos um pouco mais na descrição da consciência. Conforme vimos, dizer 

que toda consciência é consciência de alguma coisa implica em afirmar que toda consciência 

é posicional. Ela pode, por sua vez, posicionar o mundo ou a si mesma. No caso da 

consciência posicionando o mundo – que Sartre denomina de “consciência refletida” 

(conscience réfléchie) –, trata-se da consciência imediata do objeto dado na percepção. Aqui, 

                                                             
9
 Para alguns dentre os trechos em que Sartre utiliza tal expressão, cf. SN, p. 44; 104; 192; 388; 572; 729.   



23 

 

 

toda intenção está voltada para fora, para as coisas do mundo. Consiste no nosso modo 

espontâneo e usual de estar no mundo, no qual, na maior parte das vezes, estamos absortos em 

nosso fazer cotidiano, em nossas atividades, sem estabelecer uma relação de conhecimento. 

Não há ali julgamento ou reflexão: não conhecemos e refletimos sobre as atividades e os 

objetos transcendentes dos quais somos consciência, não julgamos aquilo que percebemos. 

Simplesmente somos consciência e percepção do mundo e dos objetos transcendentes e nos 

esgotamos em sê-lo. Contudo, na medida em que somos consciência do mundo, somos, 

também, conscientes de sermos consciência do mundo e essa será a condição para toda e 

qualquer reflexão, como veremos. Trata-se de um ponto crucial que retomaremos logo a 

seguir. Façamos, entretanto, algumas considerações sobre a reflexão antes de aprofundarmos 

nessa consciência de ser consciência. 

A consciência, então, sendo posicional, pode posicionar o mundo, como acabamos de 

ver, ou a si mesma. Neste último caso, trata-se da reflexão – que Sartre denomina 

“consciência reflexiva” (conscience réflexive) –, que consiste na consciência voltada, 

direcionada, intencionando a si mesma. Trata-se de quando nós refletimos, questionamos, 

conhecemos e julgamos a nós mesmos, por exemplo, tomando como objeto nossa consciência 

refletida, ou seja, nossa consciência enquanto voltada para o mundo. A esse respeito, Sartre 

(SN, p. 24) diz: 

[...] a consciência reflexiva (réflexive) posiciona como seu objeto a consciência 

refletida: no ato de reflexão (réflexion), emito juízos sobre a consciência refletida, 

envergonho-me ou orgulho-me dela, aceito-a ou a recuso, etc. A consciência 

imediata de perceber não me permite julgar, querer, envergonhar-me. Ela não 

conhece minha percepção, não a posiciona: tudo que há de intenção na minha 

consciência atual acha-se voltado para fora, para o mundo. 

A consciência refletida é, então, condição para a consciência reflexiva, é o que a torna 

possível, já que é àquela que esta se dirige, a primeira é objeto para a segunda. Sartre, então, 

diverge de Descartes e do próprio Husserl que, segundo ele, entendem a reflexão como uma 

“intuição privilegiada, porque capta a consciência em um ato de imanência presente e 

instantâneo” (SN, p. 208). Assim, Sartre apresenta a reflexão sem primazias ou privilégios 

dentre os demais modos da consciência: simplesmente como uma consciência posicional de 

consciência, ou seja, como um modo da consciência que tematiza ou posiciona uma 

consciência passada – assim como uma consciência refletida posiciona objetos 

transcendentes.  

É importante ressaltar, contudo, que essa descrição da consciência como refletida e 

reflexiva é feita apenas para “fins didáticos”. A rigor, trata-se de uma única e mesma 

consciência, que Sartre “separa” e nomeia, com o intuito de esclarecer, como refletida, 



24 

 

 

quando voltada para o mundo, e reflexiva quando voltada para si mesma. Não são tipos de 

consciência e, sendo assim, não se dão separadamente, mas articuladas em uma mesma 

unidade. Veremos, aliás, que essa ressalva valerá para muitos – para não arriscarmos dizer 

todos – conceitos da ontologia fenomenológica, que estão interna e intrinsecamente ligados, 

de modo que apenas em teoria podem ser pensados separadamente.   

Vimos que a reflexão tem como objeto a consciência refletida – e, assim, trata-se da 

consciência posicionando a si mesma. Entretanto, a consciência reflexiva não poderia 

posicionar a consciência refletida do mesmo modo como ocorre com os demais objetos. Se 

pensarmos, diz Sartre, a reflexão como uma consciência independente e separada, não 

poderíamos, depois, reuni-la à consciência refletida. Desse modo, conclui Sartre (SN, p. 209), 

“convém que a reflexão se una ao refletido por um nexo de ser, que a consciência reflexiva 

seja a consciência refletida”. Mas, se toda reflexão é uma forma de conhecimento, é preciso 

que o refletido seja, de algum modo, objeto para o reflexivo. Como, então, é possível conciliar 

isso com a conclusão que acabamos de colocar, de um ter de ser o outro? Sartre responde que 

há e não há separação de ser: é necessário que o reflexivo seja e não seja, a um só tempo, o 

refletido. Essa relação (entre reflexivo e refletido) é, como veremos mais adiante, ao falarmos 

sobre o nada e o não-ser, própria ao modo de ser da realidade humana. É nesse sentido que, 

diferente das demais relações de conhecimento, nesse caso, o refletido não pode ser objeto, 

mas “quase-objeto” para o reflexivo. 

Com efeito, a consciência refletida ainda não se mostra como algo fora da reflexão, 

ou seja, um ser sobre o qual se pode “adotar um ponto de vista” [...]. Para que a 

consciência refletida seja “vista de fora” e a reflexão possa se orientar em relação a 

ela, seria preciso que o reflexivo não fosse o refletido, ao modo de não ser o que não 

é: esta cisão só será realizada na existência para outro. Não há dúvida que a reflexão 

é um conhecimento, está provida de um caráter posicional; ela afirma a consciência 

refletida. Mas, toda afirmação, como logo veremos, é condicionada por uma 

negação: afirmar este objeto é simultaneamente negar que eu seja este objeto. 

Conhecer é fazer-se outro. Ora, precisamente o reflexivo não pode se fazer 

inteiramente outro com relação ao refletido, porque é-para-ser o refletido. Sua 
afirmação é detida no meio do caminho já que sua negação não se realiza 

completamente. Portanto, o reflexivo não se desprende completamente do refletido e 

não pode abarcá-lo “de um ponto de vista”. [...] Tudo é dado ao mesmo tempo, 

em uma espécie de proximidade absoluta. [...] A reflexão é mais 

reconhecimento do que conhecimento. (SN, p. 213-214). (grifos nossos). 

 Isso se simplifica se pensarmos que, na medida em que refletimos sobre nós mesmos, o 

objeto da reflexão, aquilo sobre o que refletimos, deve coincidir, de algum modo, com aquele 

que reflete: nós mesmos. Ao refletirmos sobre nós mesmos, então, não podemos assumir o 

ponto de vista totalmente “de fora”, afinal não podemos deixar de ser nós mesmos para nos 

olhar de fora, como se fôssemos outro. 



25 

 

 

Dissemos antes que a consciência refletida é condição para a reflexão, contudo, sozinha 

ela não poderia sê-lo, pois, para refletir, é preciso “uma série de sínteses de unificações e 

reconhecimentos” (SN, p. 24). Ou seja, é preciso estar presente a si – e a consciência refletida, 

esgotando-se em estar voltada para o mundo e nele imersa, não poderia estar, também, voltada 

para si mesma. Acontece que, para ser possível o conhecimento, toda consciência, além de ser 

consciência de alguma coisa, deve necessariamente ser consciência de si como sendo 

consciência dessa coisa.  

No momento em que somos consciência dos objetos do mundo na nossa vida cotidiana, 

somos, também, consciência de ser consciência dos objetos do mundo. Nas palavras de Sartre 

(SN, p. 25), “toda existência consciente existe como consciência de existir”. Esta é uma 

condição necessária para o conhecimento, a rememoração e a reflexão: se eu não fosse 

consciência de ser consciência do livro à minha frente, seria consciência do livro sem saber 

sê-lo. Seria, como escreve Sartre (SN, p. 23), uma “consciência inconsciente” ou “ignorante 

de si”, o que é inaceitável. Conhecer algo implica, portanto, em saber que se conhece algo. 

Nada pode ser objeto da minha consciência sem que eu esteja consciente disso, já que a 

consciência, como vimos, é toda ela translúcida. Para que eu possa refletir, relembrar ou saber 

é preciso que, a cada momento, eu seja consciência de ser consciente do que quer que seja. É 

na medida em que sou consciência de ser consciente deste livro, por exemplo – de vê-lo, 

segurá-lo ou lê-lo –, que posso afirmar ser consciência dele – de ver, segurar ou ler. Se não 

fosse consciente de que vejo, seguro ou leio, certamente sequer poderia afirmar que o faço, ou 

tecer qualquer proposição a respeito. É preciso, então, que eu seja consciente de ser 

consciente.  

Mas, o que podemos entender como essa consciência de ser consciência? Não parece 

plausível, tendo em vista as características do modo de ser da consciência apresentadas até 

aqui, compreender essa relação do mesmo modo como se dá entre a consciência e os demais 

objetos. Mesmo se pensássemos em uma consciência dividida em áreas distintas, sendo uma 

mais originária e capaz de conhecer as demais – o que, para Sartre, seria impossível, já que a 

consciência não é espacial, mas puro fluxo – ainda assim teríamos uma área que não poderia 

conhecer-se, que seria para si mesma uma opacidade impenetrável. A consciência consciente 

de si não pode consistir, então, em uma relação de dualidade, mas deve ser imediata e não 

cognitiva. Sartre nos mostra com isso que a consciência de si jamais poderia ser objetiva, tal 

como a consciência das coisas. Ele demarca essa diferença utilizando parêntesis na 

consciência (de) si em contraste com a consciência de outro objeto qualquer. O parêntesis 



26 

 

 

aponta que não se trata de uma relação clássica de conhecimento, de dualidade sujeito-objeto, 

pois, neste caso, ambos coincidem. E, além disso, ressalta que não há distância, não há 

diferença entre percepção e consciência (de) percepção, crença e consciência (de) crença etc. 

Essa consciência (de) ser consciência não consiste em um novo modo da consciência, 

mas em um fluxo da existência consciente, um pano de fundo, uma presença, que é, por sua 

vez, a condição mesma de ser consciente, na consciência refletida, e de posicionar, na 

consciência reflexiva. Sartre se refere a esse fluxo com os termos pré-reflexivo, irrefletido ou, 

ainda, cogito pré-reflexivo, fazendo um contraponto a Descartes. O filósofo não recusa o 

cogito cartesiano, pelo contrário, ele o utiliza, contudo, afirma: “Se a realidade humana se 

limitasse ao ser do ‘Eu penso’, teria apenas uma verdade do instante” (SN, p. 134). Assim, ele 

vai além do seu precursor, afirmando que “existe um cogito pré-reflexivo que é condição do 

cogito cartesiano” (SN, p. 24). O pré-reflexivo não é posicional, não posiciona um objeto no 

mundo, mas identifica-se com a consciência da qual é consciência, acompanha a consciência 

refletida – e, assim, temos, a um só tempo, percepção e consciência de percepção. Ele é uma 

espécie de unificação e de condição para o conhecimento e a reflexão, o fundo necessário de 

qualquer consciência. O pré-reflexivo está, digamos, sempre presente, diferente da reflexão: 

mesmo quando não estamos a refletir, somos consciência, somos conscientes e, portanto, 

existimos, antes de mais nada, porque somos conscientes de existir, ainda que não estejamos a 

pensar, refletir ou duvidar. Para ele, então, o ponto de partida não é o cogito, o “eu penso”, a 

reflexão, mas sim o cogito pré-reflexivo, a existência consciente, e, com isso, dirigindo uma 

crítica à tradição moderna, Sartre (SN, p. 22) ressalta que, para fundamentar o conhecimento, 

devemos abandonar sua primazia: embora à consciência seja possível voltar-se para si mesma, 

ela não se resume ao conhecimento que tem de si.  

Com o intuito de esclarecer, utilizemos, tal como é costumeiro na obra de Sartre, um 

exemplo cotidiano. Vimos que toda consciência refletida é acompanhada pelo pré-reflexivo – 

ou seja, é consciência de si mesma – e, por isso, deixa uma espécie de lembrança irrefletida 

ou não-posicionada, que podemos rememorar. Por exemplo, ao caminhar pela cidade, estando 

voltada para a rua onde passo, a calçada e seus obstáculos, os semáforos, as faixas de pedestre 

e os demais transeuntes, posso não ter qualquer consciência posicional – ou seja, tematizada, 

reflexionada – da minha atividade de caminhar, dos cenários e coisas que vejo, e tampouco 

reflito sobre cada ação e movimento que realizo. Mas, se toca o celular e, então, alguém me 

pergunta o que estou fazendo ou onde estou, respondo, sem muita dificuldade, que estou 

caminhando, em frente a um mercado, passando por tal via ou em direção a tal local. Isso 



27 

 

 

porque, ao caminhar, estando totalmente imersa nessa atividade que realizo, sou consciente de 

mim realizando tal atividade – e de tudo que isso envolve.  

Qualquer percepção, atividade ou reflexão só é possível por sermos, a um só tempo, 

consciência imediata de nós mesmos, ou seja, de perceber, fazer ou refletir. A consciência 

(de) caminhar ou ver um livro em cima da mesa é constitutiva do ato de caminhar ou de ver o 

livro. Caminhar ou ver um livro é ser consciência (de) caminhar ou ver um livro. Ao 

responder: “estou caminhando”, respondo a partir da consciência instantânea alcançada pela 

reflexão, que, por sua vez, depende da consciência refletida – já que é a ela que se dirige – e 

também do pré-reflexivo. Assim, o cogito pré-reflexivo funciona, também, como unificador 

das consciências refletidas. É por ser consciência (de) ser consciência de cada passo que dou, 

de cada imprevisto na caminhada ou obstáculo na calçada, dos locais pelos quais passo e para 

o qual me dirijo, que posso “reunir”, organizar e unificar todos os meus atos e afirmar para 

meu interlocutor que eu estou caminhando rumo a tal lugar.  

Parece-nos que já temos a familiaridade necessária com o modo de ser da consciência 

para seguirmos adiante. Conforme vimos, a consciência consiste em um dos aspectos mais 

marcantes do modo de ser da realidade humana, de forma que, ao existirmos já somos 

consciência do mundo – além de sermos consciência (de) sermos consciência. Diante desse 

“esvaziamento”, desse fluxo, dessa dessubstancialização e desse nada que é a consciência, 

cabe questionar: como pode ocorrer a constituição dos sentidos? Antes de aprofundarmos em 

tal questão e nos aproximarmos das respostas sobre os sentidos da existência, sigamos na 

apresentação do modo de ser da realidade humana. Como observa Morris (2009, p. 93) acerca 

do que acabamos de mostrar, “o que aparece na expressão verbal da consciência reflexiva não 

é apenas a referência explícita ao tema que unifica os atos individuais, [...] mas também a 

palavra ‘eu’”. É justamente esse desdobramento da reflexão, ou seja, a consciência enquanto 

reflexão e conhecimento de si mesma, captando-se como um “eu”, que abordaremos no item a 

seguir. 

  

1.2. O problema do “eu” 

 

Diante da compreensão da consciência exposta até aqui, podemos nos perguntar – 

considerando que, ao sermos consciência de alguma coisa, somos sempre um “arrancamento”, 

uma distância de nós mesmos – o que dá unidade ao nosso ser? Em outras palavras, como 

posso, hoje, falar da criança que eu era, aos seis anos, sabendo que se trata, antes e depois, de 



28 

 

 

mim e de minhas experiências e vivências – e não de outro? O que possibilita essa síntese e 

unidade, e, consequentemente, o mim e o minhas? Já sugerimos, no item anterior, que o cogito 

pré-reflexivo, sendo uma espécie de presença a si, possibilita certa unidade, sendo uma 

ligação entre as “experiências conscientes”
10

, mas podemos avançar um pouco mais nessa 

questão. Tradicionalmente, encontramos, tanto na Filosofia quanto na Psicologia, correntes 

que buscaram – e buscam até hoje – explicar essa síntese a partir de um centro unificador 

mais ou menos coeso, um “eu” individualizado e racional, que organizaria e sintetizaria as 

experiências como sendo suas. Entretanto, tendo Sartre “expulsado as coisas da consciência”, 

como e onde caberia esse “eu” em sua teoria? Seria ele compatível com o modo de ser da 

consciência que acabamos de apresentar? Pensemos um pouco a respeito. 

Em A transcendência do Ego (1936), Sartre busca desconstruir essa ideia tradicional de 

“eu”, iniciando com uma importante questão: “o Eu que nós encontramos na nossa 

consciência é tornado possível pela unidade sintética das nossas representações ou é antes ele 

que unifica de facto as representações entre si?” (TE, p. 45). Novamente, ele recorre à 

fenomenologia de Husserl para responder tal questão, embora dirija críticas à compreensão 

deste acerca do “eu”. Vejamos como isso se dá. Dissemos antes que, cotidianamente, em 

geral, ao realizarmos nossas atividades, somos consciência de mundo, mergulhados nos 

objetos e fazeres – e, como também vimos, somos conscientes, de modo não posicional, de 

sermos conscientes do mundo. Ao ler um livro, caminhar na rua ou esperar um ônibus, a 

menos que iniciemos uma reflexão, não há “eu” – este apenas aparece no momento em que o 

posicionamos, por meio da reflexão. Há a leitura, o caminhar, a espera e tudo que isso 

envolve – o livro, as palavras, a história, a rua e os obstáculos, os ônibus e carros passando, o 

engarrafamento e as pessoas ao redor. E há, pelo irrefletido, consciência de tudo isso, mas, 

reafirmamos, não há “eu”. Nas palavras de Sartre (TE, p. 53): “estou então mergulhado no 

mundo dos objectos, são eles que constituem a unidade das minhas consciências, [...] mas eu, 

eu desapareci, eu anulei-me”
11

. Essa ausência do “eu” na consciência refletida, diz o filósofo, 

não provém de uma distração, mas do próprio modo de ser da consciência. 

                                                             
10

 Além disso, há, na ontologia de Sartre, elementos outros que se articulam na compreensão da unidade da realidade 

humana, tais como a temporalidade e o projeto original. No entanto, ainda não temos todos os recursos necessários para 
abordar esses pontos e, assim, serão apresentados mais adiante, na segunda parte. 
11

 Apesar de esta ser a tradução da edição utilizada por nós, nos parece que a frase e expressão que melhor corresponde ao 

original de A Transcendência do Ego – “mais moi, j´ai disparu, je me suis anéanti” (SARTRE, 1966, p. 32) – seja: “mas 

‘mim’, eu desapareci, eu nadifiquei” (grifo nosso), conforme tradução de Alexandre de Oliveira Torres Carrasco, disponível 
em Cadernos Espinosanos (2010, p. 193). Além de nos parecer mais coerente com o contexto da frase, a expressão “anéanti”, 
a nosso ver, sugere nadificação, e não anulação. Essa mesma expressão aparece no original de O Ser e o Nada (EN, p. 655) e 
é traduzida por Perdigão como “aniquilado” (SN, p. 753), enquanto expressões próximas, como “se néantiser” (p. 56) são 
traduzidas por “nadificar-se” (p. 64). 



29 

 

 

Antes de prosseguirmos com a questão do “eu”, façamos uma pequena reflexão com 

base na discussão de Cerbone (2013, p. 35) acerca da compreensão husserliana da experiência 

– ou do fenômeno – consciente. Ao utilizarmos um objeto qualquer, podemos manuseá-lo de 

modo a vê-lo em seus diversos lados. No entanto, jamais podemos encontrar um modo de 

olhá-lo, de uma só vez, em sua totalidade, ou seja, tendo uma experiência perceptual 

completa, de todas as faces desse objeto – o que aponta para uma característica de infinitude 

em sua percepção. Além disso, alguns aspectos como distância, posição e até mesmo 

condições ambientais possibilitam percepções melhores ou piores, que podem chegar a ser 

enganadoras ou inexatas. Com essas considerações, notamos que, no que diz respeito aos 

objetos físicos, é possível estabelecer uma diferença entre ser e parecer, quando, por 

exemplo, a certa distância, um objeto parece menor do que realmente é – e, sendo passível de 

equívocos, não podemos tomar a percepção dos objetos como segura e certa.  

Minha experiência de ser consciência de um objeto, por outro lado, diferente deste, que 

admite infinitas aparições, é esgotada em seu aparecer. Ainda que eu possa ter outra 

experiência consciente de um mesmo objeto, trata-se de uma nova e distinta experiência e, 

assim, os fenômenos conscientes não admitem essa distinção, possível entre os objetos, entre 

ser e aparecer, tampouco a série infinita de apresentações possíveis. Em outras palavras, 

podemos ter experiências diversas de ver um objeto, em vários ângulos, distâncias, 

perspectivas, mas não seria possível “ver” a nossa experiência consciente de diversos lados, 

em diversas perspectivas, pois se trataria de outra experiência consciente, ainda que sobre um 

mesmo objeto, ou de uma reflexão sobre a experiência consciente primeira, que se distingue 

dela. É certo que, em uma nova experiência, é possível constatar um erro com relação à 

primeira, mas o erro não se refere à nossa experiência consciente, mas sim à percepção do 

objeto – que não admite uma certeza absoluta e é sempre passível de ser refutada. Ela – a 

experiência do fenômeno consciente – não possui lados ocultos e é em sua totalidade, é tal 

como aparece. Ao olhar de relance para o céu, por exemplo, posso notar um ponto brilhante e 

afirmar, sem dificuldade, que se trata de uma estrela. Se, instantes depois, volto a olhar e, me 

demorando um pouco mais, percebo o tal ponto movendo-se, corrijo o meu equívoco: trata-se, 

com efeito, de um avião. O equívoco encontra-se na percepção do objeto – no caso, o ponto 

brilhante – e não na primeira das duas experiências conscientes. A experiência consciente é 

aquela que se deu, é a percepção da estrela, seja ela exata ou não, venha ela – a percepção – a 

ser refutada ou não.  



30 

 

 

Se tomarmos, então, como propõe Husserl, nossas experiências do objeto, o fenômeno 

consciente, como o próprio objeto, podemos compreendê-los em sua totalidade, como sugere 

o filósofo no seguinte trecho: 

Se há possibilidades de converter tais fenómenos puros em objectos de investigação, 

é evidente que já não estamos na psicologia, esta ciência objectivante. Nada 

inquirimos então acerca de fenómenos psicológicos, não falamos deles, nem de 

certas ocorrências da chamada realidade efectiva (cuja existência, pois, permanece 

inteiramente em questão), mas do que é e vale, quer exista ou não algo como a 

realidade objetiva, quer seja ou não legítima a posição de tais transcendências. 

Falamos, então, justamente de tais dados abolutos; ainda que se refiram 

intencionalmente à realidade objectiva, o referir-se é neles uma certa 

característica [...] não estão postos num eu, num mundo temporal, mas como dados 

absolutos captados no ver puramente imanente. (HUSSERL, 1989, p. 71-72). 

(grifos nossos). 

Como mostra este trecho da obra A Ideia da Fenomenologia (1907), a proposta de 

Husserl era a de partir dos fenômenos, da experiência consciente dos objetos, focando e 

mantendo-se com o que é dado na experiência. Com essa “atitude fenomenológica” – em 

contraposição à atitude natural das ciências positivas –, o filósofo pretendia encontrar certezas 

que não poderiam ser alcançadas a partir das ciências naturais que, segundo ele, com sua 

investigação a partir de dados, hipóteses, estipulações e testes, não se atêm ao que o fenômeno 

nos mostra. Tal atitude, denominada redução fenomenológica, consiste na suspensão (do 

grego, epoché) de julgamentos implícitos e preconceitos arraigados acerca do mundo e das 

coisas, para, então, vê-los tal como aparecem. Mas, o filósofo propunha que se fosse mais 

além, que se colocasse em suspensão não apenas o que é “exterior ao sujeito”, mas todo o 

caráter psicológico e existencial, a fim de atingir a consciência pura do objeto. 

A fim de obter o fenómeno puro, teria então de pôr novamente em questão o eu, 

e também o tempo, o mundo, e trazer assim à luz um fenómeno puro, [...] então, 

a percepção visualmente assim captada e delimitada é uma percepção absoluta, 

privada de toda a transcendência, dada como fenómeno puro no sentido da 
fenomenologia. [...] Toda a posição de uma “realidade não imanente”, não contida 

no fenómeno, se bem que nele intentada e, ao mesmo tempo, não dada no segundo 

sentido, está desconectada, isto é, suspensa. (HUSSERL, 1989, p. 71). (grifos 

nossos). 

 Aqui, é indispensável que façamos algumas ressalvas sobre a experiência consciente. 

Primeiramente, como mostra a citação, Husserl dedica-se à experiência consciente e suspende 

inclusive os juízos sobre a realidade e aspectos singulares do sujeito, afirmando que, para 

alcançarmos o fenômeno puro e, consequentemente, o conhecimento, não podemos partir de 

fundamentos de coisas já dadas ou que valem como dadas. É preciso frisar que Sartre não faz 

distinção entre o fenômeno consciente e o objeto da consciência: trata-se de uma só e mesma 

coisa, que se encontra não na consciência, mas “lá fora”, no mundo, como vimos ao falar da 

intencionalidade. Além disso, o filósofo se distancia e critica essa radicalidade e rigorosidade 



31 

 

 

pretendida na redução husserliana, que visa o fenômeno puro, a experiência consciente em sua 

“pureza” – na perspectiva sartreana não é possível realizar tal aspecto da redução 

fenomenológica. Ao contrário, diferente de Husserl, ele não pretende suspender ou reduzir o 

sujeito e seu entorno por considerar fundamental para a compreensão da experiência 

consciente e do fenômeno o resgate da concretude daquele que vive a experiência, do caráter 

contingencial e situado da atuação de um sujeito em um mundo circundante. Para ele, só 

assim poderíamos, de fato, ser fiéis à experiência. Para Morris (2009, p. 49), a redução em 

Sartre, tal como em Merleau-Ponty, funcionaria como a suspensão não dos juízos, mas do 

“não-espanto” e do “não-maravilhamento” diante do mundo – atitude com a qual o tomamos 

como garantido, tornando “o familiar invisível”. 

 Dessa forma, retomando a questão do “eu”, a experiência consciente de ler um livro, por 

exemplo, é em sua totalidade, pois, diferentemente do livro em si mesmo, que admite infinitas 

aparições, o fenômeno se esgota em seu aparecer. Assim, se na experiência consciente de ler 

um livro, caminhar na rua ou esperar um ônibus não há ali um “eu”, sendo preciso, para que 

ele apareça, um ato reflexivo, esse “eu” não poderia “existir” na consciência refletida, pois o 

fenômeno consciente aparece tal como é. Como pontua Cerbone (2013, p. 115), precisaria ser 

algo como um “conteúdo não experienciado da experiência”, o que se mostra absurdo, pois a 

consciência, já vimos, não possui espaços ocultos para si mesma. Consistiria em uma tentativa 

de inserir na consciência um elemento opaco e não visto antes, o que vai totalmente contra as 

características de translucidez e não espacialidade da consciência, que apresentamos há 

pouco. E, sendo ela uma unidade sintética, tampouco poderíamos argumentar que o “eu” 

existe em uma parte dela – por exemplo, na consciência reflexiva e não na refletida –, 

justamente porque, como vimos, se trata de uma só e mesma consciência, sem partes ou 

divisões.  

A reflexão, diz Sartre (SN, p. 208), “é o Para-si consciente de si mesmo”, é o que 

proporciona o aparecimento do “eu”. Ela, por sua vez, só é possível porque, a todo o 

momento, em qualquer movimento que realizemos em nossa existência, somos conscientes de 

sermos consciência. No momento, portanto, que reflito, penso e falo sobre mim, são as 

minhas consciências refletidas que estão sendo posicionadas, colocadas em foco. Assim, é o 

cogito pré-reflexivo que “acompanha” a consciência refletida e nos permite certa unidade, na 

medida em que “fornece a ‘unificação’ de toda a consciência, mantém a corrente da 

consciência consciente de si mesma” (RODRIGUES, 2007, p. 14). Isso, portanto, já nos 

oferece recursos para responder a pergunta de Sartre, citada alguns parágrafos acima: não se 



32 

 

 

trata de um “eu” que unifica as representações, pois ele não se encontra, a princípio, em lugar 

algum. O que há, por outro lado, é a unidade sintética de nossas experiências conscientes – 

que chamamos comumente de “eu”, possibilitada pelo pré-reflexivo. Não há um “eu-

consciente”, mas apenas consciência de um “eu”. 

Esse “eu”, que aparece por meio da reflexão e é possibilitado pela síntese das 

experiências conscientes, é, diz Sartre (SN, p. 155), um objeto transcendente, ele “aparece à 

consciência como Em-si transcendente, um existente do mundo humano, e não como da 

consciência”. Parece-nos, à primeira vista, um tanto estranho pensar que o “eu” – que seria o 

que há de mais íntimo e central em nós – é-nos transcendente. Mas, se nos detemos um pouco 

mais na questão, podemos ver que ela não é tão absurda quanto aparenta, e que, por outro 

lado, a concepção de “eu” da tradição possui suas falhas e incoerências. Em A transcendência 

do Ego, Sartre mostra como o “eu” aparece de modo opaco para nós, como uma interioridade 

encerrada em si própria e, ao mesmo tempo, obscura, fugidia, pouco accessível. Temos a 

impressão de que ele nos escapa e continuamente surpreendemo-nos com nós mesmos, como 

se não fôssemos nós o nosso próprio “eu” – e é justamente dessa ideia que partem as 

explicações com base em um inconsciente ou de uma personalidade centralizada e fechada. 

Mas isso implicaria em afirmar que há um “eu” que nos governa, que não podemos alcançar 

por completo e que é independente de nós – o que soa um tanto absurdo.  

Vendo as coisas por esse viés, já não parece tão estranho pensar o “eu” como objeto 

para a consciência. O que Sartre nos mostra é que o surpreender e escapar a si mesmo, em 

lugar de ser resultado da existência de uma parte de nós que desconhecemos, refere-se à 

própria espontaneidade da consciência e ao seu caráter não-substancial – veremos, na segunda 

parte, que isso está em consonância com a condição de liberdade da realidade humana. Se, ao 

sermos consciência, somos fluxo, transcendência, intencionalidade e translucidez, não 

poderíamos ser ou possuir uma entidade fixa, já formada e delimitada, com poderes de ação 

sobre a consciência, sobre nós. A consciência, portanto, sendo espontaneidade, não poderia 

surgir ou partir de um “eu”, mas sim lançar-se para ele, ir em direção a ele. Desse modo, o 

“eu” não é uma entidade que age por e sobre nós, não se trata de um habitante ou proprietário 

da consciência, mas sim um objeto para ela e, como qualquer outro objeto, é atravessado pela 

consciência. Ele não faz parte do “domínio do Para-si”, como afirma Sartre (SN, p. 155), ele 

“é Em-si, não Para-si”. Assim, “o eu aparece como um objeto, como parte do conteúdo 

intencional da experiência, e não como seu sujeito” (CERBONE, 2013, p. 117), na medida em 

que aparece a partir de uma reflexão, uma apreciação do Para-si sobre si mesmo. O “eu”, diz 



33 

 

 

Sartre, é um objeto apreendido e constituído pela consciência reflexiva, na medida em que, a 

partir da unidade sintética da consciência, crio uma espécie de imagem a qual atribuo a mim 

mesmo.  

Dessa forma, a partir da reflexão, da tentativa de objetivação das minhas experiências e 

vivências, digo: “sou tímida”. E digo-o como quem encontrou um aspecto essencial do seu 

ser, como quem se refere à estrutura mesma do seu ser, ao seu “eu”. Mas trata-se, de fato, não 

de uma captação de algo dado, mas de uma “reunião de consciências”, da razão ou expressão 

sintética de uma série. Em outras palavras, a partir da consciência de minhas experiências 

passadas, tenho a unidade sintética delas e concluo que eu sou tímida. A rigor, esta conclusão 

é o que Sartre denomina “reflexão impura” (réflexion impure), que consiste na tentativa da 

consciência de tornar-se objeto para si mesma e conferir-se um caráter ou personalidade – o 

que equivale, aqui, a dizer que busca captar-se como coisa ou substância, como um ente ou 

algo estático, pronto, definido e definitivo. Sartre (SN, p. 218) afirma que “o que se dá 

primeiramente na vida cotidiana é a reflexão impura ou constituinte, embora inclua a reflexão 

pura como sua estrutura original”, ela é “o movimento reflexivo primeiro e espontâneo (mas 

não original)” (SN, p. 219). Na reflexão pura (réflexion purê), por sua vez, de modo bastante 

resumido, podemos dizer que há não um conhecimento, mas um reconhecimento, uma 

presença diante do modo de ser desagregado e continuamente por fazer da consciência, não 

havendo, desse modo, implicações e determinações para o futuro. Desse modo, diferente da 

primeira, que busca a captação de um objeto, esta última consiste em um “quase-

conhecimento” (SN, p. 221) que, por sua vez, capta nada mais que um “quase-objeto”. 

Sendo o “eu”, então, transcendente à consciência, um objeto do mundo, possui 

características como as das coisas do mundo. Uma delas, como vimos, é que aparecem sempre 

em perspectiva, em um dos seus lados, com aparições parciais que apontam para aparições 

infinitas. Com o “eu” não poderia ser diferente. Para Sartre, ao refletirmos sobre nós mesmos, 

as aparições do “eu” são sempre parciais, apresentando perspectivas incompletas sobre ele. 

Seguindo o exemplo da timidez, se, em uma experiência de socialização, sinto-me retraída e 

introvertida, o sentimento ou “estado momentâneo” da consciência está totalmente imerso na 

experiência, não há um “eu” ali, agindo, mas um fazer, um sentir. No entanto, ao chegar em 

casa e refletir sobre o acontecido, posso, em lugar de concluir que estive tímida, pensar que 

sou tímida. Tal constatação consiste em dar a mim mesma, a partir de uma reflexão impura, 

uma identidade, um ser fechado e substancializado, tomando esse aspecto que se mostrou e se 

encerra na experiência como um “traço da minha personalidade” – que, inclusive, vincula-me 



34 

 

 

a um padrão futuro de atitudes. Significa que me faço de objeto para mim mesma, me tomo – 

e veremos isso mais detidamente – ao modo de ser das coisas: um livro, não importa quantos 

infinitos lados possam se mostrar, será sempre livro. Por outro lado, a partir de uma reflexão 

pura, posso captar-me – a mim e ao mundo – tal como me apresento naquele momento, sem 

atrelar ou associar a esta captação conclusões e padrões futuros de comportamento, estados 

etc. Rodrigues (2007, p. 128) estabelece a diferença entre ambas as reflexões com um 

exemplo corriqueiro, como o de um desentendimento ou desavença com um amigo: 

Dado que “Eu odeio Pedro”, meu ódio será a causa dos futuros comportamentos de 

meu “Eu”; estou comprometido com este ódio ante o qual sou passivo: é um ódio 

que ultrapassa minha existência. Assim, sinto o “peso” do ódio e é este peso que 

“causa” meu comportamento. Ao contrário, se limito minha consciência colérica ao 

que ela é, então, afirmarei “Pedro me irrita neste momento”, não comprometendo o 

futuro e, de certa forma, já abandonando aquele ódio de Pedro. Ou seja, levando em 

consideração apenas o que é indubitável, diremos que é certo que Pedro me irrita, 

porém duvidoso que eu o odeie. 

Assim, com a reflexão pura, captamos a consciência tal como ela é: fluxo, processo, 

espontaneidade, sem substancialidade ou causalidade linear. A reflexão pura é o próprio 

reconhecimento e presença à desagregação constante que consiste nosso ser. Ao passo que, 

com a reflexão impura, temos como resultado o “eu”, uma espécie de entidade que, 

estranhamente, age através de nós, que causa nossas ações e nos torna mera passividade 

diante dessa força que nos direciona. Entretanto, como acabamos de ver, aquilo que identifico 

como “eu” não é algo dado de antemão, não é uma substância ou centro organizador, mas 

uma síntese, uma imagem que vou constituindo, a cada vez, tentando objetivar e dar 

identidade a mim mesma. Assim, mais adequado do que pensar a subjetividade humana como 

um “eu”, como uma coisa ou entidade, seria colocar em termos de processo – contínuo e 

inacabado – de subjetivação, que tem o “eu” como resultado. Sartre (TE, p. 80) coloca como 

possibilidade que a função prática do “eu” seja justamente a de mascarar a necessidade desse 

processo – e o próprio modo de ser da consciência: 

Talvez, com efeito, que a função essencial do Ego não seja tanto teórica como 
prática. Nós sublinhámos, com efeito, que ele não encerra a unidade dos fenómenos, 

que ele se limita a reflectir uma unidade ideal, ao passo que a unidade concreta e 

real [possibilitada pelo cogito pré-reflexivo] está executada desde há muito. Mas 

talvez que o seu papel essencial seja encobrir à consciência a sua própria 

espontaneidade. (acréscimo nosso). 

O papel do “eu” é colocado como uma tentativa do Para-si de fundamentar-se, de 

constituir uma “unidade ideal”, de dar identidade ao seu ser que, por ser fluxo, lhe escapa. A 

unificação dos fenômenos, das consciências refletidas, ou seja, a unidade concreta e real à 

qual ele se refere, está salvaguardada e possibilitada, desde o momento em que surgimos 

enquanto existência, pelo fluxo de existência consciente – o cogito pré-reflexivo –, como 



35 

 

 

vimos no item anterior. Das apreciações indicadas até aqui, não decorre, entretanto, a 

conclusão de que somos um movimento de “pura e simples contemplação ‘impessoal’” (SN, 

p. 155). É justamente o fluxo de existência consciente, essa “presença a...”, que permite que 

seja possível falar de mim, enquanto uma unidade, com certa pessoalidade e singularidade, 

sem que, para isso, seja preciso que haja um “eu”
12

. Este aparece como uma tentativa de 

cristalização, de definição de mim mesma enquanto uma identidade. A consciência, diz Sartre 

(SN, p. 156), “faz-se pessoal: pois o que confere a um ser a existência pessoal não é a posse 

de um Ego – que não passa do signo da personalidade –, mas o fato de existir para si como 

presença a si”. Aqui, o filósofo aponta para um dos aspectos marcantes da realidade humana, 

o fato de ter de ser sempre presença a si. 

Em suma, partindo da concepção fenomenológica da consciência enquanto uma 

totalidade sintética e individualizada, apartada das demais, cai por terra e prescindimos da 

ideia de um “eu unificador”, que se torna apenas uma expressão – e não uma condição – dessa 

“natureza” da consciência. Está salvaguardado o aspecto de translucidez da consciência, como 

mostra o filósofo no seguinte trecho: 

O campo transcendental, purificado de qualquer estrutura egológica, readquire a sua 

limpidez primeira. Num sentido, é um nada, visto que todos os objectos físicos, 

psicofísicos e psíquicos, todas as verdades, todos os valores estão fora dele, visto 

que o meu Eu [Moi] deixou, ele mesmo, de fazer parte dele. Mas este nada é tudo, 

visto que ele é consciência de todos esses objectos. (TE, p. 76). 

Após os argumentos colocados, podemos afirmar que Sartre, no que toca à compreensão 

do “eu”, se distancia dos seus inspiradores, Descartes – que fala de um núcleo do sujeito 

enquanto substância e essência – e Husserl. Embora o filósofo se inspire de forma declarada 

na fenomenologia husserliana para pensar a consciência e o “eu”, critica, em A 

Transcendência do Ego, o direcionamento mais tardio de Husserl, que, segundo Sartre, 

orientou-se em uma concepção de “eu” mais substancial, opaco e como estrutura necessária à 

consciência – tal como Descartes. Cerbone (2013, p. 110), comentando esse ponto do 

pensamento de Husserl, identificou uma mudança “de uma posição mais ou menos humeana 

para uma posição mais intimamente alinhada com Descartes”. Embora, comenta o autor, 

Husserl nas Investigações Lógicas (1900) recuse uma concepção de um “eu” onipresente e 

centralizador, na segunda edição da obra (1901), por meio de notas e apêndices, demonstra 

uma inversão drástica do seu posicionamento, dando a entender a aceitação de um eu “puro 

ou transcendental como um elemento essencial do dado” (CERBONE, 2013, p. 110). Para 

                                                             
12

 Vale ressaltar, contudo, que este é o aspecto primeiro e fundamental, e não o único, que possibilita ao Para-si certa 

unidade, pessoalidade e singularidade. Abordaremos outros aspectos ao longo da dissertação. 



36 

 

 

Sartre, essa nova orientação de Husserl, que não toma o “eu” como um objeto para a 

consciência, mas como um habitante dela, significa que o filósofo não pôde sustentar sua 

própria proposta fenomenológica, o que inclusive, para ele, poderia comprometer alguns dos 

resultados dos seus esforços investigativos. 

Ao final deste item, estamos mais familiarizados com o trajeto feito por Sartre para a 

eliminação do “eu” como entidade organizadora e unificadora, como agente, sem com isso 

negar uma unificação da consciência, garantida pelo cogito pré-reflexivo. O filósofo sequer 

nega a existência de um “eu”, mas o entende não como algo dado, uma substância, um centro 

organizador, e sim como objeto transcendente, como síntese e unificação realizada pela 

reflexão impura, a partir do posicionamento de consciências passadas. Considerando o fio 

condutor do sentido nesta nossa investigação, e tendo em vista o modo de ser da consciência – 

que é fluxo, espontaneidade, fuga constante de si, sem substancialidade ou causalidade linear 

–, parece-nos que podemos apontar o “eu” como uma busca do Para-si por dar sentido a esse 

ser que, a todo momento, lhe escapa; uma tentativa de conferir um sentido dado, objetivo, 

concreto e constante para aquilo que somos ou mesmo uma explicação para nossas ações e 

existência. Mas estarão os sentidos da existência restritos a essas identidades cristalizadas que 

tentamos conferir ao nosso ser? Estarão eles restritos ao campo da reflexão impura? Para 

esclarecer tais questões, precisamos seguir avançando na apresentação do modo de ser da 

realidade humana. 

 

 

Capítulo 2. O aparecer: a questão do objeto 

  

Até aqui, avançamos no exercício de compreender a condição da realidade humana tal 

como descreve Sartre. Mas, como dissemos de início, a existência humana só é possível na 

interação com as coisas, com o mundo, o que se tornou evidente ao conhecermos o modo de 

ser da consciência. Se a consciência implica sempre em algo de que ela seja consciente, 

precisamos avançar na investigação acerca do modo como essa relação se dá, inclusive 

porque esse entendimento nos dará instrumentos necessários à compreensão sobre o modo 

como o mundo aparece para nós. Contudo, a concepção de Sartre sobre esse “aparecer” não é 

consenso na tradição filosófica e é justamente contrapondo-se a ela que, neste ponto, ele 

articula seu pensamento. Assim, para compreender como Sartre explica a maneira como 

“alcançamos” os objetos dos quais somos consciência, como eles aparecem para nós, como os 



37 

 

 

conhecemos, partiremos das críticas que ele desenvolve aos modos mais clássicos de 

explicação do conhecimento. As explanações deste capítulo são de relevância para a nossa 

investigação especialmente porque a maneira como os sentidos estão em jogo na relação entre 

o Para-si e as coisas consiste em um recorte da sua relação com o mundo e com os sentidos de 

sua existência. 

 

2.1. Sobre o Idealismo e o Realismo 

 

Para Sartre, encontramos em certa tradição filosófica – e em outras disciplinas 

interessadas nessa investigação – duas direções clássicas para explicar a relação entre os 

objetos e os sujeitos: o Realismo e o Idealismo. Não precisamos fazer aqui a análise em 

pormenores das múltiplas significações que tais correntes podem abarcar
13

, pois, longe de 

querermos aprofundar, nosso intuito é o de considerar essas propostas e as críticas dirigidas a 

elas por Sartre, na Introdução de O Ser e o Nada, para termos condições de avançar na 

discussão – já que é a partir dessa contraposição que o filósofo vai articulando seu 

pensamento.  

De modo geral, Sartre apresenta o Realismo como a tese que compreende o sujeito 

como passivo diante de um mundo que o afeta, que age sobre ele. Segundo essa compreensão, 

o mundo seria dado e objetivo. Consequentemente, apareceria do mesmo modo para todos – 

com o mesmo sentido –, teria poder de determinação sobre aquele que o percebe e, além 

disso, funcionaria como causa e explicação das ações humanas. Haveria, dessa forma, uma 

primazia dos objetos, do ambiente e do mundo sobre os indivíduos, sendo estes últimos 

passivos com relação aos primeiros. O Idealismo, por sua vez, seria a tese segundo a qual o 

ser pressupõe o sujeito, que, dotado de racionalidade, cria as coisas – e seus sentidos. Ou, em 

outras palavras, o mundo existiria apenas enquanto percebido por um sujeito. Haveria, 

portanto, o humano, como atividade criadora e o mundo, que, em sua passividade, seria mera 

criação, fruto da interioridade humana. 

Sartre questiona, então, as compreensões realistas e idealistas acerca da existência. Para 

ele, a tese realista apresenta dois problemas fundamentais: primeiro, por colocar a consciência 

enquanto passividade, diante de um mundo que é ativo com relação a ela, retira qualquer 

                                                             
13

 Debruçaremo-nos particularmente na visão sartreana acerca das duas correntes, já que nosso interesse é o de acompanhar o 

desenvolvimento do pensamento do filósofo. Sabemos e achamos relevante ressaltar, no entanto, que se trata de um recorte 
bastante particular e que interessa especialmente a Sartre.Vale frisar que comentadores e críticos têm posições diversas acerca 
do sucesso de Sartre na tentativa de crítica e superação do Idealismo e do Realismo. Não entraremos nesse mérito, pois 
interessa-nos mais conhecer e partir da proposta sartreana em si mesma e não tanto definir se sua teoria é, afinal, idealista, 
realista, se ambos ou nenhum dos dois. 



38 

 

 

forma de liberdade e engajamento humano. Além disso, ao afirmar o mundo como dado e 

objetivo, que se apresenta e afeta igualmente a todos, desconsidera a possibilidade de que 

duas pessoas tenham diferentes impressões de uma mesma experiência ou objeto, 

desconsiderando, portanto, a singularidade característica da vivência intencional. Segundo o 

filósofo, o mundo “afeta”, em certa medida, o humano, apenas na medida em que comporta 

facticidade e contingência, como veremos na segunda parte. No entanto, Sartre contrapõe-se à 

tese realista ao recorrer à fenomenologia de Husserl, como vimos, e apresentar a consciência 

como pura espontaneidade e atividade, não havendo qualquer passividade com relação ao 

mundo.  

No que tange ao idealismo, a própria concepção de consciência intencional que 

apresentamos já consiste em uma contraposição à ideia de que a consciência cria as coisas. 

Pelo contrário, vimos que Sartre afirma a consciência como “prova ontológica”, já que é 

sempre consciência de algo e, assim, posiciona, volta-se para um objeto que ela não é e exige, 

para que ela seja consciente dele, que seu ser esteja previamente dado. Dito de outro modo, 

que o objeto não se reduza ao conhecimento que dele ela tem. Portanto, a realidade humana, 

tal como estamos apresentando, não é criadora dos existentes e objetos transcendentes dos 

quais é consciência. O filósofo considera, como veremos logo em seguida, que há um ser do 

fenômeno, do aparecer do existente, que não é criado pela consciência e que tampouco a afeta 

tal como pretendem os realistas. 

 

2.2. Considerações sobre o Ser e o Fenômeno 

 

Ao iniciar a introdução de O Ser e o Nada, Sartre apresenta brevemente a transição do 

pensamento filosófico, particularmente no que toca a desconstrução de dualismos clássicos – 

tais como interior-exterior, potência-ato, essência-aparência – aos quais recorrem as correntes 

que comentamos no item anterior. Essa virada no pensamento foi possível, segundo ele, na 

medida em que se recorreu ao “monismo do fenômeno”. Com a máxima de voltarmos “às 

coisas mesmas”, Husserl foi um dos pioneiros no esforço em apresentar uma resposta 

alternativa ao problema do dualismo na relação de conhecimento entre sujeito e objeto. Com a 

ideia de fenômeno foi possível dispensar a oposição entre o exterior do existente, enquanto 

“uma pele superficial”, e o seu interior, que seria a “verdadeira natureza”, “a realidade secreta 

da coisa”, como descreve Sartre (SN, p. 15). Se, em lugar dessa compreensão, pensarmos o 

existente como fenômeno, como sugere Husserl, abandonamos a compreensão de que, por trás 



39 

 

 

da aparência, da manifestação de ser, há uma entidade secreta, interior, escondida, indicada ou 

mascarada pela aparência. A própria aparência deixa de ser uma “manifestação inconsistente”, 

superficial do ser e, sendo tomada como fenômeno, passa a ser compreendida como absoluto 

desvelamento de si, ou seja, o aparecer considerado como o próprio ser. Consequentemente, 

cada manifestação, cada aparência, cada fenômeno não aponta para algo oculto por trás de si, 

mas “designa a si mesma e a série total” (SN, p. 15). Portanto, “o fenômeno não indica, como 

se apontasse por trás de seu ombro, um ser verdadeiro que fosse, ele sim, o absoluto. O que o 

fenômeno é, é absolutamente, pois se revela como é.” (SN, p. 16).  

Assim, a aparência não encobre um aspecto essencial ou verdadeiro do ser, mas o revela 

– ou, como afirma Sartre (SN, p. 16), “ela é a essência”. Tal como vimos anteriormente, cada 

manifestação do existente remete a todas as demais e não a um ser oculto ou essencial, e 

nenhuma delas é privilegiada. O ser do existente é a coleção dessas manifestações e, dessa 

forma, ele é aquilo que aparenta. Com isso, segundo o filósofo, podemos rejeitar, também, os 

dualismos de potência e ato – não há potência oculta, escondida, tudo está em ato –, e de 

aparência e essência – pois a aparência não remete, esconde ou dissimula a essência, ela é a 

própria essência. Aquilo que aparece, o fenômeno, não apenas nos remete à coisa, mas é a 

própria coisa; o fenômeno aparece em sua totalidade, não tendo, desse modo, lados ocultos, 

como no caso dos objetos. Conforme vimos antes, isso nos permitiria, segundo Husserl (1989, 

p. 71-72), investigar os fenômenos conscientes. Entretanto, se levarmos às últimas 

consequências sua proposta da redução fenomenológica, a investigação acerca das coisas e do 

seu conhecimento segue dificultada, já que nada poderemos afirmar sobre os objetos 

transcendentes.  

Dessa forma, demarca Sartre (SN, p. 17), ao sairmos dessas compreensões dualistas de 

interno e externo, potência e ato, essência e aparência, acerca do existente, parece que caímos 

em um novo dualismo: o do finito e infinito. Para o filósofo, a solução husserliana instaura a 

dualidade do fenômeno e das infinitas aparições, inclusive na medida em que o existente 

manifesta-se sempre em relação a um sujeito que, por sua vez, está em constante mudança
14

. 

Sendo o ser o conjunto de suas infinitas aparições, não podemos esgotá-lo ou alcançá-lo em 

sua totalidade, justamente por elas serem infinitas. Consequentemente, se não podemos 

alcançar a totalidade de todas as possíveis aparições, o próprio conhecimento da coisa, tal 

como pretendia Husserl, não pode ser alcançado. Vejamos, nas palavras de Sartre (SN, p. 18), 

porque essa compreensão não poderia nos satisfazer: 

                                                             
14

 Embora não esteja dentro dos nossos objetivos adentrar essa questão, é importante salientar, contudo, que há controvérsias 

no que diz respeito às interpretações e consequentes críticas sartreanas ao pensamento de Husserl. 



40 

 

 

[...] o que aparece, de fato, é somente um aspecto do objeto, e o objeto acha-se 

totalmente neste aspecto e totalmente fora dele. Totalmente dentro, na medida em 

que se manifesta neste aspecto: indica-se a si mesmo como estrutura da aparição, 
ao mesmo tempo razão da série. Totalmente fora, porque a série em si nunca 

aparecerá nem pode aparecer. Assim, de novo o fora se opõe ao dentro, e o 

“ser-que-não-aparece” à aparição. (grifos nossos). 

Assim, a “teoria do fenômeno”, como se refere Sartre, realiza avanços sem, no entanto, 

desvencilhar-se de todo e qualquer dualismo, tal como ele pretende. Permanecemos, ainda, 

com a dualidade entre cada manifestação do existente, com a qual lidamos, e a série total, o 

conjunto de manifestações que, sendo inesgotável, não é possível conhecer – e, desse modo, 

segue como uma essência oculta ou secreta. Esse problema da distinção entre aparências e 

realidade foi tratado de modo marcante por Kant (1724-1804), para quem tudo o que jamais 

experimentamos são aparências – ou fenômenos – e nunca coisas em si. Nessa perspectiva, 

não nos seria possível alcançar, de fato, o mundo e as coisas diante de nós, tal como são em si 

mesmas. Na Introdução, Sartre reconhece a importância de Kant e afirma que um dos esforços 

da filosofia pós-kantiana se deu justamente no sentido de solucionar os problemas da relação 

entre as coisas e suas aparências. E, se as coisas se manifestam por meio de aparências, é 

preciso que alguém seja consciente delas, já que não podemos pensar em aparências sem que 

sejam aparências para alguém. Isso, na fenomenologia, está salvaguardado com a ideia de 

intencionalidade. Já vimos que Sartre entende os objetos da consciência como reais – no 

sentido de não serem meras representações do objeto na consciência – e como necessários à 

própria consciência – já que esta é sempre consciência de algo. Como, então, Sartre busca 

solucionar esse problema das coisas e suas aparências? 

Vejamos. Para o filósofo, não podemos encontrar no sujeito o fundamento do conhecer, 

como ambicionava a tradição moderna, e apenas é possível resolver a questão do 

conhecimento com uma ontologia, ou seja, questionando o ser do conhecido e o ser daquele 

que conhece. Já vimos que toda consciência, para existir, para ser, tem como condição 

necessária ser consciência de algo. O ser da consciência, portanto, é consciência de ser, de um 

objeto qualquer e, com isso, já concluímos anteriormente que não há consciência “pura”, sem 

um objeto, não podemos captá-la isoladamente, objetivá-la. Já vimos, também, que, ao 

analisar o ser da consciência, Sartre constata que toda consciência é consciência (de) ser 

consciência – que ele denomina cogito pré-reflexivo. Com isso, ele traz à tona algo que pode 

ser verificado por toda e qualquer consciência, ou seja, por qualquer um de nós: ao sermos 

consciência de alguma coisa, somos, concomitantemente e de modo não reflexivo, 

consciência de sermos consciência dessa coisa. Mostramos antes que isso indica que ela não 

se reduz ao objeto e permite, dirá ele, ainda que estejamos supostamente distraídos ou imersos 



41 

 

 

em uma determinada atividade, que possamos, a qualquer momento, refletir, julgar e falar 

sobre nós mesmos realizando essa atividade – sendo o irrefletido, portanto, o fluxo de 

existência consciente como condição para o conhecimento. 

O existente, por sua vez, também não é redutível à consciência, pois, como já vimos, 

não há consciência sem objeto, ela exige que as coisas as quais posiciona já estejam aí e que, 

portanto, existam a seu despeito. Além disso, sendo a consciência vazia, um nada, puro 

intencionar, se o existente se reduzisse à ela, desvaneceria, também, em puro nada. Há de 

existir, portanto, um ser que não derive da consciência, que não dependa do conhecimento que 

dele se tem, ou, “dito da forma que aqui nos interessa, é preciso fundamentar o Ser da 

consciência e o Ser do fenômeno sem reduzi-los àquele que os conhece, a reflexão.” 

(RODRIGUES, 2007, p. 11) – entendendo, aqui, reflexão como conhecimento. Sartre, 

buscando resolver o problema das aparências, encontra solução ao diferenciar ser e 

fenômeno
15

.  

O fenômeno, enquanto aparição, não é sustentado por um existente distinto de si, ele 

“tem o seu ser próprio” e aquilo que ele é, o é absolutamente. E, na medida em que falamos 

do ser e refletimos sobre dele, podemos dizer que, de algum modo, ele aparece a todos nós. 

Contrapondo-se, ainda, à Husserl, Sartre mostra que não precisamos conhecer toda a (infinita) 

série de aparições para conhecer um existente – isso sequer seria possível, por seu caráter de 

inesgotabilidade e infinitude. Não precisamos da série infinita de todas as aparições passadas 

e possíveis de um livro para sabê-lo livro. O aparecer do livro diante de nós, enquanto 

fenômeno para a consciência, de algum modo, já nos revela seu ser-livro. Essa diferenciação 

envolve, sem dúvida, uma questão complexa, mas Sartre (SN, p. 19-20) parece facilitar um 

pouco ao dizer que: 

O existente é fenômeno, quer dizer, designa-se a si como conjunto organizado de 

qualidades. Designa-se a si mesmo, e não a seu ser. O ser é simplesmente a condição 

de todo desvelar [...]. Com toda certeza posso transcender esta mesa ou cadeira para 

seu ser e perguntar sobre o ser-mesa ou o ser-cadeira. Mas, nesse instante, desvio os 

olhos do fenômeno-mesa para fixar o fenômeno-ser [...].  

Encontramos, então, no existente e no fenômeno certa “concretude”, cuja manifestação 

ou aparição tem como condição o ser. Mas isso não quer dizer que o ser esteja “escondido 

atrás do fenômeno”, ou que o fenômeno seja uma aparência relativa a esse ser, que além de 

distinto, seria mais genuíno – pois assim recairíamos nos mesmos problemas criticados por 

                                                             
15 Sartre utiliza, respectivamente, as expressões “Ser do fenômeno” e “Fenômeno do Ser”. Optamos, no entanto, por essa 

forma abreviada com o intuito de simplificar a exposição e, consequentemente, a compreensão. 



42 

 

 

Sartre. Tampouco poderíamos reduzir a existência do ser à consciência, como mostra 

Rodrigues (2007, p. 19): 

[...] toda consciência é transcendência: a consciência só “nasce” frente a algo que ela 

não é, a partir do qual ela se “reconhece” como existência consciente. Assim, para 

que haja consciência, é preciso já existir o objeto a ser transcendido. Ora, uma vez 

que sabemos da existência da consciência, concluímos que aquele algo frente ao 

qual ela “nasce”, o fenômeno de ser, também existe e que seu Ser, o Ser do 

fenômeno, não depende dela. Logo, o Ser do cogito pré-reflexivo exige que o Ser do 

fenômeno seja irredutível ao conhecimento, pois antes que o sujeito possa conhecê-

lo, o Ser do fenômeno precisa já estar dado de alguma forma. Por fim, a própria 

consciência torna-se a “prova ontológica” da existência do Ser do fenômeno. 

Já havíamos visto a consciência exigindo que seu objeto já estivesse dado para que a ela 

fosse possível ser consciente dele. Agora, vemos a consciência como sendo “garantia” da 

existência de um ser que é condição para o fenômeno, para seu “objeto consciente.” Assim, 

não podemos reduzir um existente às impressões que temos dele, ou seja, não podemos 

reduzir o livro às aparições que tenho dele na minha lida diária. Se identificássemos o livro 

com nosso conhecimento dele, ele seria consciência e não mais livro, o que soa absurdo. 

Desapareceria o existente livro e haveria “pura consciência”, o que não é aceitável, já que a 

consciência existe sempre posicionando um objeto que ela não é, não podendo, assim, 

coincidir-se com ele, ou ambos tornam-se puro nada. Sartre pretende escapar ao dualismo 

finito e infinito, e também ao idealismo, para o qual o ser se reduziria à série de manifestações 

e não restaria nada além do fenômeno. Dessa forma, podemos dizer que o ser é relativo à 

consciência, mas jamais que ele se reduz a ela. Assim, na medida em que não podemos 

reduzir aquilo que conhecemos ao conhecimento que temos dele, à síntese das várias 

impressões, o filósofo conclui que “é preciso que lhe seja reconhecido um ser” (SN, p. 30). 

Nesse sentido, ele diz: 

As precedentes considerações presumem que o ser do fenômeno, embora 

coextensivo ao fenômeno, deve escapar à condição fenomênica – na qual alguma 

coisa só existe enquanto se revela – e que, em consequência, ultrapassa e 
fundamenta o conhecimento que dele se tem. (SN, p. 20). 

Captar o ser, então, implicaria em ultrapassar os existentes com os quais lidamos 

concretamente através das diversas manifestações fenomênicas, para indagar seu ser. 

Implicaria, por exemplo, diante do livro que utilizo em minha leitura, questionar sobre o ser 

do livro. Ao fazê-lo, já não me volto para este livro em minhas mãos, mas ultrapasso-o rumo 

ao ser que o fundamenta e que é condição do seu desvelar, do seu aparecer. O ser, a um só 

tempo, escapa e fundamenta o conhecimento: é porque há ser que pode haver fenômeno e 

manifestação, mas apenas afirmamos o ser através dessas manifestações. A dificuldade em 

explicar e compreender o que está em jogo ao falarmos do ser não é casual, o próprio Sartre 



43 

 

 

(SN, p. 20) afirma que nada podemos dizer sobre o ser, que não seja partindo da sua 

manifestação, do fenômeno – pois é este que aparece a nós, é com o existente e suas 

manifestações que lidamos cotidianamente. 

Na cotidianidade, então, vemos e lidamos não com “o livro”, mas com um livro 

específico, aquele ou este livro, que aparece para cada um de nós, do qual precisamos para 

escrever um trabalho, o qual estamos lendo, que gostamos ou desgostamos. O ser em si 

mesmo, portanto, só pode ser dado, digamos assim, “em teoria”. Do ponto de vista 

fenomenológico, lidamos sempre com o fenômeno e não com o ser em si mesmo, ainda que, 

frisemos mais uma vez, este seja fundamento e condição de todo aparecer, e que seja a ele que 

o fenômeno “refere”. O fenômeno não é o ser, mas, como coloca Sartre (SN, p. 36), indica-o e 

exige-o. Assim, o fenômeno, em suma, é a manifestação, o aparecer do ser para uma 

consciência. Ele não é o ser, embora este seja seu fundamento e condição, nem é a 

consciência, pois é para ela que ele aparece. Trata-se, pois, não de um ou do outro, mas do 

encontro, da relação. E trata-se, ainda, do existente, do objeto com o qual a consciência lida 

concretamente, e não de uma abstração. 

Ele é a manifestação do ser, que aparece sempre em uma situação específica na qual nos 

encontramos. É, então, o livro com o qual lido, do qual preciso, em um mundo no qual os 

conhecimentos e saberes são passados através dos livros, da escrita. Lido não com qualquer 

livro, mas com aquele específico que preciso, por exemplo, para fazer um trabalho, mas que 

não encontro por estar esgotado no fornecedor. O fenômeno, dessa forma, implica na relação 

concreta que estabelecemos com o mundo em nossa existência cotidiana. Diz respeito não a 

qualquer existência e qualquer objeto, qualquer livro, mas a mim e ao meu livro, já que este 

aparece para mim e sou eu que com ele me relaciono, que dele preciso. Ele, portanto, nunca 

aparece em “estado bruto”, mas sempre como manifestação fenomênica. Tendo em vista 

nossa finalidade de compreender a constituição dos sentidos da existência humana, parece que 

o fenômeno implica em aparecer de certo modo, ou, nas palavras que nos interessam, com 

certo sentido. Mas, aqui, já estamos nos adiantando, retomaremos este ponto mais à frente. 

Há, ainda, alguns passos a serem dados antes de chegar a essa discussão do sentido 

propriamente dito. Vimos algumas características acerca do modo de ser da realidade humana 

e, também, do modo como ela “encontra” os objetos dos quais é consciência. Apesar das 

indicações até o momento, é preciso apresentá-los, de fato, enquanto as duas regiões de ser 

que os constitui, tal como propõe Sartre e, também, aquilo que, ao mesmo tempo, os distancia 

e aproxima: o nada.     



44 

 

 

Capítulo 3. O Nada e o Ser: a questão da relação 

 

3.1. O ser-Em-si e o ser-Para-si 

 

Para Sartre, há duas regiões de ser: o Para-si (Pour-soi), que é o modo de ser da 

realidade humana – que estamos nos empenhando em descrever –, e o Em-si (En-soi), que é o 

modo de ser das coisas
16

. Como vimos na primeira seção, a realidade humana é consciência, o 

que implica em ser sempre consciência de algo, de mundo. Disso decorre que não há um sem 

o outro, de modo que não podemos compreender a existência do Para-si sem também 

considerar o modo de existência das coisas. Por esse motivo, antes de darmos prosseguimento 

à descrição da realidade humana, iremos dedicar algumas linhas para o esclarecimento dessa 

outra região de ser. Para que não percamos de vista nosso objetivo é importante ressaltar, 

como fizemos anteriormente, que nossa finalidade última neste trabalho é a de investigar o 

modo como se constituem os sentidos da existência humana, em especial os sentidos das 

escolhas, vivências e experiências e, em última instância, os sentidos do próprio existir. Tendo 

isso em vista, a análise do modo de ser do Em-si e da maneira como nos relacionamos e 

significamos os objetos “materiais” da nossa lida cotidiana – ou seja, como se constituem seus 

sentidos –, embora não consista em nosso objetivo final, se faz indispensável para que 

possamos alcançá-lo. 

Sartre escolhe a nomenclatura “Em-si” não por acaso. O ser das coisas, tal como ele 

descreve, é opaco, maciço, pura plenitude e positividade, sem distâncias, vazios ou fissuras, 

fechado em si mesmo – e, portanto, não consciente. No entanto, como frisa o filósofo, a 

partícula “si”, embora esteja tradicionalmente ligada a um aspecto reflexivo, aqui, não denota 

qualquer referência a um ato consciente ou reflexivo. Diferente da consciência, o ser Em-si 

não se questiona, nem se remete a si mesmo, mas simplesmente é o que é, é este si mesmo e 

se esgota em sê-lo – trata-se de um princípio contingente. Ele é pura identidade consigo e, 

                                                             
16

 Como frisa Morris (2007, p. 84), curiosamente, Sartre, ao desenvolver sua análise acerca da consciência, não coloca em 

questão o fato dos animais serem ou não conscientes de algo. A divisão ontológica que o autor faz refere-se aos seres 
conscientes – no caso, humanos – e seres não-conscientes, para os quais ele utiliza sempre exemplos de coisas e objetos. Essa 
restrição dos exemplos e a própria descrição do ser-Em-si nos leva a pensar que os animais não se encaixariam nesta 
dimensão e, por outro lado, a descrição sartreana de consciência e ser-Para-si refere-se exclusivamente ao caso humano. Na 
medida em que não fica claro o posicionamento do autor sobre o caso dos animais, acreditamos que, por pretender dedicar-se 

à realidade humana, o filósofo acabou optando por não se aprofundar e arriscar desviar-se na análise da situação animal, 
utilizando como contraponto apenas a análise do modo de ser radicalmente outro que é o das coisas. Contudo, diante do fato 
da existência de outras espécies vivas que não a humana, que diferem dos dois modos propostos por Sartre, a afirmação 
radical da divisão ontológica entre apenas esses dois modos de ser parece-nos um tanto descuidada. Seria preciso, a nosso 
ver, ao menos indicar esse outro modo de ser (dos animais), ainda que não fosse a ele dedicada uma análise em pormenores. 



45 

 

 

nesse sentido, Sartre (SN, p. 39) coloca que podemos entendê-lo como síntese, se pensarmos 

“a mais indissolúvel de todas: síntese de si consigo mesmo”. 

Assim, o Em-si, sendo plena positividade, não se relaciona com o outro, com o mundo, 

não conhece a alteridade e tampouco a temporalidade, pois se encerra na “atividade” de ser o 

que é. É apenas por meio de uma consciência que dele pode se falar ou fazer uma 

comparação. Um livro, por exemplo, não se remete ou questiona a si próprio, ele 

simplesmente é, em cima da mesa, ao lado da caneta, dentro do quarto – e é, ainda, indiferente 

à sua localização, esta se refere sempre a uma consciência do livro. Tampouco se relaciona ou 

se posiciona com relação à mesa, à caneta ou ao quarto. Apenas uma consciência pode tomar 

o livro enquanto muito pesado ou mais interessante que o outro, localizá-lo dentro do quarto 

ou em cima da mesa, ou ainda constatar a mudança das páginas que se tornaram amareladas, 

dizendo: “como está velho este livro!”. Só podemos dizer que há mudança se houver uma 

consciência que a testemunhe, para o livro em si mesmo não há temporalidade ou 

transformação, ele não se percebe a si mesmo como diferente, essas são questões humanas. 

Também o são a possibilidade e a necessidade, já que, ao Em-si, está resguardado o caráter de 

contingência radical: 

O ser permanece alheio às noções do possível e do necessário; não deriva de um 

possível e não se pode justificá-lo por nenhum tipo de necessidade. A possibilidade 
pertence à estrutura humana, e a necessidade não passa de uma noção ideal, exterior 

ao existente. Dessa forma, o ser-em-si resolve-se como contingência radical. 

(BORNHEIM, 1984, p. 34). 

O livro, em si mesmo, simplesmente é. As mudanças, transformações, a localização e a 

caracterização do livro são possíveis de serem testemunhadas e expressadas a partir de nós, 

que dele somos consciência. Para ilustrar a questão da temporalidade e da mudança, podemos 

utilizar o exemplo de Sartre (SN, p. 137) sobre a lua crescente. Esta, rigorosamente, só pode 

ser considerada “crescente” na medida em que uma consciência a capta como lua que virá a 

ser cheia: 

Um ser que é o que é, na medida em que o consideramos como sendo o que é, de 

nada precisa para se completar. Um círculo inacabado só necessita do acabamento 

caso seja ultrapassado pela transcendência humana. Em si, é completo e 

perfeitamente positivo enquanto curva aberta.  

A lua, em si, crescente ou cheia, é o que é, não se sabe, não se remete e nem se conhece 

enquanto “potência”, enquanto podendo ser de outro modo
17

. Ela não espera ou projeta ser 

coisa alguma. Isso nos permite apontar que o Em-si desconhece passado, presente ou futuro. 

                                                             
17

 Vale frisar a radicalidade deste caso específico. A lua, em si mesma, é sempre “cheia”, ou, melhor dizendo, é sempre um 

círculo fechado e acabado. Ela apenas pode ser considerada um círculo inacabado, uma curva aberta, em suma, “crescente”, 
como “lua que virá a ser cheia”, na perspectiva e no ponto de vista nosso, que nos encontramos em determinada localização 
em relação a ela. 



46 

 

 

Não há, para ele, temporalidade e esta apenas aparece associada ao seu ser na medida em que 

outro ser – uma consciência, um Para-si – o capta como tendo um antes e um depois. Ainda 

que a lua mude ao longo de suas fases e que o livro amarele, rasgue e envelheça, a passagem 

do tempo, bem como a mudança, são sempre para uma consciência, que é testemunha do 

antes e do depois. A esse respeito, Sartre (SN, p. 39) fala sobre o Em-si: 

Ele é, e, quando se desmorona, sequer podemos dizer que não é mais. Ou, ao menos, 

só uma consciência pode tomar consciência dele como já não sendo, precisamente 

porque essa consciência é temporal. Mas ele mesmo não existe como se fosse algo 

que falta ali onde antes era: a plena positividade do ser se restaurou sobre seu 

desabamento. Ele era, e agora outros seres são – eis tudo. 

Certamente, com isso, não queremos – e tampouco o queria Sartre – dizer que o mundo 

se manteria estático sem a presença do Para-si, mas simplesmente que sem ele não haveria 

constatação da mudança ou passagem – estas, ainda que se refiram ao Em-si, não são captadas 

ou reconhecidas por ele, mas apenas por uma consciência. Dessas colocações não se pode 

concluir que o Em-si é passivo diante da consciência – isso desembocaria em idealismos que, 

já vimos, não interessam a Sartre. As ideias mesmas de passividade ou atividade são humanas 

e são sempre relativas a algo e, assim, não se inserem no mundo do Em-si, que, sendo 

simplesmentesi mesmo, desconhece alteridade e relação. Sendo o que é, ele não se relaciona 

com si mesmo ou com a consciência: é em sua total indiferença.  

Apesar da relevância do papel do ser Em-si na ontologia de Sartre, não muito pode ser 

dito sobre ele, como o próprio filósofo coloca e, também, como mostra-nos Bornheim (1984, 

p. 36): 

Soberanamente fechado em si próprio, confinado na sua inacessibilidade, torna-se 

totalmente impossível saber qual é a estrutura interna do ser. Por conseguinte, todas 

as dicotomias caras à Metafísica clássica, que distinguem a substância do acidente, a 

matéria da forma, o ato da potência etc., perdem qualquer sentido, e isso não tanto 

porque sejam categorias erradas – como sabê-lo? –, mas simplesmente porque o em-

si nos fica estranho. O em-si persiste como plenamente indeterminado, e toda 

tentativa de determinação é um tiro no escuro.  

Assim, o ser-Em-si segue como uma espécie de mistério: por seu excesso de 

determinação em si mesmo, torna-se indeterminado e estranho para nós. Basta-nos, então, 

termos em vista as indicações sobre seu modo de ser, já que este irá se contrapor ao modo de 

ser do Para-si. Havendo esclarecido esse ponto, que será a base de fundamentação do 

seguinte, podemos prosseguir na discussão acerca da realidade humana, ou, em outras 

palavras, do Para-si. 

Dissemos anteriormente que a consciência não é espacial ou substancial, mas, ao 

contrário, é fluxo, é movimento constante e contínuo em direção aos seus objetos, é um 

deslizamento para fora de si. Isso significa, em outros termos, que a consciência, por seu 



47 

 

 

modo de ser, não pode coincidir-se consigo mesma em uma “adequação plena” – e como 

poderia, na medida em que é pura intencionalidade? –, como no caso do Em-si, que, como 

acabamos de ver, não possui fissuras, distâncias ou vazios, mas simplesmente é o que é.  Há, 

na consciência, uma “falha” no princípio de identidade, a ela não é possível identificar-se 

consigo mesma, pois é presença a si, está voltada para si mesma. A consciência, portanto, não 

poderia existir ao modo de ser do Em-si, mas de outro modo, que Sartre denomina Para-si. 

Há um interessante adendo a ser feito, apontado por Cox (2007, p. 25), sobre o uso do 

termo “Para-si”, lembrando ao leitor que, com ele, Sartre não supõe ou indica um modo de ser 

único e universal tampouco algo que pudesse se aproximar de uma “natureza” ou “essência” 

humana. Ao contrário, o que ele busca nos mostrar com sua descrição do Para-si é o modo 

como, originariamente, nós nos relacionamos com o mundo, com as coisas e com o nosso 

próprio ser. Não há nisso uma indicação alguma de determinações, restrições ou estereótipos, 

pois cada consciência individual, concreta e situada, irá fazer-se a seu modo, e livremente, 

como veremos mais à frente. Além disso, o “para” do Para-si indica direção que nunca chega 

ao seu destino, significa ser em direção a esse “si”, essa identidade – e, parece-nos, esse 

sentido –, sem, no entanto, alcançá-lo, sem completar o processo de busca, que é constante e 

inacabado. Desenvolveremos mais profundamente este ponto ao longo do texto. Como mostra 

Bornheim (1984, p. 38), a expressão, além de apontar a característica de intencionalidade e 

direcionamento, refere-se ao caráter de presença da realidade humana: 

O pressuposto básico das análises encontra-se na compreensão do homem como ser-

no-mundo. Não se aborda a consciência tão-só enquanto presa a si ou enquanto 

confinada nos seus próprios limites. Por certo, em determinado sentido ela vive 

voltada para si própria – já por isso Sartre a designa com a expressão “para-si”; a 

consciência é para-si por isso que aparece a si mesma. [...] Nessa perspectiva, pode-

se dizer que a consciência permanece presa a si, sem conseguir abandonar-se. Por 

outro lado, contudo, o ser mesmo da consciência é a intencionalidade. Vale dizer 

que, se ela se experimenta como relação a si própria, concomitantemente se 

relaciona ao em-si [...]. (grifos nossos). 

Acabamos de ver que o objeto não é passivo com relação à consciência, o que tampouco 

implica que seja a consciência passiva diante do objeto – o que, por sua vez, resultaria em um 

realismo. No que consiste, então, o modo de ser da consciência, ou seja, do Para-si? 

Diferentemente das coisas, que simplesmente são, o Para-si tem que ser, tem que atingir, 

buscar seu ser. A consciência se caracteriza como uma “falta perpétua”, a qual busca 

incessantemente preencher-se, enquanto os seres Em-si, em contraste, são completos neles 

mesmos, nada lhes falta. Mas, cabe questionar, falta de que? De ser, identidade, de 

fundamentação, explicação, razão ou determinação da sua existência – ou, ainda, de sentido. 

Falta desse “si” para o qual se direciona sem jamais alcançar. Como coloca Sass (2002, p. 72), 



48 

 

 

essa falta “[...] é identificada em seu ser, não só como vazio, mas também como atitude de 

negação em relação ao em-si.”, como movimento.  

Parece oportuno, neste momento, iniciar uma análise mais pormenorizada da expressão 

“presença a si”, utilizada por nós algumas vezes até aqui. Primeiramente, é preciso tecer 

algumas considerações sobre esse “si” para o qual somos presença. Lembrando o modo de ser 

da consciência, cabe frisar que não somos apenas “para”, ou seja, apenas movimento, direção 

e intencionalidade, pois somos, também – e temos de ser, embora não ao modo do Em-si –, 

esse “si” para o qual avançamos. Ou seríamos puro nada, pura desagregação. O “si” simboliza 

“a totalidade concreta e inatingível do Para-si” (SN, p. 143), uma espécie de ideal de 

identidade de si mesmo. Esse ideal de identidade nos remonta ao que comentamos, 

anteriormente, acerca da reflexão impura e do “eu”, tal como faz Rodrigues (2007, p. 54): 

Ora, se na reflexão pura limitamo-nos a presenciar esta desagregação que fazemos 

de nosso ser, a reflexão impura será a eterna busca pelo si mesmo do qual 

estamos separados para que, finalmente, possamos sê-lo. Em termos psicológicos, 

[...] podemos dizer que a finalidade desta busca pelo “si” efetiva-se na 

constituição de um “eu”. (grifos nossos). 

Assim, novamente vemos o “eu” como resultado da busca constante do Para-si por uma 

identidade ou coesão, mas que consiste em uma cristalização e não no reconhecimento, de 

fato, do nosso ser – que seria justamente, pela reflexão pura, a presença à desagregação que 

nós somos. Mas o “si”, vale frisar, não equivale ao “eu”, não é um produto ou resultado da 

reflexão, mas o próprio ser (Em-si) enquanto atravessado e nadificado, ou seja, por nós 

intencionado e rumo ao qual nos direcionamos. Entretanto, por sermos Para-si, por sermos 

consciência, distância e presença a esse si, jamais podemos coincidir-nos com ele. Em termos 

sartreanos, diríamos que somos esse “si” à maneira de não sê-lo, ao passo que o Para-si “não 

pode ser si [...]. Mas também não pode não ser si” (SN, p. 125). Eis que nos encontramos 

diante de um importante ponto que consta nas conclusões da ontologia de Sartre (SN, p. 753): 

“o Para-si e o Em-si estão reunidos em uma conexão sintética que nada mais é do que o 

próprio Para-si. Com efeito, o Para-si não constitui senão a pura nadificação do Em-si; é 

como um buraco de ser no âmago do Ser” (grifos nossos). E, por sua vez, isso justifica a 

insistência de Sartre – que vem a ser, também, a nossa – em investigar o ser-Em-si, e indica a 

relevância e necessidade de tal investigação para compreender o modo de ser do Para-si, visto 

que este “só pode fundamentar-se a partir do Em-si e contra o Em-si” (SN, p. 135). 

Agora, mais familiarizados com a partícula “si” do Para-si, temos condições de avançar 

no entendimento da expressão “presença a si”. Afinal, pelo nosso modo de ser, escapamos à 

identidade, sendo simplesmente busca e presença a ela: 



49 

 

 

A presença do ser a si mesmo implica em um desgarramento do ser com relação a si. 

A coincidência do idêntico é a verdadeira plenitude do ser, justamente porque nessa 

coincidência não há lugar para qualquer negatividade. [...] Ao contrário, a presença a 
si pressupõe que uma fissura impalpável deslizou pelo ser. Se o ser é presença a si, 

significa que não é inteiramente si. A presença é uma degradação imediata da 

coincidência, pois pressupõe separação. Mas, se indagarmos agora "que é que separa 

o sujeito de si mesmo?", seremos obrigados a admitir que é nada. (SN, p. 126). 

(grifo nosso). 

Como veremos no próximo item, é o nada que constitui o Para-si que o distancia e o 

aproxima, a um só tempo, desse “si”, tornando-o presença a si. Somos esse “equilíbrio 

perpetuamente instável” (SN, p. 125) entre (1) a identidade do “si”, do Em-si que somos 

consciência e nadificamos, e (2) a unidade sintética da presença a si. Ou, nas palavras do 

autor, “entre a identidade enquanto coesão absoluta, sem traço de diversidade, e a unidade 

enquanto síntese de uma multiplicidade” (SN, p. 125). Sartre conclui, na mesma página, 

afirmando: “A lei de ser do Para-si, como fundamento ontológico da consciência, consiste em 

ser si mesmo sob a forma de presença a si”. Assim, ainda que não seja possível alcançar esse 

“si”, essa identidade, esse ser ou sentido definitivo, o Para-si infesta-se dele, é o transcender-

se rumo a ele que o faz movimentar-se, engajar-se no mundo e existir – que é esse movimento 

em direção ao “si”. A realidade humana é, então, desejo e busca de suprimir essa falta de ser, 

esse vazio que ela é – e cada um de nós é a concretização singular dessa busca por realizar 

esse desejo, ou seja, de suprimir essa falta. 

O Para-si é a perpétua negação do ser e existe de forma tal que jamais pode alcançar ou 

coincidir-se com si mesmo. Mas como nos foi possível chegar a essa conclusão? Já havíamos 

colocado, ao falar da consciência, que esta – por não ser espacial ou substancial, mas pura 

intencionalidade – é, de certa forma, nada. Esse “nada” aparece novamente na citação alguns 

parágrafos acima, quando Sartre afirma ser ele aquilo que separa a consciência de si mesma. 

Além disso, vimos no item anterior que as transformações e mudanças no ser só podem ser 

captadas por uma consciência: apenas esta pode testemunhar que algo era e já não mais o é, 

ou que não está aqui, mas em outro lugar. Isso significa que o nada – o não-ser, a negação e 

outros derivados – não poderia existir no mundo, em si mesmo, a não ser através do ser que é 

seu próprio nada: o Para-si. Não podemos prosseguir com a investigação sem adentrar, afinal, 

as elucidações sartreanas acerca do “nada”. 

 

3.2.  O não-ser, o nada e a nadificação 

 

Sartre (SN, p. 44) inicia sua investigação acerca do nada apontando para o fato de que 

cada conduta humana, “sendo conduta do homem no mundo, pode nos revelar ao mesmo 



50 

 

 

tempo o homem, o mundo e a relação que os une” e, portanto, a investigação acerca da 

conduta humana é um caminho possível para a compreensão do modo de ser da realidade 

humana no mundo. Ele parte, assim, do estudo da interrogação, que, como veremos, é uma 

conduta que revela a própria atitude da realidade humana com o mundo, revela a relação da 

consciência com o ser. 

A pergunta ou interrogação coloca sempre duas possibilidades de resposta: uma 

afirmativa e uma negativa. É porque há a possibilidade permanente do nada que se abrem as 

possibilidades para as perguntas dirigidas a nós mesmos e ao mundo – e a própria ocorrência 

da negação, em uma resposta negativa. A interrogação é, então, nas palavras de Sartre (SN, p. 

45), “uma ponte lançada entre dois não-seres: o não-ser do saber, no homem, e a possibilidade 

de não-ser, no transcendente”, ou seja, uma ponte entre aquele que, por não saber, interroga, 

questiona, pergunta, e a possibilidade constante de uma resposta negativa. E, acrescenta Sartre 

(SN, p. 46), “é ainda o não-ser que vai circunscrever a resposta: aquilo que o ser será vai se 

recortar necessariamente sobre o fundo daquilo que não é”. Mas, como já vimos, o ser Em-si 

é pleno e sem vazios, sem fissuras, o que nos impossibilita de pensar que o nada provenha das 

coisas, pois “não há o menor vazio no ser, a menor fissura pela qual pudesse deslizar o nada” 

(SN, p. 122). 

 O mundo, diz o filósofo, “não revela seus não-seres a quem não os colocou 

previamente como possibilidades” (SN p. 47). É apenas na relação entre realidade humana e 

mundo que surge a negação – que é, por sua vez, manifestação, expressão do nada. É nessa 

circunstância que ele afirma, na mesma página, que “o não-ser surge sempre nos limites de 

uma espera humana”. Podemos acompanhar, então, a conclusão de Sartre de que o nada 

apenas poderia vir ao mundo por meio de um ser que pode se voltar para o seu próprio ser, um 

ser que é distância de si e é o seu próprio nada, afinal “o ser pelo qual o Nada vem ao mundo 

deve ser seu próprio Nada” (SN, p. 65). Já sabemos que este ser é o Para-si. Não nos parece 

que pudesse ser outro, tendo em vista que somos nós que interrogamos e esperamos. Nesse 

sentido, Bornheim (1984, p. 44), identificando o Para-si como “elemento possibilitador da 

negação”, afirma que o “paradoxo da realidade humana lhe advém dessa singular unidade 

entre o ser e o nada [...]”. 

Assim, temos até aqui que (1) o processo de interrogação ou pergunta e a possibilidade 

de negação são possibilidades no mundo, facilmente detectadas em nossas atividades 

cotidianas; (2) estas, entretanto, são possíveis na medida em que há o nada; (3) este, por sua 

vez, aparece sempre no fundo da relação entre a realidade humana e o mundo; (4) ele, 



51 

 

 

contudo, não se encontra no mundo, mas é possível pelo Para-si, que, em seu modo de ser, é o 

seu próprio nada. Conforme apresentamos antes, apenas é possível que a consciência seja um 

arrancar-se de si mesma rumo ao ser, transcendendo-o, porque ela é, em seu ser, seu próprio 

nada. Trata-se de um processo incessante de constituição a partir da nadificação de si e do 

mundo e, assim, a consciência é um ser que está imerso no mundo, mas que necessita exercer 

sobre ele uma constante negação. O nada, portanto, longe de ser uma abstração ou mero 

conceito, é a própria condição de ultrapassagem e transcendência. 

Mas o nada, em si mesmo, não é, não pode ser. Ele apenas pode aparecer por meio de 

um ato de nadificação que o expresse. E, assim, podemos dizer que possui uma “existência 

emprestada”, carecendo sempre do ser para poder nadificá-lo. 

Expressávamos isso ao dizer que o nada invade o ser. Significa que o ser não tem 

qualquer necessidade do nada para se conceber, e que pode se examinar sua noção 

exaustivamente sem deparar com o menor vestígio do nada. Mas, ao contrário, o 

nada, que não é, só pode ter existência emprestada: é do ser que tira seu ser; seu 

nada de ser só se acha nos limites do ser, e a total desaparição do ser não constituiria 

o advento do reino do não-ser, mas, ao oposto, o concomitante desvanecimento do 

nada: não há não-ser salvo na superfície do ser. (SN, p. 58). 

O ser, então, que é negado pela consciência, é o suporte e a condição de aparecimento 

do nada – que apenas pode surgir da relação do Para-si com o Em-si. O não-ser, enquanto 

negação, é ontologicamente dependente do ser. Isso não é difícil de entender já que, para que 

haja a negação de algo é preciso, antes, que esse algo exista e, assim, o não-ser ou o nada deve 

ser subsequente ao ser. Por outro lado, isso não implica em uma interdependência entre ser e 

nada, pois não há dependência ontológica do ser pelo não-ser, afinal, sendo o ser anterior ao 

não-ser, o primeiro não pode, logicamente, ser constituído por ou depender do segundo.  

Assim, a realidade humana faz existir o nada por meio de uma atitude de constante 

nadificação, endereçada a si e ao mundo. Para Sartre, no entanto, o nada tampouco provém de 

uma “subjetividade pura” – o que sequer seria possível em sua filosofia – ou de uma simples 

articulação de ideias. Trata-se, para o filósofo, de uma característica ontológica da realidade 

humana, que carrega o nada e a negação enquanto seu próprio modo de ser, e é, pois, nela que 

encontramos a resposta à questão da origem do nada. 

É oportuno colocar que Sartre diferencia dois tipos de negação: a externa e a interna. A 

primeira “aparece como puro nexo de exterioridade estabelecido entre dois seres por uma 

testemunha” (SN, p. 236). Trata-se, por exemplo, do caso em que digo que “o livro não é a 

cadeira”, uma comparação que só pode ser feita por uma consciência – conforme comentamos 

no item sobre o Em-si – e cujo fundamento não se encontra em nenhum dos dois objetos, que 

simplesmente são o que são. Tal negação consiste em uma espécie de ligação entre eles 



52 

 

 

estabelecida por mim e que em nada acrescenta ou modifica-os, sendo, por isso, denominada 

“externa”. A negação interna, por sua vez, é entendida como “uma relação de tal ordem entre 

dois seres que aquele que é a negação do outro qualifica o outro, por sua própria ausência, no 

âmago de sua essência” (SN, p. 237). É, voltando ao exemplo da timidez, o caso em que 

remeto a mim mesma afirmando que “não sou extrovertida” e, desse modo, não apenas me 

nego uma qualidade, mas assumo tal negação como uma “virtude negativa de meu ser”, uma 

“qualidade real”, uma característica que me constitui: a de não ser extrovertida. Desse modo, 

diferentemente do primeiro tipo, essa negação influi em minha “estrutura interna” provocando 

em mim uma “modificação” não apenas na medida em que me qualifica negativamente, mas, 

também, ao passo que, na assunção de tal característica como minha, posso, a partir dela, 

explicar “tanto minha melancolia, por exemplo, quanto meus insucessos mundanos” (SN, p. 

236-237). A negação interna, como qualquer outra, apenas pode surgir no mundo pelo Para-si, 

ainda que se refira ao Em-si, “como quando se diz que uma pérola é falsa, uma fruta não está 

madura, um ovo não está fresco, etc.” (SN, p. 237). 

Ao descrevermos o mundo, utilizamos, a todo o momento, a negação. Posso dizer que 

meu livro está sobre a mesa, mas também que não está na mochila, e mesmo ao afirmarmos, 

por exemplo, que “isto é um livro”, implica em dizer que não é uma cadeira, uma mesa ou 

qualquer outra coisa. Os exemplos são infinitos e demonstram como o não-ser, o nada e a 

negação estão presentes em nossas vidas, afinal, não se trata apenas de como descrevemos o 

mundo, mas, mais do que isso: são “nossos modos de encontrar e atuar no mundo” 

(CERBONE, 2013, p. 131). E, indo um pouco mais além, nas palavras de Sartre (SN, p. 135): 

“[...] a nadificação, sendo nadificação do ser, representa a vinculação original entre o ser do 

Para-si e o ser do Em-si.” (grifo nosso). Com o intuito de mostrar que a negação e o nada 

aparecem objetivamente em situações cotidianas, Sartre (SN, p. 50) utiliza, dentre outros, o 

clássico exemplo de uma situação em que procuramos uma pessoa em um café ou um bar. O 

ambiente é plenitude de ser e fundo sobre o qual aquele que procuro deve aparecer como 

figura
18

. Assim, a cada canto, utensílio ou pessoa que olho e não encontro quem procuro, 

                                                             
18

 Essa noção de figura-fundo é bastante trabalhada na Teoria da Gestalt. Visando o que aqui nos interessa compreender, 

podemos dizer que se trata, de modo bastante resumido, da necessidade de que a experiência perceptual de um objeto envolva 
um fundo. Como descreve Morris (2009, p. 88): “Se compreendemos o objeto de uma consciência perceptual como aquilo a 
que se presta atenção ou que se foca, esse objeto é, então, a ‘figura’: aquilo para o qual estou olhando é o gato rajado. Parte 
dessa experiência perceptual é o fundo literal: a almofada sobre a qual o gato está enrolado, o sofá sobre o qual a almofada 
está colocada, etc. [...]. Em linguagem sartreana, estar posicionalmente consciente do gato é, ao mesmo tempo, estar não-

posicionalmente consciente da almofada. [...] De fato, a minha consciência posicional da almofada, tendo eu desviado a 
minha atenção para aquilo que estava anteriormente no fundo é, ao mesmo tempo, uma consciência não-posicional do gato, 
que agora se tornou fundo para a almofada. Fundo e figura formam, então, uma unidade sintética, um todo organizado”. Essa 
dinâmica entre figura e fundo, parte e totalidade será retomada ao longo do texto, pois constitui um movimento marcante do 
modo de ser do Para-si.   



53 

 

 

efetuo uma negação na medida em que o capto como “não sendo” aquele que busco. Como 

coloca Sass (2002, p. 25), o “fundo composto pelas existências que perfazem o bar é uma 

totalidade negada constantemente pela atitude da procura”. Ao constatar, por fim, que a 

pessoa que busco não se encontra ali, além do fundo composto pelo café, seus objetos e 

pessoas negados, há, também, uma nova negação que aparece sobre o fundo de nadificação do 

café: a ausência. É o nada que se mostra em meio ao ser. Sartre (SN, p. 52) conclui que, para 

ser possível, o nada deve “infestar” o ser. 

Aqui, devemos atentar para um ponto muito importante para a nossa investigação. A 

procura por uma pessoa, com a finalidade de encontrá-la no café, faz com que este apareça 

para mim organizado de certo modo. Isso significa que, pela nadificação, o mundo tal como 

aparece a uma consciência, se organiza e se configura de certa maneira: 

E como poderia ser diferente, uma vez que a interrogação é um processo humano? É 

pela realidade humana que as coisas se organizam em forma de “complexos-

utensílios”, é pela possibilidade de negação que a “realidade” a nossa volta se 

organiza ou, em outras palavras, é pelas negatividades que as “massas de ser” vão se 

transformando em mundo. (RODRIGUES, 2007, p. 30). 

A noção de “mundo” sugerida nesta citação, embora seja de extrema relevância para 

nossa investigação, implica em minúcias e ferramentas conceituais das quais ainda não 

dispomos e, por esse motivo, será retomada mais à frente. Em relação ao que nos concerne 

abordar agora, podemos afirmar que, sem dúvida, há, no mundo, uma plenitude de ser que o 

constitui, o Em-si ou “as massas de ser” às quais se refere o autor – afinal, a própria 

consciência traz como exigência a existência do ser. Porém, na medida em que ela se dirige a 

essa plenitude de ser, percebe-a, transcende-a, essa “massa indiferenciada de ser” (SN, p. 57) 

aparece organizada, ordenada em figuras e fundos, partes e todos, como utensílios ou 

empecilhos, como necessários ou facilitadores etc., em relação ao direcionamento da atenção 

– ou seja, de acordo com a necessidade ou a intenção da consciência que percebe. Assim, 

“[...] é preciso notar que, na percepção, ocorre sempre a constituição de uma forma sobre um 

fundo. Nenhum objeto, nenhum grupo de objetos está especificamente designado para 

organizar-se em fundo ou forma: tudo depende da direção da minha atenção.” (SN, p. 50). 

Lembremos que depende também da direção da nossa atenção a captação da mudança, da 

transformação, da localização e da caracterização do Em-si, por sua indiferença em relação a 

tais aspectos, que, como já vimos, são possíveis de serem testemunhados e expressados 

apenas por uma consciência. Tudo isso significa, em outras palavras, que o modo como o 

mundo irá se organizar depende da direção do “olhar”, da percepção e da perspectiva do Para-

si. 



54 

 

 

Das apreciações acerca do modo de ser da realidade humana colocadas do início desta 

primeira parte até aqui, decorre que a consciência não existe no mundo em termos de mera 

contemplação. Ao contrário, a intencionalidade, o voltar-se para e a percepção implicam em 

certo interesse e certa perspectiva, que, digamos, interferem no modo como se manifesta e se 

organiza o objeto intencionado – em última instância, o mundo. Não se trata, contudo, de uma 

projeção ou distorção da realidade, mas da sua manifestação, enquanto fenômeno, fruto do 

encontro e da relação, pela nadificação, do Para-si com o Em-si – que, como vimos, consiste 

no próprio Para-si. Ao existir como consciência, a realidade humana faz com que as coisas 

dispostas ao seu redor, que se lhe impõem sua existência, se distribuam, se organizem à sua 

volta em forma de mundo – no sentido peculiar que comentamos acima e que ainda iremos 

aprofundar –, mas esse mundo só aparece como totalidade organizada porque, enquanto dado, 

é transcendido pela realidade humana. Decerto que essa organização extrapola – embora 

abarque – o simples posicionamento ou distribuição de figura e fundo que abordamos antes. 

Veremos na segunda parte que, em uma experiência concreta vivida como “figura”, muito 

além de um fundo no sentido de um cenário físico em que a figura se destaca, há uma série de 

aspectos – como os projetos, as experiências passadas, os valores, engajamentos e o próprio 

mundo histórico – que constituem esse fundo.  

No capítulo anterior, dissemos que, em nossa relação concreta com o mundo, os objetos 

com quais lidamos e dos quais somos consciência nos aparecem como fenômeno – o que 

parecia implicar em aparecer de certo modo ou, ainda, com certo sentido. E, mais uma vez, 

agora com mais elementos, reiteramos que nos parece possível considerar que o Para-si, em 

sua vinculação de nadificação do Em-si, o faz aparecer de certo modo, com certo sentido. 

Para compreendermos, contudo, como e em que condições isso se daria e, consequentemente, 

tornar possível a sustentação das nossas considerações acerca da constituição dos sentidos, 

falta-nos, ainda, alguns elementos que serão abordados na segunda parte.  

Desde o item sobre a consciência, na medida em que buscávamos apresentar o modo de 

ser da realidade humana, pudemos notar a constante “presença” do nada. Dizer que somos 

nosso próprio nada significa, dentre outras coisas, que aquilo que fomos está separado por um 

nada daquilo que somos e daquilo que seremos – e veremos isso com mais detalhes quando 

falarmos da temporalização. Esse “estar separado”, por sua vez, significa que não há 

determinismos ou efeitos de causalidade no que diz respeito ao modo de ser do Para-si: 

O importante para Sartre é que, assim como não se pode verificar relação causal 

entre o para-si e o em-si, expulsa-se a noção de causalidade também do próprio 

seio do para-si; os estados de consciência não têm caráter determinante, e o 

binômio causa-efeito permanece totalmente exterior ao processo nadificador. [...] Se 



55 

 

 

há um encadeamento psíquico, ele se dá na constante ruptura entre o passado 

psíquico imediato e o presente, e “essa ruptura é precisamente o nada”. 

Compreende-se então que o para-si seja autoconstituinte, que se fundamente em 

seu próprio nada e recuse qualquer forma de desdobramento rigidamente 

linear: a continuidade psíquica é constantemente bombardeada pela onipresença do 

nada. (BORNHEIM, 1984, p. 45). (grifos nossos). 

O Para-si existe na constante nadificação do mundo e de si – o que lhe aparece como 

esse “si” é justamente o Em-si nadificado. Podemos, aqui, retomar a ideia do Para-si como 

distância, “presença a” e “desgarramento” de si: essa maneira de ser e estar no mundo se 

expressa e se concretiza como nadificação. Tais expressões indicam a ruptura e a recusa à 

linearidade e à causalidade apontadas na citação. Ou, em outros termos, indicam que somos 

sempre para-além do nosso passado, da nossa situação no mundo e do Em-si com o qual nos 

deparamos – e disso decorre que a nadificação é expressão da liberdade. Dizer que somos um 

nada e que somos nosso próprio nada, que somos presença, distância e um desgarrar de nós 

mesmos, pura intencionalidade e nadificação, que a existência precede a essência e que somos 

um constante movimento de fazer-nos significa, no limite, uma só e mesma coisa. Significa 

que não funcionamos a partir da lógica de causa e efeito e que “a cada nadificação separamo-

nos de nossa ‘causa’ e de nosso ‘efeito’” (RODRIGUES, 2007, p. 31), separamo-nos do nosso 

passado e futuro, seja longínquo ou imediato, do que fomos e fizemos e do que projetamos 

fazer – o que demonstra a ausência de determinismos no ser da realidade humana. Significa, 

por fim, que somos liberdade.  

A definição da consciência implica pensar numa definição que nada define, que não 
permanece senão na sua modificação, na sua constante ação e transformação. Ser 

consciência, ser intencionalidade, para Sartre, significa dizer que somos nada, 

significa dizer que nossa essência não está garantida anteriormente por nenhum 

Deus ou natureza humana, mas que essa essência só existe na própria existência, 

nesse movimentar-se em direção às coisas que a consciência não é, que nada é. [...] 

E a esse desgarramento da consciência, a esse movimento que mostra a consciência 

como sendo necessariamente voltar-se ao mundo e com isso, como sendo 

necessariamente distinta do mundo, Sartre chama de liberdade. (SOUZA, 2010b, p. 

17-18). 

Em suma, dizer que somos nosso próprio nada equivale a dizer que somos livres, o que, 

por conseguinte, corresponde a ser consciência intencional e ser Para-si. Assim, buscando 

compreender o modo de ser da realidade humana, passamos pela consciência, encontramos o 

nada e chegamos, por fim, na liberdade. 

  

3.3. A liberdade como modo de ser da realidade humana 

 

A noção de liberdade, como acabamos de ver, pode ser considerada aquela que agrega, 

envolve e implica todas as outras e assim, a que melhor definiria a realidade humana – com 



56 

 

 

todas as ressalvas necessárias à utilização do termo “definição”, conforme veremos logo a 

seguir.  

O homem é liberdade em seu próprio ser. Por isso, o estudo da liberdade resume e 

conclui todas as análises anteriores; quando Sartre define a realidade humana – o 

para-si deve ser o que ele é, ele é o que não é e não é o que é, a existência precede a 

essência –, com essas fórmulas define a própria liberdade. [...] Podemos afirmar que 

a liberdade e a consciência se circunscrevem reciprocamente. E a consciência, sendo 

um poder nadificador, repele toda e qualquer modalidade de determinismo. 

(BORNHEIM, 1984, p. 110-111). 

A tarefa de apresentar os contornos da noção de liberdade em Sartre – sem dúvida, a 

mais marcante em toda a obra do filósofo – nos parece desafiadora, o que não se deve apenas 

à complexidade e extensão do seu uso. Do mesmo modo que apontamos, desde a introdução, 

a impossibilidade de conceituar previamente a realidade humana, seria controverso 

estabelecer uma definição fechada e engessada da liberdade, o que é expresso pelo próprio 

filósofo: 

Mas deparamos logo com uma séria dificuldade: descrever, comumente, é uma 

atividade de explicitação visando as estruturas de uma essência singular. Mas a 

liberdade não tem essência. [...] A liberdade faz-se ato [...]. Então, como 
descrever uma existência que se faz perpetuamente e nega-se a ser confinada em 

uma definição? A própria denominação de “liberdade” é perigosa, caso 

subentendamos que a palavra remete a um conceito, como as palavras habitualmente 

fazem. (SN, p. 541-542). (grifos nossos). 

A liberdade sartreana não pode ser entendida como um conceito ou uma propriedade 

humana, pois ela é, ela existe na medida em que se faz, se expressa, se concretiza, o que 

aponta a dificuldade em descrevê-la ou defini-la. Muitas das recorrentes interpretações – e 

consequentes críticas – de leitores mais precipitados acerca da liberdade proposta por Sartre, 

como pontuamos no início da introdução, provêm justamente do equívoco de tomá-la nesses 

termos limitantes de conceituação ou, ainda, de confundi-la com usos outros da palavra. A 

confusão mais frequente se dá entre liberdade e vontade, e, por esse motivo, cabe uma breve 

diferenciação antes de prosseguirmos.  

Para Sartre, ou somos livres ou não somos, não podemos ser ora uma coisa, ora outra
19

. 

O filósofo questiona (SN, p. 545-546), caso fôssemos condicionados, de onde viria essa 

vontade livre que age sobre o condicionamento e, se fosse possível à vontade ir contra o 

condicionamento, este não seria determinante sobre nós e, portanto, não se constituiria como 

condicionamento. Para ele, o ato voluntário não é a manifestação da liberdade, mas apenas 

uma dentre outras formas possíveis de expressão da liberdade, não sendo, assim, prioritária ou 

                                                             
19

 O mesmo afirmamos antes a respeito da consciência: ou ela é inteiramente consciência e fluidez, ou  não o é. Para mais a 

respeito, cf. nosso capítulo 1, item 1.1. 
 



57 

 

 

mais “autêntica”. A liberdade prescinde da vontade para existir e se expressar e, para sermos 

mais precisos, a liberdade, sendo originária, é a própria condição para a vontade ou 

deliberação. 

Para esclarecer a relação entre a vontade e a liberdade originária parece oportuno 

relembrar brevemente o cogito cartesiano e o cogito pré-reflexivo. Como mostramos, sem 

negar o cogito de Descartes, Sartre afirma que há um fluxo de existência consciente anterior a 

qualquer reflexão que possamos realizar: antes mesmo de pensarmos, refletirmos e 

constatarmos racionalmente nossa existência, já existimos e somos, irrefletidamente, 

consciência de existir. Assim, a reflexão é, digamos, uma maneira possível da consciência 

posicionar a si mesma. De forma semelhante, a liberdade do Para-si identifica-se com a 

própria existência: na medida em que existimos, somos consciência e liberdade. A vontade é 

posterior, é um modo possível de existir, de fazer, de concretizar e ser essa liberdade – a 

primeira depende da segunda. Assim, diferente do que se afirma no senso comum, não somos 

livres quando agimos pela vontade. Se liberdade fosse sinônimo de vontade, teríamos e 

seríamos o que quiséssemos, bastaria querer e desejar para concretizar, como coloca Sartre 

(SN, p. 594): 

Se bastasse conceber para realizar, estaria eu mergulhado em um mundo semelhante 

ao do sonho, no qual o possível não se distingue de forma alguma do real. Ficaria 
condenado, então, a ver o mundo se modificar segundo os caprichos das alterações 

de minha consciência, e não poderia praticar, em relação à minha concepção, a 

“colocação entre parênteses” e a suspensão de juízo que irão distinguir uma simples 

ficção de uma escolha real. Aparecendo desde o momento em que é simplesmente 

concebido, o objeto não seria nem escolhido nem desejado. Abolida a distinção 

entre simples desejo, a representação que posso escolher e a escolha, a liberdade 

desapareceria com ela.  

Mas, se ser livre tal como estamos abordando aqui não é sinônimo de agir pela vontade, 

também não significa agir a esmo, de qualquer maneira, imprevisivelmente, por impulsos 

arbitrários, caprichosos e gratuitos. Por liberdade, Sartre tampouco quer dizer onipotência, 

que se pode fazer qualquer coisa ou o que se bem entende, em qualquer situação. Não se trata, 

inclusive, de conseguir e obter o que se quer, o que se deseja: aqui, o sucesso de conquistar ou 

realizar algo em nada modifica a liberdade do existente; ser livre não depende da obtenção ou 

do alcance da finalidade. Assim sendo, a concepção sartreana se afasta radicalmente daquela 

corriqueiramente empregada pelo senso comum, na qual se supõe que “só somos livres com 

relação a um estado de coisas que não nos constrange.” (PERDIGÃO, 1995, p. 88). Não se 

trata, portanto, de um “estado” no qual não há resistência, barreira ou impedimento dos nossos 

desejos e projetos – estado tal que, como descrito na citação anterior, apenas é possível na 

esfera imaginativa ou onírica. 



58 

 

 

Não sendo possível pensarmos a liberdade como um estado, uma coisa e tampouco uma 

propriedade, qualidade ou “essência” humana, o mais adequado seria considerá-la uma 

condição humana: ao existirmos e sermos humanos – sermos Para-si, consciência, nada –, 

somos liberdade. 

Em outras palavras, a condição humana, da qual todos os homens partilham, é a 

liberdade: todos os homens são livres. Por outro lado, é essa mesma liberdade 

que faz com que todos os homens sejam radicalmente distintos, já que são 
livres. Como seres livres que são, os homens se constroem singularmente a partir 

da sua própria liberdade subjetiva. (HILGERT, 2011, p. 50). (grifos nossos). 

Bem como pontuamos ao apresentarmos o Para-si, na medida em que se trata de uma 

condição – e não uma essência ou definição – e esta implica justamente na abertura de 

possibilidades, na indeterminação, no contínuo e constante ter de fazer-se na concretude, estão 

salvaguardadas as diferenças e a diversidade presentes na humanidade, como colocado na 

citação acima. Em outra passagem, Sartre (SN, p. 542) aponta essa impossibilidade de 

descrever a liberdade de modo universal: 

Certamente, eu não poderia descrever uma liberdade que fosse comum ao outro e a 

mim; não poderia, pois, considerar uma essência da liberdade. [...] trata-se, de fato, 

de minha liberdade. Igualmente, além disso, quando descrevi a consciência, não 

podia tratar-se de uma natureza comum a certos indivíduos, mas só de minha 

consciência singular [...]. 

Como vimos ao final do item anterior, a liberdade é o nada de ser do Para-si, o nada que 

o separa de si mesmo, sua total indeterminação, que impossibilita determinismos em seu 

modo de ser. Como coloca Sartre (SN, p. 559), “a liberdade se identifica com o ser do Para-si: 

a realidade humana é livre na exata medida em que tem-de-ser seu próprio nada”. Assim, o 

filósofo identifica a liberdade com essa permanente possibilidade – que vem a ser, com efeito, 

uma necessidade – da realidade humana de realizar uma ruptura nadificadora, de desgarrar-se, 

distanciar-se do mundo e de si, expressa no modo de ser da consciência intencional e no nada 

que ela é: “O homem é livre porque não é si mesmo, mas presença a si” (SN, p. 545). Dessa 

forma, notamos que não nos encontramos diante de “mais um conceito” que se acrescenta aos 

demais, visto que estão ligados, que dialogam e se complementam. Em outro momento, o 

filósofo afirma que “a liberdade é rigorosamente igual à nadificação” (SN, p. 694), pois 

escapa de qualquer determinação por meio da “dupla nadificação do ser que ela é e do ser no 

meio do qual ela é” (SN, p. 598). Sobre essa relação entre a liberdade e o nada, Sartre (SN, p. 

68) diz: 

Com efeito, os passos até aqui dados mostram bem claro que a liberdade não é 

uma faculdade da alma apta a ser encarada e descrita isoladamente. Queremos 

definir o ser do homem na medida em que condiciona a aparição do nada, ser que 

nos apareceu como liberdade. Assim, a liberdade como condição exigida para a 

nadificação do nada não é uma propriedade que pertence, entre outras, à essência 



59 

 

 

do ser humano. Por outro lado, já sublinhamos que a relação entre existência e 

essência não é, no homem, igual à nas coisas do mundo. A liberdade humana 

precede a essência do homem e a torna possível, a essência do ser humano é em 
suspenso na liberdade. Aquilo que chamamos liberdade é, pois, impossível de 

distinguir do ser da realidade humana. O homem não é primeiro para ser livre 

depois, não há diferença entre o ser do homem e o seu “ser-livre”. (grifos 

nossos). 

É nesta direção que o filósofo afirma, em outro momento, que a liberdade não é uma 

característica, qualidade ou propriedade, mas é “bem precisamente a textura de meu ser” (SN, 

p. 543). Conforme dissemos ao apresentar a consciência, não há liberdade “pura”, não há 

como isolá-la do mundo e do Para-si específico que a realiza. É em razão disso que seria 

equivocado falar da liberdade como um conceito, uma essência. Só há consciência e liberdade 

na concretização de uma existência, ambas não existem em termos de conceitos e abstrações, 

e só podemos captá-las na medida em que nos debruçamos, tal como faz Sartre, sobre 

existências concretas. Assim, a liberdade nada tem de abstrata, ela é pura concretude e 

concretização da existência e se expressa concretamente, em ligação com um mundo e com os 

outros. Sem o mundo, sem o “dado” e o Em-si, não há liberdade, pois, assim como a 

consciência existe na medida em que intenciona, posiciona seu objeto e o nada existe como 

nadificação do ser, a liberdade existe em um mundo que lhe resiste – como esclareceremos ao 

falar da facticidade.  

É por ser intencionalidade, por ser consciência sempre voltada para, por ser seu próprio 

nada e ser nadificação do ser para existir, que deve, contínua e incessantemente, “fazer-se em 

vez de ser” (SN, p. 545) e fazer-se nada mais é do que engajar-se, comprometer-se e agir no 

mundo. Visando tal compreensão é que Sartre afirma que somos condenados a ser livres, pois, 

uma vez que existimos, temos, ininterruptamente, de nos fazer nos mínimos detalhes e somos 

responsáveis por aquilo que fazemos de nós.  

Ora, se o primeiro princípio do existencialismo é a afirmação de que a existência 

precede a essência, então o homem é responsável por si. Ou seja, se aceitamos que 

não há natureza humana ou, em outras palavras, se recusamos haver alguma essência 

que determine o homem a ser de um modo fechado em si, então, será forçoso aceitar 

que dependerá de cada homem construir a sua história pessoal, fazer-se. Assim, 

cada um será responsável por sua existência ou pelo que ele fizer de si, o que 

quer dizer, em última instância, pelos seus atos. (RIBEIRO, 2012, p. 42-43). 

(grifos nossos). 

A condenação da liberdade refere-se precisamente à impossibilidade de fugir à tarefa 

de, a cada momento, a cada passo dado, sermos os únicos responsáveis pelo que fazemos com 

nossa existência, por nossas ações e escolhas
20

. Ainda que nos deixemos abandonar à corrente 

                                                             
20

 Pode-se argumentar, neste ponto, que uma série de aspectos da nossa vida nos determina e nos limita: a situação 

socioeconômica, nossa família, nosso corpo ou habilidades, os outros, as regras e leis, dentre tantas outras coisas. Diante de 
tudo isso, a liberdade e a responsabilidade, em lugar de serem totais, seriam bastante limitadas. Deixaremos essa questão em 



60 

 

 

dos acontecimentos ou que nos permitamos guiar e conduzir pelo mundo, pelo outro ou pelo 

que quer que seja, mesmo isso consiste, para o filósofo, em eleger um modo de existir, de 

estar no mundo e de se fazer. Para Sartre (SN, p. 592), “liberdade é liberdade de escolher, mas 

não liberdade de não escolher. Com efeito, não escolher é escolher não escolher”. Assim, 

mesmo não querer agir ou posicionar-se no mundo já implica, em si mesmo, em uma ação, 

uma escolha e um posicionamento e, portanto, “estamos condenados à liberdade” (SN, p. 

597). 

Sou abandonado no mundo, [...] no sentido de que me deparo subitamente sozinho e 

sem ajuda, comprometido em um mundo pelo qual sou inteiramente responsável, 

sem poder, por mais que tente, livrar-me um instante sequer desta responsabilidade, 

pois sou responsável até mesmo pelo meu próprio desejo de livrar-me das 

responsabilidades [...]. (SN, p. 680).   

A liberdade consiste na própria condição de indeterminação e a consequente 

necessidade de ter, a cada vez, de determinar-se, fazer-se, constituir-se. Se nada nos determina 

a nos fazer no modo como nos fazemos, o fundamento último das nossas ações é a nossa 

própria liberdade e isso significa, em outras palavras, que, para a realidade humana,“ser é 

escolher-se” (SN, p. 545). É oportuno, antes de prosseguirmos, tecer alguns esclarecimentos 

sobre a noção de “escolha”, que, assim como vimos sobre a liberdade, suscita uma série de 

confusões em relação ao seu significado dentro da obra do filósofo. Já era de se esperar que 

ele não empregasse a palavra em seu uso corriqueiro ou tradicional, a noção de escolha, aqui, 

não se refere a tematizar, refletir e deliberar, e, assim, muito difere de outros usos mais 

comuns do termo. Sartre (SN, p. 595) significa o “conceito técnico e filosófico de liberdade” 

considerado por ele como “autonomia de escolha”, mas escolha aqui – e isso faz toda a 

diferença – não se distingue da ação. O que importa não é querer, decidir ou deliberar algo, 

pois a escolha só se dá na ação: as escolhas são expressas nas ações, é no movimento concreto 

do existir, no agir, que escolhemos. Assim, a escolha sartreana não se encontra no campo da 

reflexão, ela se encontra em um âmbito mais originário, sendo, portanto, condição para essa 

“outra escolha”, entendida no senso comum como deliberação. Em suma, o escolher consiste 

no próprio engajamento através de ações, não há distância entre ambos, são uma só e mesma 

coisa e, desse modo, considerando que existir é agir, Sartre (SN, p. 700) afirma que “para a 

realidade humana, não há diferença entre existir e escolher-se”. 

Encerrando este item e, também, esta primeira parte, é válido frisar que a insistência de 

Sartre – e, por conseguinte, a nossa –, ao longo de O Ser e o Nada, em apresentar, criticar e 

                                                                                                                                                                                              
suspenso para retomá-la e discuti-la mais adiante, quando abordarmos a facticidade e a situação. Contudo, podemos adiantar 
que não será essa a perspectiva de Sartre. 
 



61 

 

 

contrapor-se a aspectos como a primazia da razão e da vontade, a substancialização do 

psiquismo e da consciência, o determinismo e a causalidade, o realismo e o idealismo, se 

justifica precisamente na medida em que tais modos de compreender o mundo, o humano e 

sua relação se encontram na via contrária da liberdade originária descrita por ele. É, inclusive, 

ao longo de desenvolvimento de suas críticas e contrapontos que o filósofo esclarece as 

nuances do que está em jogo em sua compreensão da existência humana. 

É importante salientar que, neste item, longe de termos a pretensão de esgotar a 

temática, buscamos realizar uma “preparação do campo”. Ao longo da segunda parte, 

seguiremos apresentando os instrumentos necessários à compreensão da liberdade, 

especialmente ao falarmos da ação, da facticidade e da situação. Como buscamos mostrar, ser 

livre é escapar perpetuamente de seu ser, é estar sempre além de qualquer coisa que se possa 

afirmar sobre si, de qualquer identidade, essência, passado ou cristalização, pois nada disso 

pode determinar ou definir-lhe por completo, já que é sempre nadificação de tudo isso. Como 

coloca Morris (2009, p. 178): “ser livre é ser livre de determinação pelo que é”. Diante dessas 

explanações, no que compete o objetivo do nosso trabalho, parece não haver mais dúvidas 

sobre em que condições podemos afirmar a impossibilidade de que os sentidos envolvidos em 

uma existência humana sejam dados de antemão, definitivos ou determinantes. Ou seja, 

sentidos cristalizados não são possíveis para um ser que existe como liberdade e 

indeterminação. Desse modo, temos condições de prosseguirmos, na parte subsequente, 

buscando compreender o modo como tais sentidos se constituem. 

 

 

Parte II. Para a realidade humana, ser é fazer-se 

 

Capítulo 1. “Ser é agir, e deixar de agir é deixar de ser” 

 

 Na obra de Sartre, a ação é colocada para além do âmbito comportamental objeto da 

psicologia clássica, encontrando-se, antes, em uma dimensão existencial: “para a realidade 

humana, ser é agir, e deixar de agir é deixar de ser” (SN, 587). Assim, o Para-si não surge 

primeiro, existe, para então agir e comportar-se no mundo, existir é agir, é fazer-se. Na 

medida em que a liberdade, como acabamos de ver, não é uma qualidade abstrata ou um 

conceito, mas a própria condição humana que se expressa na concretude da existência, e 

considerando que existir é agir no mundo, resulta que “o ato é expressão da liberdade” (SN, p. 

541). O agir é a própria concretização da liberdade, esta se realiza no comprometimento e 



62 

 

 

engajamento de uma existência no mundo e, para o filósofo, não há distância entre ambos. 

Dito isso, podemos ter uma ideia do lugar de relevância da ação no pensamento sartreano, de 

forma tal que, por vezes, sua filosofia foi – e é, ainda – definida como “prática” ou “da ação”. 

Tendo em vista essas colocações, não poderíamos deixar de nos dedicar de modo mais 

aprofundado a esta temática – que se mostrará, inclusive, fundamental na compreensão dos 

sentidos da existência. Sem mais delongas, prossigamos.  

  

 1.1. Crítica aos deterministas e “partidários da liberdade” 

 

 Por entender a liberdade como ação, Sartre (SN, p. 536) inicia a Quarta Parte do Ser e o 

Nada destrinchando aquilo que ele denomina “as estruturas contidas na própria idéia de 

ação”. Ao fazê-lo, o filósofo dialoga com outras linhas de explicação dos atos e da liberdade, 

particularmente com os “deterministas e partidários da liberdade de indiferença” (SN, p. 540) 

– ambos aos quais, na maior parte das vezes, refere-se de modo generalizado, sem especificar 

autores ou correntes do pensamento. Todavia, por vezes, com relação aos primeiros, o filósofo 

dirige-se mais especificamente ao determinismo psicológico e ao que denomina 

“determinismo vertical de Freud” (SN, p. 565)
21

, além de, pontualmente, referir-se a alguns 

autores
22

, apenas a título de exemplo. No segundo caso, por sua vez, Sartre identifica-os, 

também, como “partidários do livre-arbítrio” (SN, p. 603) ou apenas “partidários da 

liberdade” (SN, p. 540) e refere-se à “teoria do ato gratuito de Gide” (EH, p. 37). Assim, na 

medida em que vai desenvolvendo e apresentando sua compreensão acerca das ações e da 

liberdade, o filósofo convoca essas linhas de pensamento, de modo a apontar o que considera 

como suas falhas e incoerências, buscando, dessa forma, esclarecer sua própria proposta. 

 Ao contrário do que, a princípio, se poderia supor, Sartre critica e se opõe aos 

defensores da “liberdade de indiferença”, do livre arbítrio e do ato gratuito, dedicando-lhes 

poucas linhas. Nas palavras de Morris (2009, p. 177):  

[...] a concepção de Sartre encontra-se em forte oposição a uma certa imagem 

pública do ato livre existencialista como o que o novelista André Gide chamava de 

acte gratuit, o ato gratuito: o ato realizado no impulso do momento, de veneta, 

caprichosamente, sem nenhuma razão. 

                                                             
21

 Ao longo da ontologia fenomenológica, Sartre dialoga intensamente com a Psicanálise, propondo, inclusive, no último 

capítulo da obra, uma Psicanálise Existencial, inspirada no método freudiano. Apesar dessa aproximação, o filósofo dirige 
críticas à teoria psicanalítica, identificando e questionando certo determinismo em seu desenvolvimento. Entretanto, optamos 
por não trazer essa crítica de modo mais específico, tendo em vista que ela implicaria aspectos outros, para além da ação, o 
que nos desviaria do nosso foco, neste momento. Vale acrescentar que outros autores ligados à Psicologia, tais como Adler, 
Brentano, James, Lewin, Piaget, Stekel e Watson, são citados ao longo da obra, embora de modo bastante pontual, a título de 
comentário, comparação ou exemplificação. 
22

 Dentre eles, Bergson (SN, p. 88), Chevallier (SN, p. 165), Proust (SN, p. 545) e o próprio Descartes (SN, p. 545). 



63 

 

 

 Aqui, as noções de “ato”, “ato livre” e “liberdade” são bastante distintas daquelas 

propostas por Sartre – que analisaremos nos itens a seguir –, estando, para o filósofo, 

comprometidas. Segundo ele, os defensores de tal concepção “preocupam-se em encontrar 

casos de decisão para os quais não existe qualquer motivo anterior, ou deliberações 

concernentes a dois atos opostos, igualmente possíveis e cujos motivos (e móbeis) têm 

rigorosamente o mesmo peso” (SN, p. 540). Ou seja, os libertários afirmam que há atos livres, 

mas que estes apenas são efetivamente livres se provenientes da liberdade da vontade exercida 

entre duas possibilidades igualmente possíveis, ou, ainda, realizados sem razão ou causa, 

sendo gratuitos e incompreensíveis.  

Significará então que devemos entender a liberdade como uma série de movimentos 

abruptos e caprichosos, comparáveis ao clinâmen epicurista? Sou livre para querer 

não importa o que, não importa quando? E, a cada instante, quando quero explicar 

esse ou aquele projeto, devo deparar com a irracionalidade de uma escolha livre e 

contingente? De tal modo pareceu que o reconhecimento da liberdade tinha por 
conseqüência essas perigosas concepções, em total contradição com a experiência, 

que pensadores de nível abandonaram a crença na liberdade: chegou-se até a afirmar 

que o determinismo - se tivermos cuidado de não confundi-lo com o fatalismo - era 

"mais humano" do que a teoria do livre-arbítrio; com efeito, se o determinismo põe 

em destaque o condicionamento rigoroso de nossos atos, ao menos oferece a razão 

de cada um deles. (SN, p. 558-559). 

 Em contraposição a tais “perigosas concepções”, Sartre insiste na condição humana de 

liberdade e afirma que toda ação humana é livre, mas não por ser gratuita, no sentido de ser 

sem razão ou motivo, incompreensível, ou porque poderia ter sido qualquer outra ação, 

tampouco por se dar pela vontade. Para o filósofo, um “ato” sem motivo sequer poderia ser 

considerado como tal, pois, para ele, todo ato é compreensível, intencional e dotado de motivo 

e, assim sendo, “falar de um ato sem motivo é falar de um ato ao qual faltaria a estrutura 

intencional de todo ato, e os partidários da liberdade [...] só poderiam acabar tornando-a 

absurda.” (SN, p. 540).  

Ao determinismo, por sua vez, Sartre dedica mais da sua atenção, referindo-o, inclusive, 

em diversos momentos ao longo da ontologia fenomenológica. Isso não por acaso, já que, 

empenhado em apresentar a liberdade como modo de ser da realidade humana, o autor afasta 

toda e qualquer determinação causal e linear. Contrapondo deterministas e libertários, no que 

diz respeito à compreensibilidade e existência de motivos para todo ato, ele concorda com os 

primeiros, pois para ambos “não há ação sem motivo” (SN, p. 540). Entretanto, as 

concordâncias se encerram aí. Segundo o filósofo, os deterministas partem da premissa de que 

toda ação provém de uma relação linear de causa e efeito, ou seja, ela é entendida como efeito 

provocado e determinado por uma causa anterior. Causa essa que pode variar, a depender da 

disciplina ou abordagem em questão, desde um aspecto ou fato objetivo (meio social, situação 



64 

 

 

socioeconômica, familiar, genética ou hereditariedade etc.) ou subjetivo (estados psicológicos, 

inconscientes, “paixões da alma”, tendências, personalidade etc.). 

 Sartre (SN, p. 551-552) apresenta – para, depois, colocá-las em questão – as definições 

de motivo e móbil que, segundo ele, habitualmente são utilizadas e “que poderiam ser dadas 

por um determinista do tipo com o qual ele está confrontando-se” (MORRIS, 2009, p. 180): 

Considera-se comumente como motivo a razão de um ato, ou seja, o conjunto das 

considerações racionais que o justificam. [...] o motivo caracteriza-se como uma 

apreciação objetiva da situação. [...] O móbil, ao contrário, é considerado 

comumente como um fato subjetivo. É o conjunto dos desejos, emoções e paixões 

que me impele a executar certo ato.  

Nessa perspectiva, o motivo aparece, então, como uma apreciação objetiva da situação, 

as razões “concretas” que nos levam a agir, enquanto os móbeis consistem nas razões 

“subjetivas” que impulsionam uma ação. Nessas definições, que são, conforme Sartre, 

utilizadas pelo senso comum e por deterministas, os motivos e móbeis de uma ação 

funcionam não apenas como motivadores, mas antes como causadores da ação. Elas 

identificam uma situação objetiva e “externa” ou um fato psíquico como provocador da ação, 

retirando do indivíduo seu papel de agente e posicionando-o como mero resultado passivo do 

ambiente ou do seu “interior”. Neste segundo caso, em uma análise análoga à que realizamos 

sobre o “eu”, o filósofo comenta, na seguinte passagem: 

Trata-se de encarar o Eu como um pequeno Deus que me habitasse e possuísse 

minha liberdade como uma virtude metafísica. Já não seria meu ser que seria livre 

enquanto ser, mas meu Eu que seria livre no seio de minha consciência. Ficção 

eminentemente tranqüilizadora, pois a liberdade estaria enterrada no seio de um ser 

opaco: na medida em que minha essência não é translucidez e é transcendente na 

imanência, a liberdade se torna uma de suas propriedades. Em resumo, trata-se de 

captar minha liberdade em meu Eu como se fosse a liberdade de outro. Vêem-se 

os temas principais desta ficção: meu Eu se converte na origem de seus atos tal 

como o outro na origem dos seus, a título de pessoa já constituída. (SN, p. 87). 

(grifos nossos). 

Uma ação causada, provocada não pode ser uma ação livre, mas antes uma reação e, 

desse modo, nessa perspectiva, os atos seriam determinados pelo meio ou por um psiquismo 

que se assemelha a um “estranho dentro de si mesmo”, uma entidade alheia, em uma tentativa 

de “captar-nos de fora, como um outro ou como uma coisa” (SN, p. 88)
23

. Assim, seguindo a 

concepção determinista e fazendo das ações meras respostas reativas, mecânicas e 

encadeadas, não apenas qualquer traço de espontaneidade da consciência estaria suprimido, 

                                                             
23

 Nesse sentido, podemos dizer que a crítica sartreana ao determinismo aproxima-se daquela feita ao realismo que 

apresentamos na primeira parte da dissertação, já que, segundo Sartre, esta corrente, como aquela, toma o humano como 
passivo e determinado pelo mundo exterior a ele. E tais críticas se aproximam, ainda, daquela discutida anteriormente em 
relação à concepção do “eu” como um agente ou ente organizador.  



65 

 

 

mas a própria consciência intencional se tornaria inviável e estaria extinta qualquer 

possibilidade de liberdade humana.  

Embora esteja de acordo com a compreensão de que toda ação tem um motivo – ou seja, 

de que as ações não se dão por mero acaso, por gratuidade ou por um capricho do agente, mas 

que são compreensíveis –, Sartre se afasta dos deterministas na medida em que estes, para o 

filósofo, não se questionam sobre “como um motivo (ou móbil) pode ser constituído como 

tal” (SN, p. 540). É esse “detalhe” acrescentado por Sartre, que, por sua vez, instaura a longa 

distância entre sua proposta e a determinista: na concepção do filósofo, um motivo não impele 

o indivíduo a agir, não provoca a ação, para ser motivo, ele “deve ser experimentado como 

tal” (SN, p. 540). E acrescenta: “Certamente, não significa, de modo algum, que deva ser 

tematicamente concebido e explicitado, como no caso da deliberação. Mas, ao menos, 

significa que o Para-si deve conferir-lhe seu valor de móbil ou motivo.” (SN, p. 540). Os 

exemplos colocados anteriormente – meio social, genética, estados psicológicos etc. – até 

poderiam constituir o motivo de uma ação, mas, dirá Sartre, jamais como motivo em si 

mesmo, a priori. Tampouco poderiam causar ou determinar a ação de modo linear e 

horizontal antes que ela seja empreendida.  

[...] devemos tentar extrair as significações de um ato partindo do princípio de que 

toda ação, por mais insignificante que seja, não é simples efeito do estado 
psíquico anterior nem resulta de um determinismo linear, mas, ao contrário, 

integra-se como estrutura secundária em estruturas globais e, finalmente, na 

totalidade que eu sou. Caso contrário, com efeito, eu deveria compreender-me 

seja como um fluxo horizontal de fenômenos, cada qual condicionado em 

exterioridade pelo precedente, seja como uma substância a sustentar o fluir, 

desprovido do sentido de seus modos. As duas concepções nos levariam a 

confundir o Para-si com o Em-si. (SN, p. 566). (grifos nossos). 

 Aquele que se toma como puro resultado de um condicionamento ou como mera 

atualização de uma substância já constituída, conforme expresso na citação, parece querer 

negar a si mesmo a possibilidade de, de fato, agir. Parece, ainda, negar a própria 

possibilidade, como se esta não existisse para si ou não estivesse inserida no “universo” do 

qual faz parte. E, por fim, parece com isso esforçar-se, tal como comentamos sobre a reflexão 

impura, para se “alhear” (SN, p. 86) da sua condição de Para-si – captando-se como um 

objeto, como uma coisa que é o que é, como um Em-si. Nesta direção, Sartre (SN, p. 85) 

define o determinismo como uma “conduta de fuga”, antes mesmo de constituir uma 

concepção teórica, na medida em que “os psicólogos deterministas não pretenderem 

fundamentar sua tese sobre os puros dados da observação interna. Apresentam-na como 

hipótese satisfatória”, como se bastassem em si mesmas, e, portanto, por si mesmo “o 

determinismo não bastaria para fundamentar esse alheamento, já que não passa de postulado 



66 

 

 

ou hipótese. É um esforço de fuga mais concreto” (SN, p. 86), um movimento do próprio 

Para-si, que, digamos, consiste na condição para a posterior elaboração do determinismo 

enquanto teoria. Mas, aqui, já estamos adentrando terrenos – da reflexão impura, como vimos 

– que não nos competem nesse momento. Contudo, cabe, ainda, colocar que o determinismo 

se configura como “conduta de fuga” na medida em que: 

[...] afirma existirem em nós forças antagônicas cujo tipo de existência é comparável 

ao das coisas; tenta suprimir os vazios que nos rodeiam, restabelecer os vínculos 

entre passado e presente, presente e futuro; nos provê de uma natureza produtora 

de nossos atos e converte estes mesmos atos em transcendências, dotando-as de 

uma inércia e uma exterioridade que atribuem seu fundamento a algo que não os 

próprios atos e são eminentemente tranquilizadoras por constituírem um jogo 
permanente de desculpas; [...] ao mesmo tempo, reduzindo-nos a não ser jamais 

senão o que somos, reintroduz em nós a positividade absoluta do ser-Em-si, e, 

assim, nos reintegra ao seio do ser. (grifos nossos). 

Embora nesta passagem o filósofo esteja se referindo particularmente ao determinismo 

psicológico, podemos atribuir tais considerações às explicações deterministas em geral – às 

quais se contrapõe Sartre ao longo da sua ontologia –, na medida em que as apreciações 

citadas tratam dos “meios comuns do determinismo mecanicista” (SN, p. 186) de 

interpretação e explicação da agência humana. Tanto nesta citação quanto nos demais trechos 

em que o filósofo refere-se criticamente aos deterministas, o que está em jogo é a 

identificação do passado, seja imediato ou longínquo, como agente determinante dos nossos 

atos; é a identificação da causa do ato em um momento prévio a ele, a partir do meio externo 

ou por “estados psíquicos” anteriores. Consideramos, ainda, ser possível conferir a tais 

apreciações uma amplitude que extrapola o determinismo psicológico ao passo que o próprio 

Sartre (SN, p. 69) afirma que, ao assimilar “a consciência a uma seqüência causal 

indefinidamente continuada”, transformando-a em uma “plenitude de ser”, revela-se “a 

inutilidade dos esforços do determinismo psicológico para dissociar-se do determinismo 

universal e constituir-se como série à parte”.  

Em resumo, nas palavras do filósofo, o “sentido profundo do determinismo é 

estabelecer em nós uma continuidade sem falha de existência Em-si” (SN, p. 544), buscando 

recusar sistematicamente os aspectos que comentamos na primeira parte como sendo condição 

da existência humana. Essas condutas de fuga são desculpas e justificativas, são tentativas de 

dissimular o fato de que somos nós que experimentamos o motivo como tal, conferindo-lhe 

seu valor de motivo – seu sentido, como nos interessa dizer –, e de que nossas ações são livres 

e não provocadas, determinadas ou causadas. Para Sartre, o motivo se constitui como motivo 

pela própria liberdade, na própria ação e, com isso, ele rebate, também, os “preconceitos 



67 

 

 

indeterministas”, ou seja, dos denominados por ele “libertários da indiferença”, para os quais 

os atos seriam desprovidos de motivos e compreensibilidade. 

Essas colocações nos remetem à primeira parte e ao que pudemos compreender, a partir 

dela, da relação entre o Para-si – ou a consciência – e o mundo. Mostramos que o mundo não 

nos aparece de modo determinado, dado, imposto, mas que a consciência é agente em sua 

“atividade” de perceber. Ou melhor, existir ao modo da consciência é ser, desde o princípio, 

ativo em relação mundo, pois é fazê-lo aparecer de certo modo – e vimos que esse “certo 

modo” se aproxima ou mesmo consiste no sentido que estamos buscando esclarecer. Além 

disso, também pudemos apontar essa dinâmica de ser espontaneidade e fluxo e, ao mesmo 

tempo, tentar definir-se, cristalizar-se. Essas pontuações nos ajudam a não perder de vista que 

não estamos tratando de conceitos isolados, mas de uma mesma totalidade que está 

constantemente em constituição: a existência humana.  

Não poderíamos deixar de frisar que o agente é uma consciência existindo no mundo. 

Ou seja, um agente consciente do mundo – ou, ainda, uma consciência agindo no mundo. Isso 

quer dizer que, ao agir, não podemos ser passivos e ter, seja a partir do mundo ou do 

psiquismo, os motivos – como causas – que provocam nossos atos. Ao contrário, ao agirmos e 

sermos consciência do mundo, fazemos com que ele apareça a nós, inclusive em termos de 

motivos para a nossa ação. Essa diferença apontada, que distancia o pensamento sartreano do 

determinismo, é de suma importância para o nosso trabalho, pois experimentar e conferir 

valor ao motivo diz respeito à nossa temática do sentido. Ficam, assim, as questões: o que 

quer dizer “ser experimentado como motivo ou móbil”? Como isso se dá? Deixaremos este 

ponto em suspenso, para retomá-lo mais à frente, quando tivermos avançado um pouco mais. 

Vimos que, no encontro com os objetos da nossa consciência, estes aparecem com certo 

sentido e, agora, veremos que os motivos e móbeis também não estão dados, mas aparecem e 

têm sentido de motivo por meio da ação e do engajamento. Para discutir o modo como os 

sentidos são tecidos ao longo da existência é indispensável, então, entender o que são e como 

se dão as ações e a constituição de motivos e móbeis. É o que faremos nos itens a seguir. 

 

1.2. Considerações preliminares sobre o conceito de ato 

  

 Como dissemos ao introduzir o item anterior, no primeiro capítulo da Quarta Parte da 

ontologia fenomenológica, Sartre apresenta a liberdade pelo viés da ação, debruçando-se, 

assim, sobre a tarefa de elucidar o conceito de ato. Ele inicia o capítulo expressando sua 



68 

 

 

estranheza sobre o fato de que se tenha tratado das teses deterministas e do livre-arbítrio sem 

antes colocar em questão a própria ação e as estruturas e noções nela contidas, como busca 

fazer. Assim, logo nas primeiras linhas, o filósofo (SN, p. 536) define: 

O conceito de ato, com efeito, contém numerosas noções subordinadas que devemos 

organizar e hierarquizar: agir é modificar a figura do mundo, é dispor de meios 

com vistas a um fim, é produzir um complexo instrumental e organizado de tal 

ordem que, por uma série de encadeamentos e conexões, a modificação efetuada em 

um dos elos acarrete modificações em toda a série e, para finalizar, produza um 

resultado previsto.
24

 (grifos nossos). 

Alguns aspectos desta definição inicial da ação parecem possibilitar interpretações 

diversas e divergentes, motivo pelo qual, a nosso ver, merecem um pouco mais da nossa 

atenção. Ao final da citação, o filósofo afirma que uma ação deve produzir um resultado 

previsto, contudo, na mesma página, mais adiante, ele acrescenta: “Não significa, por certo, 

que devam ser previstas todas as consequências de um ato”. Assim, o filósofo afirma que a 

ação deve produzir um resultado previsto, embora não devam e nem possam ser previstas 

todas as suas consequências. Apesar da ressalva, ele acresce, ao final da página: “A 

adequação do resultado à intenção é aqui suficiente para que possamos falar de ação”. Para 

exemplificar suas afirmações e demonstrar quando um ato pode ser considerado como tal, ele 

diferencia, ainda nesta página, dois casos:  

O fumante desastrado que, por negligência, fez explodir uma fábrica de pólvora não 

agiu. Ao contrário, o operário que, encarregado de dinamitar uma pedreira, 

obedeceu às ordens dadas, agiu quando provocou a explosão prevista: sabia, com 

efeito, o que fazia, ou, se preferirmos, realizava intencionalmente um projeto 

consciente. (SN, p. 536)25. (grifos nossos). 

 Assim, no começo do capítulo, o filósofo apresenta os seguintes requisitos para que se 

possa definir uma ação
26

: um ato deve ser intencional, referir-se a um fim ou projeto e, 

embora não seja possível prever todas as consequências de um ato, este deve produzir um 

resultado previsto – o fim ou projeto ao qual se referia –, aquele que age deve saber o que faz. 

Essa definição inicial, entretanto, nos suscita uma série de questionamentos e estranhezas 

quando a pensamos dentro da totalidade da obra O Ser e o Nada – motivo pelo qual optamos 

por dedicar algumas páginas a tais questões. Não há, para nós, qualquer discordância no que 

                                                             
24

 Considerando que nos debruçaremos de modo mais detido e crítico sobre afirmações de Sartre em algumas citações deste 

item, optamos por trazer em nota a versão original de tais trechos. Isso nos possibilitará maior confiabilidade na interpretação 
do texto, afastando possíveis dissidências de tradução. “Le concept d’acte contient en effet de nombreuses notions 
subordonnées que nous aurons à organiser et à hiérarchiser: agir, c’est modifier la figure du monde, c'est disposer des moyens 
en vue d'une fin , c'est produire un complexe instrumental et organisé tel que, par une série d'enchaînements et de liaisons, la 
modification apportée à l'un des chaînons amène des modifications dans toute la série et, pour finir, produise un résultat 
prévu.” (EN, p. 477). 
25

 “Le fumeur maladroit qui a fait, par mégarde, exploser une poudrière n'a pas agi. Par contre, l'ouvrier chargé de dynamiter 

une carrière et qui a obéi aux ordres donnés a agi lorsqu'il a provoqué l'explosion prévue : il savait, en effet, ce qu'il faisait ou, 
si l'on préfère, il réalisait intentionnellement un projet conscient.” (EN, p. 477). 
26

 Vale pontuar que há, ainda, outros requisitos e características da ação que veremos logo mais, ainda neste item. 



69 

 

 

diz respeito à característica intencional do ato humano – principalmente se levarmos em conta 

e aceitarmos a consciência como modo de ser do Para-si. Sobre este aspecto, falaremos de 

modo mais detido no próximo item. Contudo, dois pontos nos despertaram estranhamento na 

leitura: a exigência de adequação e correspondência entre a intenção, fim ou projeto de um ato 

e a sua concretização, ou seja, seu resultado efetivo; e, além disso, a afirmação de que, para 

que um movimento consista em um ato, o atuante deve saber o que faz. Ambos os aspectos, 

inclusive, não voltam a aparecer de modo explícito como requisito ou condição. Pelo 

contrário, parece-nos que eles divergem da proposta sartreana em diversos pontos, os quais 

buscaremos apresentar a seguir. 

 Perguntamos, primeiramente, o que significa dizer que uma ação deve ser intencional? 

Se partirmos da compreensão de intencionalidade em Sartre, podemos dizer que significa que 

toda ação deve intencionar, visar, direcionar para algo além dela mesma – que, nesse caso, é 

um fim ou projeto. Até aí, sem problemas. Entretanto, não nos parece que essa característica 

intencional exija qualquer adequação entre o fim ou projeto de uma ação e os resultados 

provenientes desta – tampouco nos parece que seja essa a compreensão de Sartre. Ora, se a 

previsão do resultado fosse exigência para que uma ação se constituísse como tal, teríamos, a 

princípio, dois problemas: os casos em que poderíamos dizer que houve ação seriam bastante 

restritos e, além disso, apenas seria possível classificar um evento ou movimento como “ato” 

após a sua realização, quando alcançado o resultado previsto – o que pode, a depender do 

caso, demorar um longo período. E quanto aos demais movimentos que referem a um fim, 

mas que não produzem o resultado previsto correspondente a este, teríamos de aceitar que são 

inconscientes ou involuntários, condicionados, meros reflexos ou acidentes? Não seria isso 

aceitar que há uma entidade ou uma automatização no Para-si? Não seria afirmar que somos 

livres e determinados ou condicionados ao mesmo tempo? Como já dissemos, o próprio Sartre 

(SN, p. 545) afirma que isso é inaceitável: 

Se começássemos por conceber o homem como algo pleno, seria absurdo procurar 

nele depois momentos ou regiões psíquicas em que fosse livre: daria no mesmo 

buscar o vazio em um recipiente que previamente enchemos até a borda. O homem 

não poderia ser ora livre, ora escravo: é inteiramente e sempre livre, ou não o é.  

 Se a ação for restringida e definida pela concretização – enquanto resultado efetivo 

esperado – do fim ao qual se dirige, ela deixa de ser livre. A liberdade sartreana, como já 

apontamos ao introduzir esta noção, não se define pelo sucesso ou obtenção daquilo que se 

quer, se deseja e ambiciona. Ela não se define pela realização de um fim, mas sim – dentre 

outros pontos que não cabe adiantar – justamente pelo posicionamento livre de determinação 

desse projeto ou fim. E, assim, alcançar ou não o que se projetou não garante ou constrange a 



70 

 

 

liberdade. A ação, vale lembrar, é expressão da liberdade e, desse modo – se a liberdade é o 

ser da realidade humana e, para ela, existir é ser livre –, todo ato humano é livre. Em 

decorrência disso, não parece ser coerente restringir a ação, ou seja, a expressão da liberdade 

humana, apenas aos atos que produzam resultados previstos. O alcance ou efetivação do 

projeto de um ato deve ser indiferente, afinal o que de fato importa é que, para que consista 

em um ato, haja um fim que ele vise e ao qual se refira – independente da sua concretização 

se adequar ou não exatamente ao que foi projetado. Além disso, diversos são os fatores que se 

encontram entre um ato e a concretização do fim que ele posiciona: os acontecimentos do 

mundo que escapam ao nosso controle, a liberdade dos outros e a nossa própria liberdade
27

. A 

ação não pode ser pensada em uma situação isolada e artificial – pois essa jamais é a nossa 

situação. Nós agimos concretamente em um mundo que nos resiste, onde existem outros 

indivíduos, e não temos controle (ou, ao menos, ele é bastante limitado) sobre os 

desdobramentos de cada um dos nossos atos – o que não nos retira da nossa condição de 

liberdade e responsabilidade em relação aos mesmos.  

 Se seguíssemos à risca essa concepção dos atos, alguns exemplos de Sartre ao longo da 

obra não poderiam ser considerados ações. Por exemplo, combino de encontrar Pedro às 

quatro horas em um café (SN, p. 50) e, após todos os meus movimentos realizados com o 

projeto e a finalidade de encontrá-lo – arrumar-me adequadamente, sair de casa, tomar o trem, 

atravessar a calçada, abrir a porta e adentrar o local –, não encontro Pedro no lugar e horário 

combinados. Ou seja, não realizo efetivamente, não concretizo por completo meu projeto e 

não produzo o resultado previsto: encontrar Pedro no café. Teremos que dizer, então, que 

todos esses movimentos engendrados por mim não consistem em ações ou, em outras 

palavras, que não agi? E, em outro caso, quando pedalo em minha bicicleta até a cidade 

vizinha, visando encontrar uma pessoa que partirá no próximo trem, mas “fura o pneu, o sol 

está forte demais, o vento sopra de frente” (SN, p. 620) e não chego a tempo de alcançá-la. 

Não terei eu agido?  

 Ora, todos os meus movimentos ocorreram na medida em que visavam um fim – 

encontrar Pedro no café às quatro e despedir-me de alguém na cidade vizinha – e foram 

realizados justamente visando esse fim, ou não teria me dirigido até lá, ficaria em casa, faria 

outros planos quaisquer. Portanto, a característica intencional da ação está garantida. Desse 

modo, nos parece que ela exige que haja sempre um projeto ao qual se refira, mas em nada 

compromete sua constituição enquanto “ato” a adequação ou não entre o resultado e a 

                                                             
27

 Retomaremos esses aspectos quando falarmos da facticidade. 



71 

 

 

intenção – a ausência de Pedro e minha chegada após o trem partir não destituem dos meus 

“movimentos” sua característica de ação. Até porque, como acabamos de colocar e como 

exprimem os próprios exemplos, na medida em que ajo em um mundo concreto e dinâmico, 

com outras pessoas também atuando, a concretização ou não dos fins das minhas ações me 

escapa. Ou, nos termos sartreanos, a produção de um resultado previsto, que é a adequação do 

resultado à intenção, não pode ser garantida por mim. 

 Retomemos, agora, os exemplos dados na citação alguns parágrafos acima: Sartre 

afirma que o operário agiu ao provocar uma explosão prevista, ou seja, agiu porque a 

finalidade do seu movimento de, digamos, acionar os explosivos, foi alcançada com a 

explosão da pedreira. Agiu porque produziu um resultado previsto. O fumante, por sua vez, 

não agiu ao explodir a fábrica de pólvora, diz Sartre, porque esse não era seu projeto ao, 

negligentemente, dispensar o cigarro aceso. Decerto, um trabalhador de uma fábrica de 

pólvora que, distraído, fuma um cigarro em seu intervalo e descarta-o, descuidadamente, não 

projeta ou intenciona explodi-la. Entretanto, jogar o cigarro aceso no chão implica em uma 

série de projetos: o de finalizar o intervalo e voltar ao serviço, o de não obedecer ao comando 

da placa que alerta para determinados cuidados naquela área ou da outra que sinaliza o local 

indicado para descartar o lixo. Assim, podemos dizer que o fumante não fez um mero 

movimento distraído, involuntário ou inconsciente, mas sim que agiu e que sua ação visava 

um ou mais projetos, dentre eles o de livrar-se do resto do cigarro para voltar ao trabalho. A 

explosão, por sua vez, consiste em uma consequência – ou um resultado – não prevista do 

seu ato. Afinal, conforme dissemos antes, o próprio filósofo frisa que nem todas as 

consequências de um ato podem ser previstas. 

Outro ponto dessa mesma citação que queremos colocar em questão diz respeito à 

afirmação de Sartre de que o operário encarregado sabia o que fazia, que “realizava 

intencionalmente um projeto consciente”. Questionamos, então: o que significa realizar 

intencionalmente um projeto consciente? Estaria Sartre, ao equivaler isso a “saber o que se 

faz”, referindo-se à deliberação ou à reflexão? Dessa forma, um “projeto consciente” seria 

equivalente a um projeto tematizado, deliberado e pensado previamente à sua realização? Se 

levarmos à risca essa afirmação, igualando a ação e a realização de um projeto consciente a 

“saber o que se faz”, restringiremos as ações ao campo da reflexão, aos momentos em que 

posicionamos a nós mesmos ou ao mundo, julgando, questionando, refletindo. Sem reflexão, 

portanto, não haveria ação. E sem concretização daquilo que se projetou, tampouco. Além 

disso, tal concepção implicaria em uma série de questões no que diz respeito à 



72 

 

 

responsabilidade, pois, partindo dela, aquele que não refletiu, não conhecia as consequências 

do seu “ato” ou não tinha como propósito produzi-las, não seria responsável por sua ação.  

Já colocamos que nosso entendimento da definição sartreana de ação é o de que não 

importa a efetivação do projeto intencionado, mas apenas que haja intenção de um fim como 

condição para que um movimento seja um ato. Mas isso se dá pela via da reflexão? Deve ser 

um posicionamento reflexivo de um fim ou projeto? Ora, isso nos encaminha em direção à 

primazia do conhecimento e ao idealismo, ambos criticados por Sartre, como já mostramos e, 

portanto, tal compreensão não parece satisfatória. O próprio filósofo diz, ainda no início da 

obra, que a “consciência do homem em ação é consciência irrefletida.” (SN, p. 80). Enquanto 

permanecemos no plano da ação, o fim último ou o projeto consiste em algo subentendido no 

ato, não tematizado ou questionado, estando no campo do irrefletido. Ainda que seja possível, 

a qualquer momento, refletir sobre nossos atos, a reflexão não é – e nem poderia ser – 

condição para a ação. 

Ao analisar a consciência no primeiro capítulo desta dissertação, vimos que ela é pura 

intencionalidade e translucidez, e que somos, ininterruptamente, consciência intencional, 

mesmo quando não estamos refletindo. Significa que cada movimento, por mais insignificante 

que seja, por mais distraídos que estejamos, é realizado por nós de modo consciente, sem 

necessariamente implicar em uma consciência reflexiva. Afinal, existir é ser consciência (de) 

existir. A partir daí, qualquer coisa que se faça implica em ser consciência (de) fazê-la. Então, 

nesse sentido, se não empregarmos o termo “saber” como sinônimo de conhecimento, de certo 

modo, sempre “sabemos o que fazemos”, ainda que não nos encontremos no campo da 

reflexão – o que torna tal afirmação, na passagem citada, uma redundância: tanto o fumante 

distraído e desastrado quanto o operário obediente sabiam, com efeito, o que faziam. 

Não podemos esquecer que a intencionalidade é característica da consciência e não 

apenas da reflexão, é o voltar-se sempre para algo, mesmo que não de modo posicional, 

reflexivo. Portanto, é possível agir, realizar intencionalmente projetos conscientes sem 

refletir, posicionar e tematizar esses projetos, pois o Para-si, na medida em que é consciência, 

é sempre intencionalidade, sempre posicionamento de projetos conscientes. Na ação, por 

exemplo, de realizar o trajeto do trabalho até a nossa casa – seja a pé, de bicicleta, de ônibus, 

de metrô ou de carro –, diremos que cada passada, pedalada, desvio de obstáculo, cada troca 

de marcha precisou ser refletida para que a ação pudesse se concretizar? Sem dúvida, 

responderemos que não. Dessa forma, reafirmamos: agir intencionalmente não significa, 

necessariamente, agir a partir da consciência posicional, reflexiva e não nos parece que seja 



73 

 

 

preciso, portanto, que se saiba o que se faz, de modo reflexivo, para que tal movimento 

consista em uma ação.  

A concepção de Sartre da realidade humana – e, consequentemente, das ações humanas 

– não é a de um ser descolado, isolado e separado do mundo. A liberdade, diz Sartre, existe 

sempre “em situação”. Não há como pensar, analisar ou compreender uma ação sem 

considerá-la no bojo da totalidade de existência daquele que age – totalidade essa, vale 

lembrar, que nunca se define ou cessa de constituir-se, mas está sempre se fazendo. Sendo 

assim, ao pensar o exemplo do fumante, não podemos considerar meramente o movimento 

pontual de jogar o cigarro, pois isso significaria retirar esse indivíduo do mundo e do seu 

projeto total com suas características próprias, seria ignorar que foram suas inúmeras 

escolhas, ações e projetos que o levaram até ali, até aquele momento em que ignora as placas 

e orientações sobre os cuidados naquele local, joga o cigarro e provoca a explosão. Assim, se 

somos responsáveis pelo que fazemos da nossa existência, não nos parece coerente – diante da 

proposta sartreana – considerar um movimento realizado, como o do fumante, um mero acaso. 

Ainda que não tivesse o intuito de explodir a fabrica, ainda que não fosse esta a sua finalidade 

ou seu projeto ao descartar descuidadamente o cigarro, sua ação provocou e produziu tal 

consequência não prevista por ele.   

Ao estranharmos e questionarmos (1) a adequação entre o projeto intencionado e o 

resultado produzido, e (2) “saber o que faz”, ou a reflexão, como dois dentre os requisitos 

para definir um movimento como “ato”, é certo que não consideramos que seja essa 

compreensão que estamos criticando a que defende Sartre. Pelo contrário, nosso 

estranhamento surge precisamente na medida em que tais aspectos encontrados apenas na 

página inicial deste importante capítulo destoam e se mostram contraditórios em relação à 

proposta sartreana – em sua definição de ação e em seu pensamento, de maneira geral. É, 

inclusive, justamente em sua ontologia fenomenológica que podemos encontrar os 

argumentos que apresentamos neste item para esclarecer tais críticas. É importante deixar 

claro que nossas colocações têm como objetivo chamar a atenção para um ponto que, em 

leituras mais apressadas, pode passar despercebido e desencadear interpretações equivocadas 

da definição sartreana de ato, tão cara à nossa investigação. 

 

 

 

 



74 

 

 

1.3. A dinâmica da ação: motivos, móbeis e fins 

 

Tendo feito as ressalvas que consideramos necessárias, podemos agora prosseguir com a 

apresentação das estruturas dos atos humanos na perspectiva sartreana. No item anterior, 

falamos a respeito do caráter intencional de toda ação, ou seja, a necessidade de que um ato 

refira-se sempre a um fim ou projeto. A intencionalidade da consciência, como buscamos 

mostrar desde o início, não se refere apenas a uma característica da “percepção”, por assim 

dizer. Ela é, antes, uma característica ontológica, tal como o nada e a liberdade que nós 

somos. Dessa forma, sendo a intencionalidade um aspecto fundamental do modo de ser da 

realidade humana, não podemos compreender a ação sem considerá-la. Mais do que isso, 

Sartre (SN, p. 536) afirma que é preciso “observar, antes de tudo, que uma ação é por 

princípio intencional”. Ou seja, agir implica sempre em ter em vista um fim, esta é uma 

característica essencial e necessária de qualquer ato. Toda ação implica em um projeto 

consciente, o que, conforme nossa discussão no item anterior, independe de haver consciência 

reflexiva sobre esse fim e tampouco depende de haver concretização e alcance do projeto 

inicialmente visado.  

Dizer que o agir refere sempre um fim significa dizer que posiciona algo ou um estado 

de coisas que ainda não é, um não-ser. Chegamos, assim, a outro aspecto constitutivo da ação: 

a negatividade. Uma ação deve sempre envolver a concepção de algo novo, algo que não é 

ainda. Mas, ressalta Sartre (SN, p. 537), essa concepção do novo deve ser:  

[...] a apreensão da mesma [da concepção do novo] em sua característica essencial, 
que é a de ser um possível desejável e não realizado. Significa que, desde a 

concepção do ato, a consciência pode se retirar do mundo pleno do qual é 

consciência e abandonar o terreno do ser para abordar francamente o do não-ser. 

(acréscimo e grifo nossos). 

É por ser um vazio, um nada de ser, uma “falta perpétua”, que a consciência, como 

vimos, está sempre para além de si, “buscando ser”, se lançando, intencionando o mundo. É 

por essa nossa condição carente, faltante, essa ausência de ser da realidade humana, que nos 

projetamos, a todo o momento, nos lançamos, buscamos ser, nos fazemos. Pois é 

precisamente essa a ideia que se encontra na base da ação: a intencionalidade voltada para o 

não-ser, o possível, o que não é ainda. É o princípio do movimento e da agência humana, a 

capacidade de ir além do que é pleno, que está dado e posto, alcançando possíveis que, por 

sua própria característica de ser possibilidade, não são ainda. A tentativa de superação dessa 

“carência ontológica fundamental” do Para-si, essa busca por superar seu constante estado de 



75 

 

 

insatisfação e falta perante o mundo, se concretiza na ação – e tal dinâmica consiste no 

próprio movimento de existir.  

Contudo, a nadificação descrita na citação acima – que implica em projetar um possível, 

um não-ser, um estado de coisas que não é ainda – não é a única realizada no agir. A 

consciência opera uma “dupla nadificação”, ao posicionar um fim, um “estado de coisas ideal 

como puro nada presente” (SN, p. 538) e, simultaneamente, nadificar a situação atual, 

tomando distância, de modo a se “desidentificar” e fazer surgir uma falta, como coloca Sartre 

(SN, p. 537): “[...] a ação implica necessariamente como sua condição o reconhecimento de 

um ‘desideratum’, ou seja, de uma falta objetiva, ou uma negatividade”. Ao final da mesma 

página, o filósofo adverte que a captação dessa falta objetiva ou negatividade, por sua vez, 

“[...] não pode ser concebida a partir da simples consideração do estado real das coisas”. Ou 

seja, a apreensão de que algo falta ou carece no estado atual em que me encontro não pode 

surgir da simples contemplação da minha situação, ela depende da nadificação “anterior”, na 

qual posiciono um não-ser, um estado ideal de coisas que não é ainda, como mostra o 

filósofo: 

Seguem-se duas importantes consequências: 1º) Nenhum estado de fato, qualquer 

que seja (estrutura política ou econômica da sociedade, “estado” psicológico, etc.) é 

capaz de motivar por si mesmo qualquer ato. Pois um ato é uma projeção do Para-si 

rumo a algo que não é, e aquilo que é não pode absolutamente, por si mesmo, 

determinar o que não é. 2º) Nenhum estado de fato pode determinar a consciência a 

captá-lo como negatividade ou como falta. (SN, p. 539). 

É, portanto, o Para-si que, por meio do posicionamento de um projeto e da nadificação 

do estado de coisas atual, faz com que esse estado de fato apareça como motivo para suas 

ações, ou seja, experimenta-o como motivo. Trata-se da possibilidade contínua e permanente 

da consciência de realizar uma ruptura com o seu passado ou estado de coisas atual, para 

considerá-los a partir do projetar-se ao não ser. Isto não significa que Sartre esteja sugerindo 

que ajamos ou escolhamos com base em abstrações, indiferentes ao mundo. Aspectos do Para-

si, como seu passado, a conjuntura histórica, condições econômicas e sociais etc., constituem 

sua realidade, sua situação e veremos sua relevância quando falarmos da facticidade. É 

engajando-se nela e sobre ela que ele deve agir e existir, é justamente nessa situação concreta 

e nesse mundo, em direção a ele, e sobre ele, a partir dele que age e escolhe. É nadificando 

esse mundo e projetando um mundo que ainda não é que o Para-si faz aparecer nesse mundo 

motivos para sua ação, que atribui a algo o sentido de motivo para sua ação. Assim, sua 

situação no “mundo concreto” não determina, provoca ou causa a ação, pois o modo como 

cada Para-si agirá, o que fará com sua situação, seu entorno, sua existência, nada disso está 



76 

 

 

posto ou determinado pelo que está dado, conforme dissemos na primeira parte, mas se 

realizará a partir da nadificação, do fazer aparecer ou do apreender de certo modo.  

Podemos pensar, a título de exemplo, o processo histórico de construção do feminismo 

e do engajamento das mulheres na luta por seus direitos. Sem adentrar as variáveis de como se 

estabeleceu cada grupo de diferentes regiões e culturas, podemos dizer, em termos gerais, que 

tais movimentos aparecem como críticos a uma situação hegemônica e, até então, naturalizada 

com relação aos direitos e ao lugar ocupado pelas mulheres na sociedade. Se partirmos do 

pensamento de Sartre, os questionamentos, as críticas e mesmo as atitudes e posicionamentos 

das mulheres não surgem da mera contemplação, captação ou insatisfação com sua situação. 

A captação desta como injusta ou insatisfatória é possível na medida em que elas, em uma 

dupla nadificação, tomam distância da sua situação atual – de modo a não se encontrarem 

identificadas, mergulhadas e imersas nela e a não captá-la como natural – e concebem a 

possibilidade de uma organização social em que não haja qualquer tipo de submissão das 

mulheres em relação aos homens, em que não haja diferenças e desigualdades entre ambos. 

Ao vislumbrar um estado de coisas ideal – que é, ainda, um nada, um possível –, no qual as 

mulheres sejam condutoras das suas próprias existências, sejam agentes de construção e 

transformação da sociedade, com oportunidades e possibilidades tanto quanto homens, em 

suma, é ao conceber tal estado de coisas possível, que captam sua realidade concreta e atual, 

uma sociedade hierárquica, machista, patriarcal e castradora, e podem qualificá-la como 

injusta, cruel, desigual, insuportável, inaceitável e insustentável. Ou seja, de uma só vez, 

captam e conferem a essa situação um sentido, tomando-a, experimentando-a, vivenciando-a e 

apreendendo-a como motivo para suas ações e engajamentos. Sartre (SN, p. 539) fala a 

respeito utilizando o exemplo da luta de classes: 

 Significa evidentemente que é por puro desprendimento [não no sentido de 

descompromisso, mas como seu próprio modo de ser] de si e do mundo que o 

proletário pode posicionar seu sofrimento como insuportável e, por conseguinte, 

fazer dele o móbil da sua ação revolucionária. Portanto, significa para a consciência 

a possibilidade permanente de efetuar uma ruptura com seu próprio passado, de 

desprender-se dele para poder considerá-lo à luz de um não-ser e conferir-lhe a 

significação que tem a partir do projeto de um sentido que não tem. (acréscimo 

nosso). 

O que o filósofo mostra com isso é algo que podemos captar na nossa conjuntura atual: 

é mais fácil as pessoas se rebelarem quando há aumento dos impostos e da tarifa do transporte 

público, por exemplo, ou quando são diminuídos os seus direitos – como o congelamento do 

reajuste do salário mínimo e o aumento da idade produtiva e da jornada de trabalho –, pois já 

conhecem uma situação em que a exploração por parte do sistema, dos empresários e do 



77 

 

 

estado é menor do que a que se instaura. É, entretanto, mais difícil que as pessoas se rebelem 

contra o estado de coisas quando ele se mantém, ou seja, quando permanece funcionando da 

mesma forma – ainda que nesse estado de coisas elas sejam tão exploradas quanto no exemplo 

anterior –, pois, ao permanecer, sua situação acaba por ser apreendida não como “habitual”, 

mas como o “natural” das coisas serem, como sua condição, seu próprio ser. 

Enquanto imerso na situação histórica, o homem sequer chega a conceber as 

deficiências e faltas de uma organização política ou econômica determinada, não 

porque “está acostumado”, como tolamente se diz, mas porque apreende-a em sua 

plenitude de ser e nem mesmo é capaz de imaginar que possa ser de outro 

modo. Pois é preciso inverter aqui a opinião geral e convir que não é a rigidez de 

uma situação ou os sofrimentos que ela impõe que constituem motivos para que 
se conceba outro estado de coisas, no qual tudo saíra melhor para todos; pelo 

contrário, é a partir do dia em que se pode conceber outro estado de coisas que 

uma luz nova ilumina nossas penúrias e sofrimentos e decidimos que é 

insuportável. (SN, p. 538). (grifos nossos). 

Podemos notar nesta citação ambas as características – intencionalidade e negatividade 

– da ação intrinsecamente relacionadas. Para Sartre, portanto, enquanto os indivíduos 

encontram-se imersos em uma situação, que lhes aparece de modo naturalizado e banalizado, 

não há crítica, questionamento ou insatisfação com a mesma: simplesmente é assim, é “como 

as coisas são”. Os estados de fato, enquanto não nadificados à luz de um novo projeto, 

identificam-se ao ser e ao projeto atual do agente: “não são postos em relevo, não são vistos 

com clareza, e, por conseguinte, são integrados [...] ao seu ser” (SN, p. 538). Ainda que ele 

considere a possibilidade de ser diferente, o faz na perspectiva de um outro que não ele 

mesmo, como se esta não fosse sua possibilidade. Aceita e apreende sua situação em 

plenitude, com naturalidade, como se não houvesse distância ou fissura alguma entre ele e seu 

mundo, sua situação. Dessa forma, toma sua situação ao modo do “destino”, como se 

estivesse preso a ela, impedido de fazer algo para mudá-la, sequer se permite contemplar a 

situação e pensar que aceitá-la e manter-se nela é, também, agir e escolhê-la.    

O questionamento da situação é possível na medida em que tomamos certa distância 

dela para contemplá-la, já que, na maior parte das vezes, encontramo-nos imersos e 

investidos, naturalizando-a e tomando-a como realidade. Essa distância está atrelada a um 

possível diferente deste que já é, a algo que não é ainda, mas que, por sua simples 

possibilidade de ser, modifica o modo – natural e determinante – como vemos nossa situação: 

[...] é colocá-la [a situação] em si mesmo como insuficiente, ou seja, padecendo de 

um nada secreto. Mas tal difusão só aparece desse modo, justamente, se a 

transcendermos rumo a uma situação-limite colocada a priori como valor [...] e esta 

situação-limite não pode ser concebida a partir da simples consideração do estado 

real das coisas [...]. (SN, p. 537). (acréscimo nosso). 



78 

 

 

 A possibilidade de algo que não é ainda nos abre para o questionamento, a crítica, a 

insatisfação, para outros sentidos e configurações do que já é. Como coloca Weltman (2009, 

p. 84), as transformações podem ser concebidas apenas “se transcendermos aquilo que é, 

rumo ao que não é. As faltas e deficiências daquilo que é só podem ser percebidas como tais a 

partir de uma outra maneira de ser que não é”. 

Contudo, não devemos nos restringir a exemplos coletivos ou de grandes atuações e 

mudanças. Pensemos em um caso banal da vida cotidiana: minha ida à padaria para comprar 

um doce. Pareceria corriqueiro ou mesmo óbvio, neste caso, dizer que a razão para o meu ato 

de ir à padaria comprar um doce tenha sido meu desejo e vontade irresistível de comer um 

doce combinados à minha apreciação objetiva de que não há doce algum em minha casa. 

Assim, respectivamente, móbil e motivo operam em conjunto causando a minha ação: meu 

desejo e vontade de comer um doce, junto à constatação de que não tenho doces em casa 

causam a minha ação de sair para comprá-lo. Essa é uma explicação que facilmente seria dada 

por um determinista ou pelo senso comum. Mas, já sabemos, não é a que nos interessa aqui.  

A mera constatação de não haver doces em casa não é, por si só, justificativa para o meu 

ato, pois posso constatar que não tenho leite ou torradas e, ainda assim, não me dirigir à 

padaria. Mas, pode-se contra-argumentar, eu não desejo leite ou torradas e, portanto, tal 

apreciação não motiva o meu ato. Ou seja, minha ação só teria como razão a apreciação de 

que não há doces porque, concomitantemente, sinto desejo e vontade de comê-los. Ora, mas 

do que se trata essa apreciação, senão a constatação da ausência de doces em minha casa? E o 

que seria o desejo, senão o projeto da minha ação, o meu possível, o não-ser que viso, o 

próprio estado de coisas ideal que intenciono – eu, comendo um doce e saciando minha 

vontade e meu desejo?
28

 

Como já vimos, Sartre afirma que nenhum estado de fato, nenhuma situação objetiva 

pode, por si só, motivar – e menos ainda causar – um ato. A constatação da ausência de doces 

é o reconhecimento de uma “falta objetiva” ou uma negatividade, que é condição para a ação. 

O desejo, por sua vez, funciona como causa da ação se pensado, como no senso comum ou no 

determinismo, como um “fato subjetivo”, uma força que age sobre nós, uma positividade, um 

Em-si. Entretanto, Sartre (SN, p. 138) define o desejo não como coisa em si, “estado 

psíquico” ou “força física” que motiva ou induz, mas como busca e intencionalidade, como 

                                                             
28

 É importante destacar que Sartre, ao longo de O Ser e o Nada, emprega o termo “desejo” em diversos momentos, com usos 

diferenciados. Não nos cabe, aqui, adentrar a complexidade desta noção, tampouco dar conta de identificar e especificar suas 
variantes, o que nos desviaria da nossa finalidade, neste momento, de descrever a ação. Contudo, vale pontuar que interessa-
nos, mais especificamente, a “estrutura mais básica e fundamental” do desejo, que o autor identifica, particularmente nas 
páginas 137 e 138, como “falta” e “projeto”, conforme descreveremos no parágrafo seguinte. 



79 

 

 

“um escapar de si rumo ao objeto desejado”, como falta. É desejo na medida em que visa um 

puro nada presente, neste caso, o doce que tanto aspiro comer. Essa presença do nada, de um 

não-existente ou mesmo da própria ausência, não tem lugar na perspectiva positivista do 

determinismo, menos ainda funcionando como motivadores da ação. Assim, para 

compreender minha ação de ir à padaria comprar um doce, devo vislumbrá-la como uma 

dupla nadificação, conforme mencionamos anteriormente: posicionando um estado de coisas 

ideal (o fim ou projeto: eu comendo um doce) e nadificando o estado atual de coisas (a 

ausência de doces em minha casa) em relação ao ideal. Ou seja, conferindo, atribuindo ou 

fazendo aparecer um sentido particular à ausência de doces em relação ao meu desejo, projeto 

e finalidade de comê-lo. 

Seguimos avançando nos contornos da relação entre a ação e o sentido, mas não nos 

adiantemos: há, ainda, um terceiro aspecto apontado pelo filósofo como constituinte do ato, 

que, embora estivesse presente – inclusive na primeira citação do item anterior –, não foi 

desenvolvido: “agir é modificar a estrutura do mundo” (SN, p. 536). Essa afirmação significa, 

em outras palavras, que a ação implica na concepção de uma organização do mundo, na 

medida em que o modifica em sua “totalidade acabada” (SN, p. 243) ou Em-si. Mas essa 

modificação não pode ser compreendida apenas como uma mudança material, no campo das 

coisas – esta é apenas uma faceta. Trata-se, antes de qualquer coisa, do modo como todo o 

entorno – as “massas de ser”, conforme comentamos antes – é organizado, existido, sentido, 

experimentado como totalidade. Já havíamos visto essa ideia na primeira parte, ao mostrar 

que existir e ser consciência, longe de implicar em mera contemplação do mundo, consiste em 

captar esse mundo, fazê-lo aparecer como “mundo”, através da nadificação das “massas de 

ser” ao redor. Em outras palavras, significa fazer aparecer, se manifestar como fenômeno e 

com certo sentido o “cenário” em que se encontra o Para-si. Agora, com os elementos sobre a 

ação, podemos enxergar essa compreensão de modo mais abrangente e completo, sabendo que 

esse sentido, essa organização com a qual o mundo aparece, se dá em relação a um fim 

projetado e à nadificação do cenário dado. 

Desse modo, a simples ação de caminhar pela cidade, que utilizamos como exemplo na 

primeira parte, pode, a depender do projeto visado, fazê-la aparecer de diferentes formas. As 

ruas, os carros, as placas e propagandas, o semáforo, a arquitetura e as pessoas, em suma, esse 

cenário pode aparecer a nós de modo bastante diferente se, atrasados para a aula ou o 

trabalho, estivermos apressados, sem atentar para as pessoas ou coisas dispostas ao nosso 

redor; ou se, estando a procurar um local onde nunca estivemos, atentamos aos números dos 



80 

 

 

edifícios, às placas e informações dispostas ao redor, fazendo-as aparecer como figura neste 

fundo; ou, ainda, se somos turistas caminhando tranquilamente pelas ruas, conhecendo a 

vivência urbana e cotidiana daquela cidade, atentando aos detalhes da arquitetura e à 

disposição das construções, à movimentação e às características das pessoas caminhando. Em 

suma, consistem em situações diferentes na medida em que envolvem projetos diferentes, 

ainda que em um mesmo cenário, fazendo com que este apareça com uma figura, uma 

organização, uma estrutura ou rede de relações diferentes.    

Assim, o “Para-si é o ser pelo qual ‘há’ um mundo” (SN, p. 553), ou seja, é o ser que, 

simplesmente por existir, faz existir um mundo, uma totalidade – que é dinâmica e está 

sempre se (re)fazendo – organizada e interligada, que envolve a si próprio, os outros e todo o 

seu entorno. Trata-se, sobretudo, de uma organização de sentidos e significações, de 

correlações, de funcionalidade, em que cada elemento tem um lugar, aparece com um 

significado, a partir da qual cada um compreende e interpreta o mundo e a existência de modo 

geral.  

É, pois, um mundo que ganhou forma e contorno que não teria sem nós, da 

mesma maneira como as coisas só projetam sombras em presença da luz. [...] Estar 

no mundo é tê-lo já mudado numa estrutura de significados que somente estão 

lá porque nós estamos. É quase como se tivéssemos de distinguir entre duas 

dimensões do ser objetivo: entre a maneira do mundo ser en-soi, independente de 

qualquer participação humana [...] e o mundo como é para nós [...]. (DANTO, 1975, 

p. 68). (grifos nossos). 

Neste ponto, é importante atentar para a sutileza do conceito de “mundo”, conforme 

pontuamos no último capítulo da primeira parte. Embora utilizemos o termo em seu sentido 

mais amplo e corriqueiro ao longo do texto, ao afirmarmos que é pela realidade humana que 

existe um mundo, certamente não estamos a nos referir ao mundo enquanto totalidade 

material – que aí se encontra a despeito da nossa existência. Por meio da nadificação e, agora 

podemos dizer, da ação humana, as “massas de ser” se organizam com sentidos e tornam-se 

aquilo que denominamos “mundo”. Neste sentido específico, apenas através da realidade 

humana é possível que haja mundo, apenas um Para-si, através dos projetos e ações 

nadificadoras, pode atravessar as massas e elementos separados e desvela-los com uma “face 

de mundo”. É através de um Para-si que esses vários elementos se combinam e formam a 

totalidade a qual denominamos mundo, que, para além da mera junção de elementos, consiste 

em um todo – em constante (re)constituição – com relações, modificações, movimentos e 

sentidos.  

Ao existirmos e agirmos, portanto, fazemos com que haja um mundo, fazemo-lo 

aparecer. Disso decorre que não é o mundo que exige ou causa as nossas ações, pois é na ação 



81 

 

 

que o mundo aparece, um mundo que, por sua vez, nos faz exigências e demandas. A todo o 

momento, na medida em que nos engajamos livremente, o mundo “responde” e não temos o 

controle daquilo que ele nos “devolve”, pois excede aquilo que esperamos. Entretanto, isso 

não nos exime da responsabilidade, o que é desconcertante, pois é preciso lembrar que o 

mundo apenas responde na medida em que agimos e escolhemos, ou, nas palavras de Sartre 

(SN, p. 700), o “meio só age sobre o sujeito a partir do momento em que ele age” e, assim, é 

possível nos desvencilhar da “suposição de que haja uma ação mecânica do meio sobre o 

sujeito considerado”. Dessa forma, não estamos à toa nas situações nas quais nos 

encontramos. Por mais inesperadas que possam aparentar, elas são realizadas por meio das 

nossas ações e engajamentos. 

 Esse terceiro aspecto constituinte do ato – a ação como modificadora da figura do 

mundo – ajuda-nos a reforçar não apenas as colocações da primeira parte, mas, também, do 

item anterior. Existir já é agir, pois ser consciente do mundo já é nadificar o Em-si, já é criar, 

constituir, fazer aparecer um mundo repleto de significações. Se a existência humana não é 

possível sem ação, sem modificação do dado e da figura do mundo – o que ocorre, inclusive, 

nos exemplos que utilizamos antes: quando um fumante distraído provoca uma explosão, 

quando vou encontrar Pedro ou me dirijo à estação de trem da cidade vizinha – não há 

coerência em restringir o campo da ação, da existência e do sentido à reflexão e ao 

conhecimento. Assim, retomando, em resumo, o que foi colocado, aquele que age: (1) 

intenciona um projeto, possível ou estado de coisas que ainda não é; (2) se distancia, 

nadificando a estrutura acabada, o dado do mundo, reconhecendo uma falta objetiva na 

situação atual e constituindo os móbeis e motivos da ação; e, desse modo, (3) modifica a 

figura do mundo, o modo como este se organiza, fazendo aparecer um mundo de sentidos à 

luz do fim posicionado.  

Vimos, anteriormente, as definições de motivo e móbil que Sartre atribui ao senso 

comum e aos deterministas. Agora, já familiarizados com a dinâmica da ação sartreana, 

podemos apresentar mais detidamente as definições do próprio filósofo. Para ele, como já 

sugerimos, os motivos, ainda que sejam apreciações objetivas das situações, o são sempre à 

luz de um fim, dentro de um projeto ao qual se dirige. Se supusermos ou projetarmos outros 

fins, uma mesma apreciação objetiva poderá e provavelmente consistirá em motivos para 

ações outras. Ou, ainda, poderá ser outra a apreciação. O motivo é a captação objetiva de uma 

situação determinada, mas apenas na medida em que é experimentada como motivo à luz de 

certo fim. Portanto, “o motivo, longe de determinar a ação, só aparece no e pelo projeto de 



82 

 

 

uma ação” (SN, p. 554). O móbil, por sua vez, é aquilo que comumente entendemos por 

“afetividade” ou “subjetividade”, é o modo, a maneira de projetar-se e captar seus motivos, 

que pode ser passional, apaixonada, racional, deliberada, indiferente etc. Mas, já o sabemos, 

de maneira alguma essa paixão, razão, vontade ou indiferença pode ser entendida como 

agente, como uma “força interior” que impulsiona, que provoca a ação.  

Mesmo a vontade opera nessa dinâmica: é na ação, ao posicionar um fim, que me 

movimento de modo voluntarioso, deliberado, reflexivo. Entretanto, observemos que o fim já 

estava posicionado: não é a minha vontade que o escolhe, ela consiste apenas no modo como 

escolho me movimentar para alcançar este fim. Com os elementos apresentados até aqui sobre 

a ação, já temos condições de diferenciar o ato livre – expressão que, como vimos, consiste 

em uma redundância para Sartre – da vontade. Já esclarecemos que não somos livres apenas 

quando agimos por nossa vontade ou deliberação, primeiro porque a liberdade consiste no 

nosso modo de ser e, portanto, somos sempre livres; segundo, porque a vontade não é 

expressão única da liberdade, tampouco a mais autêntica ou privilegiada, como se costuma 

considerar. Dessa forma, a vontade é fundamentada pela liberdade, como tudo o mais que diz 

respeito à realidade humana e consiste em um modo, dentre outros, a partir do qual se pode 

perseguir os fins posicionados. Esses fins, por sua vez, não são posicionados pela vontade, 

que nada mais é do que uma “atitude subjetiva”, a maneira através da qual se perseguirá tais 

fins – que, neste caso, será de modo reflexivo e deliberado. Em condutas não voluntárias, nos 

conduzimos, comumente, através da consciência irrefletida dos motivos, enquanto a vontade é 

reflexiva – não na decisão dos fins, mas na maneira a partir da qual nos lançamos para 

alcança-los. Dessa forma, conclui o filósofo: 

[...] a vontade determina-se na moldura de móbeis e fins já posicionados pelo Para-si 

em um projeto transcendente de si mesmo rumo a seus possíveis. [...] Se esses fins já 

estão posicionados, o que falta decidir a cada instante é a maneira como irei 

conduzir-me em relação a eles, ou, dito de outro modo, a atitude que vou tomar. 

Serei voluntário ou apaixonado? Quem pode decidir senão eu? (SN, p. 549). (grifos 

nossos). 

Assim, não importa se agimos de modo distraído, passional, voluntário ou indiferente, 

nenhuma dessas maneiras de nos relacionarmos com os fins que posicionamos reflete maior 

responsabilidade ou apropriação da nossa parte: “Todas as minhas ‘maneiras de ser’ 

manifestam igualmente a liberdade, pois todas são maneiras de ser meu próprio nada.” (SN, p. 

550). E, portanto, reiteramos que o fundamento último da decisão de como conduzir-nos é a 

liberdade. Assumir a vontade como motivo para as nossas ações é o mesmo que definir o 

passado como sua causa, ou seja, é recair na mesma problemática que identificamos no 

determinismo, ao considerar os motivos como uma força que nos toma e decide por nós.  



83 

 

 

A ilusão provém aqui do fato de que nos esforçamos para tomar motivos e móbeis 

por coisas inteiramente transcendentes, que levanto com as mãos como se fossem 

pesos e que estariam dotadas de um peso como propriedade permanente, ao passo 
que, por outro lado, queremos ter conteúdos de consciência, o que é contraditório. 

Na verdade, motivos e móbeis só têm o peso a eles conferido pelo meu projeto, 

ou seja, a livre produção do fim e do ato conhecido a realizar. (SN, p. 556). 

(grifos nossos). 

Em outras palavras: motivos e móbeis apenas podem ter tal sentido se conferido a partir 

das minhas ações, escolhas e projetos. Tendo feito essas ressalvas sobre a vontade, podemos 

concluir nossa análise dos móbeis, de maneira geral: o móbil é o modo como capto o motivo, 

a maneira como vivencio, na ação, minha relação com o mundo. A fim de ilustrar, Sartre (SN, 

p. 554) utiliza o exemplo histórico do projeto de Clóvis de conquista da Gália: 

Devemos interpretá-lo [o projeto] como efeito da ambição de Clóvis? Mas, 

exatamente, o que é ambição senão propósito de conquistar? Como distinguir a 

ambição de Clóvis do projeto preciso de conquistar a Gália? Portanto, seria inútil 

conceber esse projeto original de conquista como se fosse “impelido” por um móbil 

preexistente, que seria a ambição. É verdade que a ambição é um móbil, posto que 

é inteiramente subjetividade. Mas, uma vez que não se distingue do projeto de 

conquistar, diremos que esse projeto primordial de suas possibilidades, à luz do 

qual descobre Clóvis um motivo para converter-se, é precisamente o móbil. 

(grifos nossos).  

Dessa forma, os motivos das ações são constituídos de certo modo, à luz de um projeto, 

de um possível não realizado, que consiste no próprio móbil. Voltando ao exemplo dado 

antes, meu desejo de comer um doce configura-se como o móbil da minha ação de ir à 

padaria, mas não, como vimos, como um impulso ou determinação. É preciso ter cuidado para 

não “tornar esse ‘projetar uma ação’ outro fato subjetivo – uma ‘volição’ ou uma ‘intenção’ – 

que cause, então, a ação. Projetar a ação é agir.” (MORRIS, 2007, p. 183). O desejo pelo doce 

é o próprio projeto da minha ação, já que é a própria falta, o escapar de si rumo ao objeto 

desejado: o doce. É o modo como capto a situação objetiva, que funciona como motivo da 

minha ação, já que a constatação de que não há doces em minha casa só se torna motivo para 

a minha ação de sair para comprá-los à luz do meu desejo, meu projeto, de comer um doce. 

Conforme coloca Morris (2007, p. 183), essa captação não é “uma propriedade 

motivacionalmente neutra do mundo: é uma propriedade cuja percepção faz demandas a 

mim”. Caso o meu desejo não fosse “tão urgente”, essa apreciação objetiva da falta de doces 

não seria motivo para minha ação de sair, mas de alguma outra, como apenas anotar na lista 

de compras ou escolher outra coisa para comer. Ou, ainda, não fosse meu apreço por doces, 

essa apreciação seria, para mim, indiferente e não consistiria em motivo para a minha ação. 

Dessa forma, ratificamos o afastamento de visões substancialistas e deterministas ao 

rejeitar aspectos dados que habitariam a consciência – personalidade, inconsciente, vontade, 



84 

 

 

paixões, tendências, impulsos e temperamentos – ou “externos”, que provocariam a ação. 

Afinal: 

[...] uma vez que o projeto já resolvido rumo a uma mudança não se distingue do 

ato, é em um único surgimento que se constituem móbil, ato e fim. Cada uma 

dessas três estruturas reclama as outras duas como sua significação. Mas a 

totalidade organizada das três já não mais se explica por qualquer estrutura 

singular, e seu surgimento como pura nadificação temporalizadora do Em-si 

identifica-se com a liberdade. É o ato que decide seus fins e móbeis, e o ato é 

expressão da liberdade. (SN, p. 541). (grifos nossos). 

E, assim, conclui Sartre na mesma página: “Resulta ser impossível, com efeito, 

encontrar um ato sem móbil, mas não devemos com isso concluir que o móbil seja a causa do 

ato; é parte integrante dele”. Algo tem valor de motivo e móbil sempre à luz de um fim, ou 

seja, tem esse valor na medida em que é assim experimentado em uma situação concreta. É 

importante ressaltar que, assim como os motivos e móbeis não determinam o ato, tampouco o 

projeto o faz, como veremos melhor no próximo capítulo. O fim é posicionado – 

paradoxalmente, por meio da própria ação – livremente e ilumina a ação, mas não a 

determina, nem a condiciona, ou teríamos uma espécie de “determinismo às avessas”. A 

relação de causalidade necessária e linear segue não pertencendo à realidade humana. 

Podemos, agora com mais elementos, retomar e responder com maior precisão as 

questões colocadas no primeiro item deste capítulo: o que quer dizer “ser experimentado 

como motivo ou móbil”? Como isso se dá?  

Havíamos visto, desde a introdução, que, por seu modo de ser, nada poderia funcionar 

como determinação para a realidade humana – pois esta é sempre nadificação e 

ultrapassamento do que quer que seja. Vimos, também, que a consciência é ativa e não uma 

passividade diante do mundo: ao existirmos, fazemos o mundo aparecer como “mundo”, de 

certo modo e com certo sentido. A concepção sartreana da ação justamente complementa tais 

compreensões: os atos humanos não podem ser provocados, causados ou determinados por 

nada, como se fossem coagidos de modo linear e exterior, como pretendem os deterministas. 

Um ser que é presença a si e ao mundo, que é consciência desse mundo e, ao sê-lo, modifica-

o, o faz aparecer, não poderia ser por ele determinado, pois é agente nele e sobre ele. Desse 

modo, é por sermos desprendimento, falta e busca de ser que posicionamos fins, não-seres, 

possíveis e projetos que iluminam nossa situação concreta e a fazem organizar-se como 

motivos e móbeis; somos nós que conferimos a algo o peso e a natureza de motivos e móbeis. 

Em outras palavras, apenas quando negamos o Em-si, projetando-nos a um estado de coisas 

ideal, um não-ser, que este Em-si pode ser captado e assumido como motivo ou móbil, com o 

valor e o sentido conferido a partir do fim para o qual nos projetamos. Na ação, um fim ao 



85 

 

 

qual me dirijo é escolhido: o fim, o mundo, o motivo e o móbil aparecem organizados e 

significados. Danto (1975, p. 104) sintetiza essa ideia com clareza: 

Em resumo: eu determino quais as circunstâncias e eventos que irão explicar minhas 

ações. [...] Assim, se finalmente minhas ações têm causas, estas somente o são 

por terem sido constituídas em causas pela minha maneira de apreendê-las, e 

todas as explicações dos atos humanos têm de ser filtradas pela maneira de o 

agente ver o mundo, e não com relação apenas ao mundo. (grifos nossos). 

Essa “maneira de ver o mundo” da qual fala Danto se dá a partir dos projetos que 

iluminam o mundo. Ao agir, intencionamos um fim, um estado de coisas ideal, identificando 

em nosso estado de coisas atual uma falta, uma negatividade, e conferindo-lhe um valor. 

Desse modo, os motivos e móbeis das nossas ações, longe de serem determinados ou 

causados, são experimentados, vivenciados e significados como tais a partir do nosso 

engajamento mesmo no mundo. Esse “conferir valor” é justamente o modo como o mundo 

aparece para nós. Será o sentido tal como estamos investigando e discutindo neste trabalho? 

Significará dizer, no fim das contas, que é a liberdade, através da ação, que decide sobre o 

sentido de cada coisa? Tudo indica que sim, mas, para afirmá-lo, é preciso que sigamos 

investigando. 

Na medida em que a nadificação e a liberdade do Para-si estão integradas no ato, 

inclusive no posicionamento do fim, tudo o que diz respeito à ação deve ser entendido no 

campo da liberdade e não da determinação, e, assim, “é preciso reconhecer que a condição 

indispensável e fundamental de toda ação é a liberdade do ser atuante.” (SN, p. 540). E, desse 

modo, dizer “que a ação se determina pelo nada é o mesmo que enunciar a sua radical 

indeterminação” (BORNHEIM, 1984, p. 111). Sendo assim, a noção de liberdade sartreana 

visa condenar a realidade humana ao campo da indeterminação, da abertura, do lançar-se e 

projetar-se a, em direção a. Inverte-se a lógica com a qual, comumente, se pensa a ação: não é 

um aspecto dado da realidade humana ou do mundo que funciona como coisa, que determina 

ou provoca a ação, mas a ação que organiza o mundo em uma rede e um complexo de 

sentidos, com móbeis, motivos, razões, justificativas, desculpas, explicações etc. Dessa forma, 

dispensa-se qualquer causa para a ação, pois, arriscamo-nos a dizer com essas palavras, as 

ações são a expressão da “substância” que constitui a realidade humana – a liberdade –, pois 

“a liberdade não é um ser: é o ser do homem, ou seja, seu nada de ser.” (SN, p. 545). Se há 

existência, há liberdade e ela existe e se concretiza através das ações.  

Ao longo deste capítulo, apresentamos a compreensão sartreana da ação, vimos como se 

constituem motivos e móbeis e como estes se relacionam com os fins – o que nos possibilitou 

entender que o sentido está na raiz da questão. Entretanto, ainda não discutimos como estes 



86 

 

 

fins são posicionados, embora já tenhamos dito que o fundamento desse posicionamento é a 

própria liberdade. Dessa forma, no capítulo que se segue, nos dedicaremos à dinâmica de 

temporalização do Para-si, à situação e ao projeto fundamental, com o objetivo de avançar na 

compreensão do modo como ocorre o fazer-se existencial, especialmente em termos de 

sentido. 

 

 

 Capítulo 2. Síntese, unificação e sentido: a presença a 

 

 2.1. Projeção, retomada e unificação: a dinâmica de temporalização  

 

Em diversos momentos ao longo do texto, direta ou indiretamente abordamos a questão 

da temporalidade do Para-si, já que, ao falarmos de consciência, ação e projeto, falamos 

necessariamente de uma dinâmica de temporalização. Entretanto, dada a relevância deste 

ponto para nossa a investigação, devemos trazê-lo à tona de modo mais detido, ainda que 

brevemente, para que ele possa ser melhor esclarecido.Vale pontuar que Sartre (SN, p. 158-

231) faz uma análise minuciosa da temporalidade ainda no início de O Ser e o Nada – em sua 

segunda parte, quando apresenta o ser-Para-si – e, longe de pretendermos abarcar o tema em 

toda a sua complexidade, buscaremos apresentar os aspectos básicos para que possamos 

compreendê-la e que nos servirão como instrumentos para o nosso trabalho. A temporalidade, 

como veremos, aparece como mais um aspecto que, dentre outras coisas, nos auxilia a 

compreender como é possível à realidade humana ser uma unidade, uma síntese pessoal e 

singular – como mencionamos em alguns pontos do texto –, sem perder-se no modo do Em-si, 

como coisa, como identidade. Falar em pessoalidade e singularidade é, também, falar em 

sentido, em significação, pois é abordar uma existência específica tal como se concretiza.  

A temporalidade apresentada por Sartre não se refere ao tempo tal como vivenciamos 

cotidianamente. Esse “tempo do senso comum”, cronológico, estabelece uma ordem do 

tempo, sua quantificação e sucessão, em uma perspectiva estática e estanque das três 

dimensões do tempo – passado, presente e futuro. Essa é a maneira como, comumente, nos 

relacionamos com o tempo: de modo a estratificá-lo, quantificá-lo, controlá-lo e organizá-lo. 

Essa relação temporal se expressa em exemplos bastante banais, como no uso do relógio e do 

calendário, nos quais temos medição e contagem em termos de segundos, horas, dias, 

semanas, meses e anos. Não podemos negar o lugar que o tempo cronológico ocupa em 



87 

 

 

nossas existências concretas e cotidianas – sem dúvida, ele impregna nossos projetos e ações, 

mas apenas na medida em que os escolhemos, coletiva e individualmente, como verdades que 

nos servem, como legítimos e orientadores das nossas ações. Contudo, estamos nos 

adiantando.  

O que nos interessa neste momento é que, sem negar o lugar que o tempo cronológico 

ocupa na história da humanidade – fato facilmente constatável –, alguns filósofos, dentre os 

quais destacamos Sartre, discutem a existência de uma temporalidade (mais) originária do 

humano. Enquanto o primeiro foi criado, ao longo da história, por nós
29

, para Sartre, a 

temporalidade originária é anterior a qualquer teorização – sendo, precisamente, sua condição 

– e foge a qualquer quantificação: na medida em que existimos, nos temporalizamos. 

Diferentemente do tempo cronológico, linear e estático, Sartre apresenta a temporalidade a 

partir de uma concepção dinâmica, levando em consideração seu fluxo e a unidade sintética 

das três dimensões. Temporalidade essa que apenas é possível e “só existe por intermédio de 

um ser que é essa dinâmica de ultrapassagem infindável, fluxo constante do ser ao não-ser” 

(SASS, 2002, p. 95). 

Já havíamos visto, ao apresentar o ser Em-si, que a permanência e a mudança são dois 

aspectos que não se inserem na realidade deste modo de ser, já que este não é consciência, 

nem estabelece relações. Afinal, “a presença do Para-si é que faz com que haja uma totalidade 

de ser-Em-si. [...] o Para-si os une” (SN, p. 175) de modo que apareçam organizados, 

significados e em relação espaço-temporal. Em decorrência disso, é por meio do Para-si que 

(a ideia de) passado e futuro vêm ao mundo, posto que as coisas Em-si são indiferentes à 

captação da passagem do tempo – não que não “sofram” seu efeito, mas, como vimos, elas 

não a testemunham e a captam enquanto fluxo e mudança. Uma pedra que, com o efeito do 

vento e da água do mar, ao longo de muito tempo, torna-se areia, não se capta como sendo 

agora diferente de antes. Simplesmente segue sendo em sua plenitude e indiferença – antes, 

pedra e, agora, areia. Só pode haver relação antes-depois para uma testemunha que a 

estabeleça – a consciência, o Para-si, a realidade humana – que, ao comparar um local com 

um registro muito antigo, constata a mudança e a passagem do tempo: onde antes havia pedra, 

há, agora, areia. É o mesmo caso de, por exemplo, quando ouvimos dos nossos pais ou avós 

nostálgicos: “aqui, onde hoje estão esses prédios, era tudo mato, tudo verde!”.  

                                                             
29

 Não nos interessa, aqui, adentrar discussões sobre o tempo ter sido criado e inventado ou apenas percebido, descoberto. A 

sucessão, a mudança, os ciclos da natureza, tudo isso é constatável e constitui a base para a compreensão da passagem do 
tempo, mas sua divisão e quantificação em termos de segundos, minutos, horas, dias, semanas, meses e anos é humana – 
baseada nos “fatos da natureza”, mas organizada e significada por humanos –, por isso podemos falar em “criação” do tempo 
cronológico. 



88 

 

 

Desse modo, a temporalidade não é uma realidade dada, como sugere o senso comum, 

mas vivida pela realidade humana. E frisamos novamente: isso não significa que não existe 

passagem, mudança e transformação no mundo, o que seria absurdo afirmar. Tais 

características marcam a natureza e seus ciclos, mas apenas um ser como o Para-si que, em 

seu próprio modo de ser, se temporaliza, poderia captar, ser testemunha de tal passagem e tais 

ciclos da maneira como o fazemos. Desse modo, conclui Sartre (SN, p. 199): 

Assim, a Temporalidade não é um tempo universal que contenha todos os seres e, 

em particular, as realidades humanas. Não é tampouco uma lei de desenvolvimento 

que se imponha de fora ao ser. Também não é o ser, mas sim a intra-estrutura de ser 

que é sua própria nadificação, ou seja, o modo de ser próprio do ser-Para-si. O 

Para-si é o ser que tem-de-ser seu ser na forma diaspórica da Temporalidade. 

(grifos nossos). 

Vimos a realidade humana como uma unidade sintética ao falar, por exemplo, da 

presença a si e do cogito pré-reflexivo, mas, ao falarmos da ação e da nadificação, também 

vimos que essa mesma unidade é constante mudança e ultrapassagem contínua. Com isso, 

pudemos entender a realidade humana como um contínuo processo de constituição que é, a 

um só tempo, unidade sintética e, também, distância, desagregação, desgarramento e 

dispersão. Essas características marcam as próprias dimensões temporais – denominadas, 

também, de “ek-stases temporais” (e.g., SN, p. 104; 198; 211) –, passado, presente e futuro, e 

as relações entre elas. A temporalidade implica em uma espontaneidade que é constante 

negação de toda e qualquer plenitude e, juntamente com outros aspectos que vimos até aqui, 

ela possibilita ao Para-si – que, ao existir, se temporaliza – existir como uma unidade que é, 

também, fluxo, duração e mudança. Como coloca Sartre (SN, p. 185-186): “O tempo me 

separa de mim mesmo, daquilo que fui, do que quero ser, do que quero fazer, das coisas e do 

outro. [...] se o tempo é separação, ao menos é uma separação de tipo especial: uma divisão 

que reúne”. Temporalizar-se, portanto, é, concomitantemente, existir como separação e 

síntese. 

Dessa forma, para Sartre, as dimensões da temporalidade devem ser pensadas em 

síntese: o passado sempre é considerado relativo a um presente, é sempre passado de alguém 

ou de algo; o futuro, por sua vez, é sempre projeto, projeção de um presente – que, por sua 

vez, tem um passado e não pode estar desligado deste; e o presente é o instante em que há 

atualização do passado e projeção de futuro, é o momento em que a síntese acontece. A 

realidade humana, dessa forma, não se reduz ao presente instantâneo, nem é determinada por 

seu passado imediato: no presente, ela está comprometida com seu passado e seu futuro, o que 

a torna unificação e não pura separação. Assim, conforme acabamos de ver, Sartre caracteriza 

a temporalidade como “diaspórica”, remetendo-se à denominação designada à “profunda 



89 

 

 

coesão e dispersão do povo judeu” (SN, p. 192). Ele identifica no Para-si essa característica 

de ser dispersão e unidade de seu ser e aponta a temporalidade como “força dissolvente” e 

“ato unificador” (SN, p. 191). Dessa característica diaspórica do Para-si na temporalidade, 

interessa-nos sobretudo apontar que a significação de uma dimensão encontra-se sempre fora 

de si, nas demais dimensões. Ou seja, o sentido de cada dimensão da temporalidade – 

passado, presente, futuro – se constitui sempre em relação às demais, como veremos melhor a 

seguir. No fim das contas, passado, presente e futuro não existem para o filósofo – ao menos 

não como os consideramos corriqueiramente e em seu sentido mais tradicional. Para ele, não 

há linearidade e sucessão em termos de tempo, mas há, por outro lado, fluxo e retomada, há 

sentido e significação. 

Neste momento, tendo em vista o esclarecimento da dinâmica de temporalização, 

parece-nos oportuno utilizar um exemplo analisado por Cerbone (2013, p. 42)
30

, no qual o 

autor discorre sobre a experiência de ouvir uma melodia. Para que a canção possa ser ouvida e 

caracterizada como tal, as notas devem ser ouvidas de um modo ou em um padrão particular. 

O aspecto que nos interessa aqui diz respeito à necessidade de que, ao soar de cada nota, as 

anteriores cessem sem, no entanto, serem apagadas completamente – devendo ser retidas ou 

lembradas –, e aquelas que ainda estão por vir sejam esperadas. Em outras palavras, que elas 

estejam ligadas e façam parte do horizonte histórico da experiência atual. Façamos um 

paralelo entre a experiência de ouvir uma canção, de uma leitura e as experiências conscientes 

de maneira geral. A cada nota, página ou, digamos, experiência vivida, as anteriores são 

mantidas como tendo sido experienciadas e, concomitantemente, as notas, páginas ou 

experiências que estão por vir são esperadas – e, portanto, ambas fazem parte da experiência. 

Assim, não se trata de meramente ouvir cada nota em separado, pois, em cada uma, deve 

haver uma rede que a liga às demais, anteriores e seguintes: no momento em que escuto a nota 

que está a soar as demais devem fazer parte da experiência ou seriam apenas notas soltas. 

Bem como na leitura do livro que, em seu ponto atual, retém os trechos anteriores e, de algum 

modo, antecipa ou espera seu fim – ou seriam apenas informações soltas e destacadas da 

narrativa.  

De modo similar, ao existir presentemente, as experiências passadas e aquelas por vir 

devem estar ligadas e fazer parte do horizonte histórico da experiência atual para que seja 

possível certa unidade ou totalidade da existência – e não apenas instantes isolados. Dito de 

outro modo: para que seja possível a constituição da história de uma existência. Assim, a 

                                                             
30

 Vale frisar que tal exemplo é extraído, segundo o próprio autor, da obra Sobre a fenomenologia da consciência do tempo 

interno, de Husserl. Aqui, nos baseamos e nos ativemos à análise desenvolvida por ele. 



90 

 

 

temporalidade é o processo contínuo de temporalização, de temporalizar-se, que mantém um 

fluxo sintético, uma rede e uma unidade das experiências, mantendo-as, de algum modo, 

ligadas. Além disso, o sentido da totalidade desse processo – que, na canção e no livro são 

totalidades fechadas, mas na existência humana é uma totalidade aberta, sempre em 

construção – se dá no jogo e na articulação dos diversos momentos do processo. A 

temporalidade, junto a outros aspectos que apresentamos, possibilita, a cada vez, a 

sintetização e unificação do movimento de existir, ao mesmo tempo em que os sentidos desse 

existir estão em jogo. Retomaremos esse ponto mais à frente. 

Assim, há, no fim das contas, apenas um fenômeno: “o surgimento de novo Presente 

preterificando (passéifiant) o Presente que ele era, e Preterificação (Passéification) de um 

Presente conduzindo a aparição de um Para-si para o qual esse presente converter-se-á em 

passado.” (SN, p. 201). Essa dinâmica que integra as três dimensões, que se dá em um fluxo 

contínuo e espontâneo, é de grande importância para entender o modo como constituímos 

sentido, pois, como vimos, isso se dá na ação e a própria ação é temporalização, é projeção do 

futuro e nadificação do passado: “o fim ou temporalização de meu futuro implica um motivo 

(ou móbil), ou seja, remete a meu passado, e o presente é surgimento do ato” (SN, p. 540).  

Nessa compreensão geral da temporalidade, o presente aparece como “um nada”, como 

projeção e deslizamento em direção ao futuro e retomada e atualização do passado. Para 

entender o presente, basta-nos resgatar as características da realidade humana que 

apresentamos na primeira parte, pois podemos dizer que o presente é expressão da própria 

condição do Para-si. Ou seja, o presente é consciência de, é intencionalidade, distância e 

presença a si, ao Em-si, ao mundo: “Meu presente consiste em ser presente. Presente a quê? A 

esta mesa, a este quarto, a Paris, ao mundo; em suma, ao ser-Em-si.” (SN, p. 174). No 

presente, somos fuga do ser a que somos “presença a” e do ser que éramos, rumo ao ser que 

podemos ser: “entre o Em-si nadificado e o Em-si projetado, o Para-si é nada.” (SN, p. 692). 

É “pura nadificação”, ou, ainda que soe contraditório, a “plenitude” da nadificação – do 

passado, do futuro e do que se apresenta no momento presente.  

Enquanto Para-si, este tem seu ser fora de si, adiante e atrás. Atrás, era seu passado; 

adiante, será seu futuro. É fuga fora do ser co-presente e do ser que era, rumo ao ser 

que será. Enquanto presente, não é o que é (passado) e é o que não é (futuro). (SN, 

p. 177).  

Dessa forma, é no presente, ou melhor dizendo, sendo, presentemente, presença a, que o 

Para-si se temporaliza. Essa “presença a” implica em “existência fora de si junto a...” (SN, p. 

174), ou, em outras palavras, significa que existe intencionalmente em direção ao ser, sendo 

consciência dele, mas sem identificar-se com ele. O presente é, em suma, “o vão de não-ser 



91 

 

 

indispensável à forma sintética total da Temporalidade” (SN, p. 199). Ainda que não haja, 

como frisa Sartre (SN, p. 198-199), “prioridade ontológica” de nenhuma das dimensões sobre 

as demais, é preciso “colocar acento” na dimensão presente. Parece-nos crucial que esteja 

claro que é precisamente nesta dimensão, sendo puro nada, pura nadificação e presença a, e, 

sobretudo temporalizando-se, que é possível ao Para-si realizar-se enquanto totalização em 

curso. Ora, se vivêssemos no eterno instante, desconectados do que foi e do que pode vir a 

ser, não haveria possibilidade para algo como uma totalidade – tampouco para a pessoalidade, 

a singularidade e a familiaridade. E, acrescentamos arriscando a nos antecipar: os sentidos, 

sem retomada, sem passado ou projeção, sem história, tampouco seriam possíveis, pois não há 

como conceber algo como sentidos para um fluxo impessoal e atemporal, preso em um agora 

eternizado. Com isso, queremos deixar marcada a importância da temporalidade e do caráter 

de presença do Para-si, que, inclusive, nos ajudará a compreender a importante noção de 

“situação”, no próximo item. 

Dito isso, podemos passar para outra dimensão da temporalidade que foi marcante ao 

falarmos da ação e dos projetos: o futuro. Como já vimos, a temporalidade e o possível não 

são aspectos da realidade do Em-si, mas do Para-si. Ainda que o possível nos surja “como 

uma propriedade dos seres” (SN, p. 149), quando, por exemplo, olhamos o céu, vemos as 

nuvens carregadas e dizemos: “é possível que chova”, apenas um Para-si pode realizar esse 

movimento de transcender as nuvens rumo ao possível que ainda não é: a chuva. Assim, o 

possível, como frisa Sartre, não pode ser reduzido a uma “realidade subjetiva”, ele se 

possibiliza na concretude dos existentes, pois, para que “a chuva seja possível, é necessário 

que haja nuvens no céu” (SN, p. 150). Contudo, é por sermos um constante movimento rumo 

ao que não somos que esse possível, esse não-ser e o futuro surgem no mundo, como mostra 

Sartre (SN, p. 178) no exemplo da lua cheia, que comentamos anteriormente: 

A lua cheia não é futuro quando olho a lua crescente, salvo “no mundo” que se 

revela à realidade humana: é pela realidade humana que o futuro chega ao 

mundo. Em si, esse quarto crescente é o que é. Nada há nele em potência. É ato. 

Não há pois nem passado nem futuro como fenômeno de temporalidade originário 

do ser-Em-si. [...] Se o futuro se perfila no horizonte do mundo, só pode ser por 

um ser que é seu próprio porvir, ou seja, que é por-vir para si mesmo, cujo ser 

está constituído por um vir-a-si de seu ser. [...] Somente um ser que tem-de-ser o seu 

ser, em vez de sê-lo simplesmente, pode ter um porvir. (grifos nossos). 

Assim, é pelo próprio modo de ser do Para-si – constante distância de si, nadificação, 

intencionalidade – que o futuro se insere como possibilidade no mundo. É, também, por essas 

características que nossos possíveis estão sempre ameaçados pela liberdade nadificadora que 

nós somos: somos nosso futuro na “perspectiva constante da possibilidade de não sê-lo” (SN, 



92 

 

 

p. 183). O possível nada tem de dado, ele é escolhido, projetado e, por isso, está à mercê da 

nossa liberdade, da nadificação, ou, em termos mais cotidianos, da “mudança de planos ou 

rumos”. Na medida em que o futuro se identifica com os possíveis, os projetos e fins, e 

justamente por sua característica de “ser possibilidade”, não se trata de algo dado e definido. 

Dessa forma, nós podemos ser um futuro, não o temos. O futuro é possibilidade de presença 

ao ser, possibilidade de presente. O possível, o projeto, o fim e o não-ser consistem naquilo 

que nos falta e que projetamos, que buscamos, em termos de mundo e de ser. Já vimos, ao 

falar da ação, que é a partir do posicionamento de um fim ou projeto, à luz de um estado de 

coisas que ainda não é, que organizamos nossa existência fazendo-a aparecer significada. 

Assim, é a partir do futuro projetado livremente por nós que os sentidos se articulam em nossa 

existência: 

É o gesto futuro que, mesmo sem ser tematicamente posicionado, reverte-se 

sobre as posições que adoto para iluminá-las, vinculá-las e modificá-las. [...] as 

posições intermediárias que adoto não passam de meios para acercar-me deste 

estado futuro, para nele me fundir, cada uma só tendo sentido por este estado 

futuro. Não há momento de minha consciência que não seja igualmente definido 

por uma relação interna com um futuro; que eu escreva, fume, beba ou repouse, o 

sentido de minhas consciências está sempre à distância, lá adiante, fora de mim. 

(SN, p. 179). (grifos nossos). 

Sartre mostra-nos, portanto, que o sentido do que vivenciamos no momento presente e 

que, por sua vez, conferimos ao passado, provém do projeto, do futuro que está sempre 

adiante, à distância, para além de nós. O possível modifica a totalidade em curso, seu passado 

e presente, em termos de significação, pois é a partir do fim, do projeto, que nossas ações, 

nosso mundo e nossa existência são iluminados, aparecem com um sentido. O futuro, ou o 

possível, é aquilo que nos falta para sermos nós mesmos (como um “si mesmo”), já que 

somos inacabados e o complemento está sempre à distância, sempre além; é aquilo que 

projetamos ser e que, ao projetarmos, confere sentido ao que somos e fomos – mas que jamais 

podemos alcançar, pois a temporalização e nadificação prosseguem e um novo possível é, 

mais uma vez, posicionado. Ele é, conforme dissemos na primeira parte, o ponto ideal 

perseguido em que o “si” do Para-si seria, afinal, alcançado, caso não fosse irrealizável, como 

mostra Sartre nos trechos a seguir:  

Por isso, jamais terá chegado a ser, no Presente, o que tem-de-ser, no Futuro. 

[...] Por exemplo, minha posição final na quadra de tênis determinou, do fundo do 

porvir, todas as minhas posições intermediárias e, finalmente, foi alcançada por uma 

posição última idêntica à que era no porvir como sentido de meus movimentos. Mas, 

precisamente, esse “alcançar” é puramente ideal, não se opera realmente: o 

futuro não se deixa alcançar, desliza ao Passado como ex-futuro, e o Para-si 

presente revela-se em toda sua facticidade, como fundamento de seu próprio 

nada e, outra vez, como falta de novo futuro. (SN, p. 182). (grifos nossos). 



93 

 

 

[...] o Futuro constitui o sentido de meu Para-si presente, como projeto de sua 

possibilidade, mas não determina de modo algum meu Para-si por-vir, já que o 

Para-si está sempre abandonado nesta obrigação nadificadora de ser o 
fundamento de seu nada. O Futuro não faz mais que pré-esboçar os limites nos 

quais o Para-si se fará ser como fuga presentificadora (présentificante) ao ser 

rumo ao outro futuro. É o que eu seria se não fosse livre, e o que só posso ter-de-ser 

porque sou livre. [...] Futuro é a contínua possibilização (possibilisation) dos 

Possíveis como sentido do Para-si presente, na medida que esse sentido é 

problemático e escapa radicalmente, como tal, ao Para-si presente. (SN, p. 183). 

(grifos nossos). 

Essas passagens nos mostram, mais uma vez, a relevância do futuro ou possível para a 

nossa investigação, pois é no contínuo projetar-se rumo aos seus fins e possíveis – que 

livremente posiciona – que o Para-si se movimenta existencialmente e constitui os sentidos de 

sua existência. Eis o ser que está e coloca sempre em jogo o seu ser, aquele que tem de ser sua 

própria possibilidade e se define por ela, ou seja, define-se por aquilo que não é, define-se 

pela própria fuga rumo ao seu possível. E, assim, “vejo-me arremessado para fora, rumo a um 

sentido que acha-se fora de alcance e não poderia de modo algum ser confundido com uma 

representação subjetiva imanente” (SN, p. 152). 

Não por acaso deixamos a dimensão do passado por último. Primeiramente, a 

temporalidade, tal como estamos apresentando, por não seguir uma ordem cronológica linear 

e causal, nos possibilita pensá-la fora dessa lógica de determinação e sucessão entre passado, 

presente e futuro. Além disso, na dinâmica temporal aqui em questão, o passado, longe de 

determinar o presente e o futuro, aparece e está em jogo para esse presente, à luz desse futuro, 

o que, portanto, nos fez optar por essa outra sequência de apresentação. Por fim, abordar a 

relação do Para-si com o seu passado é enveredar não apenas os caminhos da temporalidade, 

mas também da facticidade e, assim, falando do passado passaremos, também, a nos 

aproximar dessa outra noção – sobre a qual nos dedicaremos logo mais.  

Dissemos antes que apenas na medida em que há uma consciência como testemunha da 

“passagem do tempo”, das mudanças, é que podemos falar de temporalidade e de suas 

dimensões. Seguindo essa mesma direção, Sartre diz que o Para-si é o único ser que “tem” um 

passado, já que apenas para uma consciência, apenas para a realidade humana, o seu passado 

está em jogo. Podemos falar de um livro que, hoje amarelado e riscado, era novo, 

“impecável”, ou uma árvore que, hoje grande e exuberante, era apenas uma muda frágil e 

miúda. Mas, em ambos os casos, somos nós que, sendo consciência do livro e da árvore, 

podemos, temporalizando-nos, falar de seu passado – tanto o livro quanto a árvore não 

testemunham a passagem do tempo e a mudança que sofrem, são-lhes indiferentes, 

simplesmente se esgotam em ser o que são.  



94 

 

 

Nós, ao contrário, não raro retomamos nosso passado, reflexivamente ou não, e o 

questionamos, pensamos e ressignificamos. Mais do que “ter” um passado, nós somos nosso 

passado, temos de sê-lo. O passado existe no presente, na medida em que presentemente é 

retomado e está em jogo. Assim, Sartre (SN, p. 167) afirma que o ser presente é o fundamento 

do próprio passado, ao passo que este é profundamente modificado por aquele, o que está 

expresso no termo “era”, que, servindo como ponte entre o presente e o passado, não é inteira 

ou exclusivamente nem um e nem o outro. Mas, na medida em que é o existente no presente 

que pode afirmar “eu era”, podemos reiterar que esse passado existe na medida em que é 

relativo ao presente – que, por sua vez, é projeção de um futuro à luz do qual obtém seu 

sentido. 

Nesse sentido, eu sou meu passado. Não o tenho, eu o sou: aquilo que dizem acerca 

de um ato que pratiquei ontem ou de um estado de espírito que manifestei não me 

deixa indiferente: fico magoado ou lisonjeado, reajo ou pouco me importo, sou 

afetado até a medula. Não me disassocio [sic] de meu passado. (SN, p. 167). (grifo 

nosso). 

Assim, o passado não é simplesmente um momento que passou, ele nos “afeta” e nos 

constitui, mesmo que não ao modo da determinação causal e linear, como mostra Sartre (SN, 

p. 197) no seguinte trecho:  

O Passado, enquanto coisa que somos sem posicionar, enquanto aquilo que 

impregna sem ser notado, está detrás do Para-si, fora de seu campo temático [...]. 

Não, decerto, que o Passado não possa ser objeto de tese para mim, nem mesmo que 

não comumente tematizado. Mas, neste caso, [...] de modo primário, eu era meu 

Passado sem conhecê-lo (mas não sem ter consciência dele); de modo secundário, 

conheço meu passado, mas já não o sou. Como é possível, dir-se-á, que eu tenha 

consciência de meu Passado sem ser de modo tético? Todavia, o Passado acha-se 

lá, constantemente; é o próprio sentido do objeto que vejo e já vi, dos rostos 

familiares que me rodeiam; é o começo desse movimento que continua no 

presente e que eu não teria como dizer que é circular se não houvesse sido eu 

mesmo, no Passado, testemunha de seu início: é a origem e trampolim de todas 

as minhas ações; é esta espessura de mundo, constantemente dada, que me 

permite orientar-me e situar-me; [...] em suma, é meu nexo contingente e 

gratuito com o mundo e comigo mesmo, na medida que o vivo continuamente 

como total derrelição. (grifos nossos). 

Um ponto importante sobre o passado no viés sartreano, que o afasta de compreensões 

deterministas ou do senso comum, encontra-se na retirada do poder – que insistem em lhe 

conferir – de determinar aquilo que somos e que, futuramente, podemos vir a ser. Portanto, 

não se trata de diminuir ou retirar do passado sua relevância em nossa existência, pois ela é, 

como mostra Sartre de forma clara na citação acima, não apenas inegável como também 

expressiva. Ao contrário: o passado nos constitui, nós o somos e temos de ser. É a partir do 

que fomos que “os caminhos se abrem”, as possibilidades se colocam, mas, por sermos 

liberdade, nossa relação com esse passado é de nadificação, somos sempre para além dele e 



95 

 

 

somos, ainda, nós que, por meio de ações e engajamentos, livremente escolhemos o sentido 

com o qual ele nos aparecerá. Nesta direção, em continuidade à citação anterior, Sartre (SN, 

p. 197-198) prossegue: 

Os psicólogos denominam-no saber. Mas, à parte o fato de que, por esse termo, eles 

o “psicologizam”, privam-se do meio para explicá-lo. Porque o Saber está por toda 

parte e condiciona tudo, mesmo a memória: em resumo, a memória intelectual 

pressupõe o saber [...] Esse saber flexível, insinuante, mutável, que tece a trama 

de todos os nossos pensamentos e compõe-se de mil indicações vazias, mil 

designações que apontam para atrás de nós, sem imagem, sem palavras, sem tese, é 

meu Passado concreto na medida em que eu o era, meu Passado enquanto 

irreparável profundidade-por-detrás de todos os meus pensamentos e sentimentos. 

(grifos nossos). 

 Ou seja, o fato de que sou meu passado não se limita ao recordar reflexivo, mas é, 

precisamente, sua condição. Pois mesmo as experiências que se tornaram longínquas, 

esquecidas, remotas, não deixaram de ser minhas experiências. Ainda que não nos recordemos 

de boa parte do que foi vivido nos nossos primeiros anos de vida – e até mesmo da vida 

intrauterina – essas experiências foram vivenciadas por cada um de nós, são nossas na 

maneira do “era”, nos constituem e, de algum modo, nos marcam. Nós somos essas 

experiências, quer lembremos ou não: “Porque, afinal, esse feto era eu, representa o limite de 

fato de minha memória, mas não o limite de direito de meu passado” (SN, p. 195). Mas dizer 

que eu “era” implica, também, que, de certo modo, já não sou, estou à distância desse 

passado. É por sermos unidade e síntese nadificadora e temporalizadora que, embora não 

sejamos mais o que éramos, sustentamos esse passado em nosso ser, mantendo-o em conexão. 

Assim, tudo quanto se pode dizer que sou no sentido de sê-lo em si, com 

densidade compacta (temperamental, funcionário público, insatisfeito), é 

sempre meu passado. Somente no passado sou o que sou. Mas, por outro lado, 

aquela densa plenitude de ser está atrás de mim, há uma distância absoluta que 

a separa de mim e deixa-a cair fora de meu alcance, sem contato, sem aderências. 

Passado é o Em-si que sou enquanto ultrapassado. (SN, p. 171). (grifos nossos). 

Temos de ser nosso passado, não podemos deixar de sê-lo e tampouco podemos 

modificá-lo em termos fatuais. Ao contrário do futuro, que está no âmbito do possível, o 

passado “consumiu suas possibilidades” (SN, p. 168). Apenas no pretérito que podemos ser 

algo coagulado, estático, cristalizado, em lugar da espontaneidade e movimento que nós 

somos. Somos, no passado, na medida em que sobre ele podemos afirmar ou negar coisas a 

nosso respeito, mas não como algo definitivo e fechado, pois segue sendo para nós, que 

somos nadificação desse passado. Desse modo, o passado nos afeta profundamente e temos de 

sê-lo, ainda que não o queiramos, o que não raro acontece, quando, por exemplo, nos 

arrependemos de algo que fizemos ou mesmo não nos “reconhecemos” em algum ato 

praticado por nós. Ainda assim, mesmo que busquemos nos afastar e esquecer nosso passado, 



96 

 

 

seguimos sendo-o e temos de sê-lo. A partir do exemplo de Sartre (SN, p. 575) do ateu que se 

converte e se faz crente podemos pensar essa questão: o “ateu convertido não é simplesmente 

um crente; é um crente que negou o ateísmo para si”. Mas negar o ateísmo não implica 

meramente em uma recusa racional de uma ideologia ou visão de mundo, não se trata apenas 

de modificar um posicionamento formal em relação a isso. Ao converter-se, junto ao ateísmo, 

preterificou e tornou Em-si o que era, antes, seu presente: seu “ser ateu” – que, não podemos 

perder de vista, por ser Para-si, consistia em um projeto de ser ateu, um fazer-se ateu. E 

engajar-se no (agora presente) projeto de ser crente implica, dentre outras coisas, ressignificar 

esse “passado de pecados” do qual, tal como um fardo, não pode livrar-se. Por isso, esconde-

o, envergonha-se dele ou, ainda, exibe-o como exemplo de superação. Mas, seja como for, “o 

Passado é uma fatalidade pelo avesso: o Para-si pode se fazer como bem quiser, mas não pode 

escapar à necessidade de ser irremediavelmente para um novo Para-si aquilo que quis ser” 

(SN, p. 203). 

Sartre se refere ao passado como um Para-si “inundado pelo Em-si” (SN, p. 173), “um 

Para-si coagulado em Em-si” (SN, p. 267) ou, ainda, “um Para-si que deixou de ser presença 

transcendente ao Em-si. Sendo ele próprio Em-si, caiu no meio do mundo” (SN, p. 203). 

Nosso passado simplesmente é, pois perdeu sua transcendência. Isso implica em sermos nosso 

passado como tendo sido e como não mais sendo, pois não poderíamos nos identificar com 

esse Em-si que o passado é e, desse modo, somos sempre à distância dele: ele é, ao mesmo 

tempo, meu e transcendente. O filósofo chega a se referir ao passado como “este ser que 

lentamente foi se agarrando e solidificando sobre nós [...] a totalidade sempre crescente do 

Em-si que somos” (SN, p. 168). A morte, como mostra brilhantemente em sua peça Entre 

quatro paredes (Huis Clos), de 1945, é o findar desse processo, quando o Para-si se converte 

total e definitivamente em Em-si. Eis uma dentre as torturas experienciadas pelas personagens 

da narrativa que, ao morrer, se deparam com um inferno bastante distinto daquele imaginado 

enquanto vivos. O tormento insuportável de ser esquecido ou, sobretudo no caso de Garcin, 

de existir e estar em questão apenas para os vivos, por meio de suas lembranças, sendo 

julgado e definido sem que nada possa fazer a respeito. Na medida em que “deslizou 

integralmente no passado” (SN, p. 168), deixa de temporalizar-se, de transcender-se e de ser a 

dinâmica de consciência, liberdade e espontaneidade que era. Enquanto existimos, entretanto, 

ainda não somos o nosso passado ao modo da identidade, ainda não tornamo-nos Em-si, 

cabendo a nós – e não apenas ao outro – julgar, colocar em questão e ressignificar nosso 

passado e nossa existência. Estando vivos, sendo nadificação e transcendência, seguimos 



97 

 

 

sendo para além, porque somos nossas possibilidades – dentre as quais se encontra, inclusive, 

a possibilidade de engajar-nos no projeto de nos dissociar do passado. Pelo tempo em que 

existirmos, a totalidade que nós somos segue em curso, em questão para nós mesmos, como 

totalização aberta, incompleta, se fazendo. Isso quer dizer, em outras palavras, que o sentido 

da nossa existência, enquanto existimos, tampouco chega a definir-se ou completar-se: segue 

aberto, se fazendo em questão e em jogo para nós. 

A temporalidade consiste em mais um aspecto do modo de ser da realidade humana – 

como ser consciência, ser presença a, ser nadificação e liberdade – que impossibilita sua 

cristalização, sua identidade, seu ser e seu sentido como algo fechado e definido. Esse é um 

dos motivos pelos quais estamos abordando-a antes de adentrarmos a facticidade, pois a 

temporalidade, junto a outras noções citadas, nos ajudará a compreender logo a seguir como a 

facticidade, ou seja, o Em-si que o Para-si deve ser, está em jogo. Afinal de contas, já 

sabemos que o Para-si não poderia “ser” esse dado ao modo da identidade e coesão, mas sim 

de uma maneira, digamos, especial, atravessando-o, nadificando-o, para além, à distância, e, 

como vimos, temporalizando-se.  

 

2.2. Facticidade e sentido: a situação 

 

Em alguns momentos, ao longo do texto, citamos o termo “facticidade” sem, no entanto, 

aprofundarmos. É chegado, por fim, o momento de fazê-lo. Desde o início, temos mostrado 

um ponto fundamental para a compreensão do modo de ser da realidade humana: sua relação 

com o dado, com o Em-si. Afinal, “se definimos a liberdade como escapar ao dado, ao fato, 

há um fato do escapar ao fato” (SN, p. 597). Vimos que a consciência existe como um 

constante intencionar para, que o nada existe como perpétua nadificação do ser e vimos, 

ainda, que esses pontos tratam, no fim das contas, de uma só e mesma coisa: a realidade 

humana é liberdade e existe sempre em relação com o dado, nadificando-o, intencionando-o, 

engajando-se nele.  

A liberdade é um escapar a um comprometimento no ser, é nadificação de um ser 

que ela é. [...] Simplesmente, o surgimento da liberdade se efetua pela dupla 

nadificação do ser que ela é e do ser no meio do qual ela é. Naturalmente, a 

liberdade não é este ser no sentido de ser Em-si. Mas ela faz com que haja este 

ser que é seu e está atrás de si, iluminando-o [...]. (SN, p. 598-599). (grifos 

nossos). 

Esse “dado” com o qual a liberdade deve relacionar-se para existir, “o dado que ela tem-

de-ser e ilumina pelo seu projeto” (SN, p. 602) é a facticidade. Mas, em termos práticos, o 



98 

 

 

que seria esse “dado”, esse Em-si que devemos ser? Ora, esta definição se assemelha àquela 

que acabamos de apresentar sobre o passado: o dado que eu tenho de ser, embora não possa 

sê-lo ao modo da identidade. O passado, contudo, é um dos aspectos da facticidade. Além 

dele, ela engloba outros vários aspectos da nossa existência que não escolhemos e que, no 

entanto, temos de ser: nosso corpo e características físicas, nossa família, com seus costumes 

e tradição, o local em que nascemos, seu clima, condições materiais e cultura, nossa posição 

socioeconômica, nossa classe ou casta, religião, regras, valores e costumes daqueles que nos 

rodeiam e que nos educam. A facticidade é, em suma, o contexto em que existimos e que, por 

não ter havido deliberação sobre ele, parece-nos ter sido imposto, “é o conjunto de fatos, 

naturais ou sociais, que constituem o cenário em que a liberdade será exercida pelo sujeito.” 

(ALMEIDA, 2011, p. 30).  

Contudo, não se trata apenas daquilo que “recebemos” ao nascermos, mas tudo que vai 

se “integrando” ao nosso ser, como se, ao existirmos, fossemos nos cristalizando aos poucos, 

agregando ao nosso ser um Em-si que temos de ser – conforme vimos no item anterior. Ou 

seja, são aspectos como nosso passado, nossa profissão, os valores que defendemos, a posição 

que ocupamos, os compromissos assumidos, profissionais, afetivos ou de outra ordem. E, 

além disso, surgimos em um mundo já construído e mantido por outros, com normas, regras, 

referências e orientações das quais não somos o fundamento e é neste mundo que temos de 

existir, com os outros
31

 que nos rodeiam, seus juízos e julgamentos a nosso respeito e aquilo 

que “fazem de nós”. Tudo isso também constitui a nossa facticidade, da qual não somos a 

origem, mas com a qual temos de nos a ver. Assim, a facticidade do Para-si é o dado que ele 

deve ser, é a vinculação com o mundo, a princípio, não escolhida por ele – embora, 

discutiremos mais à frente, essa escolha seja feita, em certo sentido.  

No capítulo que dedica à facticidade, Sartre apresenta as diferentes estruturas da 

situação, identificando-as como: “meu lugar”, “meu passado”, “meus arredores”, “meu 

próximo” e “minha morte”. Optamos por não apresentá-las separadamente, pois o que 

consideramos importante destacar aqui é que esses aspectos que constituem a facticidade – os 

que citamos anteriormente e as estruturas gerais descritas pelo filósofo – são variações, 

                                                             
31 Além do item dedicado a “meu próximo” (SN, p. 626) no capítulo sobre a facticidade, Sartre (SN, p. 287-532) dedica toda 

a terceira parte da ontologia fenomenológica à questão do outro - sem dúvida, trata-se de um aspecto importante na obra do 
filósofo. No entanto, trata-se também de um ponto, digamos, problemático no pensamento de Sartre, que suscita muitas 
críticas e requer uma análise aprofundada que nos desviaria do nosso objetivo central. Isso não significa, contudo, que 

ignoraremos o tema da intersubjetividade – o que sequer nos parece possível tendo em vista que existir com e para os outros 
consiste na situação da existência humana que estamos investigando: o fato e a necessidade de existir no mundo com outros 
Para-sis. Portanto, não analisaremos separadamente a questão do outro, mas ela encontra-se presente na medida em que toda 
a discussão colocada diz respeito a um Para-si que não existe senão no mundo, com o outro, como ser-Para-outro, e que 
compreende e significa o mundo e sua existência a partir das referências e relações com os outros. 



99 

 

 

expressões distintas de uma mesma coisa: o dado que toda liberdade deve ser, a contingência 

na qual deve existir e se fazer. Afinal, tendo em vista a constituição dos sentidos humanos e as 

compreensões que viemos apresentando até aqui acerca dos modos de ser da realidade 

humana e das coisas, já podemos afirmar que a descrição do dado em si não é o que mais nos 

interessa nesta investigação, mas sim a relação do Para-si com este dado – o que não implica 

que o dado ou Em-si não seja relevante, visto que é justo o contrário que temos mostrado. 

Assim, iremos analisar a facticidade como um todo, sem pensar suas estruturas 

separadamente, já que o próprio Sartre (SN, p. 671) diz utilizar tais diferenciações apenas com 

o intuito de esclarecer o que é uma situação e não visando esgotá-la ou exauri-la, tratando-se, 

portanto, de uma divisão didática e, dessa forma, tanto a situação quanto a facticidade vão 

além dela.    

Como dissemos, então, a facticidade do Para-si é aquilo que ele, a princípio, não 

escolheu e que, entretanto, tem de ser, pois não é o fundamento das condições nas quais 

existe. Afinal, nenhum de nós escolheu o corpo, a família, a cultura, o momento histórico ou 

as condições materiais, sociais e econômicas em que nasceria. Como coloca Sartre (SN, p. 

132-133): “Sem a facticidade, a consciência poderia escolher suas vinculações com o mundo, 

da mesma forma como, na República de Platão, as almas escolhem sua condição: eu poderia 

me determinar a ‘nascer operário’ ou ‘nascer burguês’”. Trata-se de algo que está na ordem da 

contingência e do acontecimento e, assim, “em nossa apreensão de nós mesmos, aparecemos 

com caracteres de um fato injustificável” (SN, p. 129). Afinal, se não adentrarmos explicações 

de cunho religioso ou místico, quem poderá justificar ou explicar o fato de ter nascido em 

determinadas condições, época e situação, e não em qualquer outra? 

[...] é o que faz com que o Para-si, ao mesmo tempo que escolhe o sentido de sua 

situação e se constitui como fundamento de si em situação, não escolha sua posição. 

É o que faz com que eu me apreenda ao mesmo tempo como totalmente responsável 

por meu ser, na medida que sou seu fundamento, e, ao mesmo tempo, como 

totalmente injustificável. (SN, p. 132). 

Desse modo, a liberdade do Para-si é o fundamento daquilo que faz de si em situação – 

o que o torna responsável pelo que faz –, pois escolhe seu sentido, conforme aprofundaremos. 

Mas, sua posição no mundo, enquanto condição e contexto, é contingente, totalmente 

injustificável e sem qualquer razão pré-definida de ser. Assim, a facticidade é essa 

contingência, esse Em-si do qual não somos fundamento e que, no entanto, não podemos 

deixar de ser. Contingência esta que, por sua vez, é necessária, primeiro por não ser possível 

existir senão em uma determinada contingência, pois não há algo como uma consciência pura 

ou liberdade abstrata vagando pelo mundo, há, sim uma pessoa (uma liberdade, uma 



100 

 

 

consciência) específica se fazendo em condições concretas (em determinada contingência). 

Segundo, porque uma vez que existimos nesta contingência temos de sê-la, temos de assumi-

la como nossa ainda que visando modificá-la. Se “nasci operário”, não posso ser burguês. É 

possível engajar-me no projeto de fazer-me burguês, mas, ainda assim, trata-se de fazer-me 

dentro ou a partir da condição que é a minha – neste caso, nesta contingência específica de ser 

operário e não detentor dos meios de produção. Como já vimos, o Para-si é livre para projetar-

se – embora isso não signifique necessariamente “produzir” o resultado previsto e projetado – 

e fazer-se por meio das suas ações e escolhas no mundo; projetar um estado de coisas que 

ainda não é (ser um burguês), mas que implica justamente em projetar a modificação do 

estado de coisas atual (ser operário). 

Dessa forma, o Para-si é a título de acontecimento, é pura contingência na medida em 

que não é fundamento do Em-si que lhe constitui, tampouco de sua presença ao mundo. E, no 

entanto, não pode deixar de ser presença, liberdade e nadificação desse Em-si, como vimos ao 

falar da sua condenação. Mas, pode-se questionar, diante da facticidade, desse Em-si que nós 

somos e temos de ser, que aparenta ser tão imperioso e determinante sobre nós, como é 

possível seguir afirmando nossa liberdade? Essa liberdade que parece tão improvável no 

mundo em que vivemos, repleto de obrigações, compromissos, exigências, determinações, 

obstáculos e burocracias que são anteriores a nós e existem a despeito da nossa vontade – na 

medida em que foram criados por outros, antes mesmo de nascermos. Um mundo repleto de 

pré-determinações acerca de como devemos viver, nos relacionar, trabalhar, pensar, o que 

devemos querer, saber e sentir. Como posso, por exemplo, ser livre frente à necessidade e ao 

fato de ser mulher – e aos sentidos historicamente cristalizados sobre o que é ser mulher –, 

frente ao fato de ter nascido no Brasil e neste mundo histórico, com estas leis e costumes, não 

sendo o fundamento de tudo isso, já que não escolhi sê-lo e, ainda assim, tendo de me a ver 

com isso que sou? Colocando nesses termos, parece absurdo afirmar a liberdade. Como 

aponta Sartre (SN, p. 593), o fato da facticidade serve comumente de argumento contra a 

liberdade, a partir do qual se busca apontar nossa impotência e dificuldade – ou mesmo 

impossibilidade – de modificar nossa situação:  

Bem mais do que parece "fazer-se", o homem parece "ser feito" pelo clima e a 
terra, a raça e a classe, a língua, a história da coletividade da qual participa, a 

hereditariedade, as circunstâncias individuais de sua infância, os hábitos adquiridos, 

os grandes e pequenos acontecimentos de sua vida. (grifos nossos). 

Ora, se esses aspectos não consistissem apenas no contexto e na contingência em que 

uma existência deve se fazer, mas fossem suficientes para fazê-la, ou seja, determiná-la, as 

pessoas de uma mesma coletividade, que compartilham uma cultura e condições ambientais 



101 

 

 

específicas, seriam muito mais semelhantes – para não dizer iguais – do que, na prática, o são. 

Teríamos, ainda, irmãos crescidos em uma mesma família, com as mesmas regras, costumes e 

ambientes, ou seja, “feitos” por uma mesma contingência, que seriam idênticos entre eles e 

aos pais – ou quase isso. Teríamos como resultado um mundo homogêneo, sem diversidade, 

sem possibilidades, mudanças e transformações, seríamos meros autômatos, meras 

atualizações dos condicionamentos e determinações. A contingência em si mesma, seja ela 

atual ou passada, não impõe um sentido, nem uma ação. Não aparece como obstáculo ou 

barreira em si mesma, mas apenas dentro do projeto, da nossa finalidade. Assim, nossa 

facticidade nos constitui, mas não nos determina em nosso comportamento, em nossa 

existência, pois isso significaria dizer que nosso caminho, nossa história e nossa existência já 

estão traçados de antemão, seria pensar em algo como um destino. Significaria dizer que 

todos aqueles imersos em uma mesma cultura, uma mesma família ou classe social são iguais 

e têm um mesmo destino; que são meros produtos da conjuntura, que são passivos – e não 

agentes. Significaria, ainda, dizer que a conjuntura e o contexto no qual vivemos não podem 

ser modificados. Assim, seríamos, por exemplo, meros produtos e reproduções de uma 

sociedade machista, não poderíamos questioná-la, sequer nos seria possível apreendê-la como 

machista. 

Entretanto, felizmente, não é dessa forma que as coisas se dão. Primeiramente, não 

podemos esquecer que não estamos falando de algo geral ou abstrato, mas trata-se da 

facticidade de uma liberdade, uma consciência, de uma pessoa, uma existência específica e 

concreta. Trata-se da história dessa existência com cada detalhe que diz respeito apenas a ela 

e com as relações e os sentidos que essa existência estabelece com o que ela é, com o que foi 

e com o que pode vir a ser. Além disso, não podemos esquecer nossas análises anteriores. 

Vimos que as coisas do mundo, embora tenham um ser como condição e fundamento, 

aparecem a nós sempre como fenômeno. Isso quer dizer que aparecem sempre significados, 

ou seja, com um sentido que está ligado com a situação concreta em que nos encontramos, 

com o momento histórico em que vivemos, ambos servindo como pano de fundo no qual tudo 

de que somos consciência aparece. Assim, ainda que nossa facticidade, por ser Em-si, seja um 

ser que simplesmente é o que é, tenha características que concernem ao seu ser, dadas e 

brutas, esse ser que a facticidade é aparece-nos sempre como fenômeno, sempre significada, à 

luz dos nossos projetos. Tudo o que diz respeito ao nosso ser jamais é em bruto, pois o Para-

si, como vimos, é o ser que está sempre nadificando, ultrapassando e colocando em jogo o seu 

ser, sempre à distância, como presença a, atravessando aquilo que é. Até mesmo o “eu”, como 



102 

 

 

vimos, é um processo e uma tentativa de cristalizar um sentido e não algo dado, constituído. 

Assim, a facticidade, sendo Em-si, jamais nos aparece em si mesma, em bruto, pois é sempre 

Em-si para um Para-sim ela é para quem a percebe e a faz aparecer, ou melhor dito, para 

quem a existe. É impossível, nas palavras de Sartre (SN, p. 133), “[...] captá-la [a facticidade] 

em sua bruta nudez, pois tudo que acharemos dela já se acha reassumido e livremente 

construído”. 

Portanto, ainda que nossa facticidade – enquanto contingência e posição no mundo – 

nos faça, pois, nos constitui em nosso ser e temos de sê-la, por sermos consciência, liberdade 

e Para-si, estamos sempre para além dela, para além do que somos, e, assim, em lugar de estar 

feita, temos de fazê-la a todo o momento. Pois, o que farei com minha facticidade, o sentido 

que ela terá para mim, isso não está determinado por ela mesma, mas depende da liberdade 

que eu sou. Essa liberdade, lembremos, não é de concretizar ou conquistar algo pela via da 

vontade: não tenho liberdade para correr se não tenho pernas, de comprar se não tenho 

dinheiro ou de jogar basquete se não tenho altura. Afinal, não podemos perder de vista que os 

projetos – correr, comprar, jogar – foram posicionados por uma liberdade e, aliado a isso, 

somos nós que, ao agirmos e nos engajarmos no mundo e nas nossas situações, escolhemos os 

sentidos que elas terão para nós – tanto da contingência de não ter pernas, dinheiro ou altura, 

quanto da importância dos projetos de correr, comprar e jogar. Assim, nós somos nossa 

contingência, temos de sê-la de algum modo e somos, sobretudo, o modo como escolhemos 

sê-la, como a assumimos, o que fazemos com ela, como nos engajamos e nos relacionamos 

com ela, fazendo com que tenha, para nós, um sentido. Dessa forma, retomando o que 

colocamos alguns parágrafos acima, há muitas mulheres brasileiras, como eu, que 

compartilham um mesmo mundo histórico, com leis e costumes específicos, sem ser o 

fundamento de nada disso. Entretanto, ainda que partilhemos ideias e ideais, projetos, valores, 

em suma, ainda que tenhamos semelhanças, possuímos inúmeras diferenças de modo tal que 

somos todas únicas, singulares. O modo como essa contingência compartilhada está em jogo 

para cada uma, relacionada com os projetos, os sentidos e as relações de sentido, tudo isso faz 

parte de uma rede, uma história, um projeto, em suma, de um modo de existir e colocar tudo 

isso em jogo que é singular e que faz com que cada uma dessas mulheres seja uma e não 

qualquer outra.  

É, pois, nesta direção que Sartre afirma que a liberdade só existe em situação ou que ela 

é sempre situada. Uma liberdade que tem de ser sua facticidade, mas nunca ao modo da 

identidade, pois está sempre em jogo para si, é abertura, caminho, travessia, retomada e 



103 

 

 

ressignificação do que é e do que foi. Deve exercer-se, fazer-se, ou seja, existir livremente 

justamente em uma posição concreta não escolhida por si, em meio a esse mundo concreto e 

histórico não feito por ela. O que Sartre denomina situação é o produto livremente constituído 

da relação entre facticidade e liberdade. Consiste no encontro da liberdade que sou com todos 

os aspectos que compõem minha facticidade – mulher, brasileira, de determinada região, de 

tal classe e determinada cor de pele, nascida em tal família, com tais costumes, hábitos, 

religião e valores, com aqueles que me rodeiam e com quem me relaciono, seus juízos e 

julgamentos sobre mim, os acontecimentos do meu passado, minha infância, profissão, meu 

corpo etc. –, que me constituem , afinal de contas digo que sou e atribuo tudo isso ao meu ser. 

Em outras palavras, o modo como existo, à luz dos meus projetos e do meu livre 

engajamento, tudo isso que eu sou, e como isso se articula na totalização em curso que eu sou. 

Sou uma liberdade situada porque encontro-me nesta posição, neste mundo histórico e nestas 

condições que são as minhas, com este passado e tais características que me concernem, tudo 

isso iluminado pelo projeto fundamental que eu sou, pelo meu engajamento no mundo. Trata-

se, pois, do encontro entre a liberdade e a facticidade: eis a situação. 

Denominaremos situação a contingência da liberdade no plenum de ser do mundo, 

na medida em que esse datum, que está aí somente para não constranger a 

liberdade, só se revela a esta liberdade enquanto já iluminado pelo fim por ela 

escolhido. Assim, o datum jamais aparece ao Para-si como existente em bruto e 

Em-si; ele se descobre sempre como motivo, já que só se revela à luz de um fim que 

o ilumina. [...] Tais observações devem nos mostrar que a situação, produto 

comum da contingência do Em-si e da liberdade, é um fenômeno ambíguo, no 

qual é impossível ao Para-si discernir a contribuição da liberdade e a do 

existente em bruto. Com efeito, assim como a liberdade é um escapar a uma 

contingência que ela tem-de-ser para dela escapar, também a situação é livre 

coordenação e livre qualificação de um dado em bruto [...]. (SN, p. 600). (grifos 

nossos). 

É pela necessidade dessa liberdade ser sempre uma liberdade situada, ou seja, ocupando 

um determinado ponto de vista no mundo, que a facticidade que essa liberdade é aparece 

sempre a partir desse ponto de vista, dessa situação particular. As coisas no mundo ou a nossa 

posição nele apenas podem consistir como obstáculo ou resistência para nós a partir do livre 

posicionamento de um fim. Desse modo, o fato e a necessidade da facticidade, como 

questionamos alguns parágrafos acima, não nos retira de nossa condição de liberdade, pois o 

Para-si não é fundamento da contingência em que deve existir, mas sua liberdade é o 

fundamento daquilo que, ao existir, faz de si mesmo, de sua maneira de ser, e do sentido com 

o qual tudo isso aparece. 

O meio só age sobre o sujeito a partir do momento em que ele age; O fato de que o 

termo último desta investigação existencial deva ser uma escolha distingue mais 

ainda a psicanálise cujo método e aspectos principais esboçamos: com isso, ela 

abandona a suposição de que haja uma ação mecânica do meio sobre o sujeito 



104 

 

 

considerado. O meio só poderia agir sobre o sujeito na medida exata em que este 

o compreende, ou seja, em que este o transforma em situação. (SN, p. 700). 

(grifos nossos). 

Conforme vimos, nada pode determinar ou causar uma ação humana sem que o próprio 

Para-si experimente algo como motivo da sua ação, a facticidade tampouco pode funcionar 

como determinante, pois ela também deve ser escolhida e modo como o Para-si a assume é 

eleito livremente. Ser livre é ter de ser livre em uma contingência específica, nessas 

circunstâncias, é agir sobre elas, é a maneira (livre) como eu existo minha facticidade, é o 

sentido com o qual a articulo e ela aparece a mim. E, assim, ser em situação significa dizer 

que o Para-si “é responsável por sua maneira de ser sem ser fundamento de seu ser” (SN, p. 

671). Contudo, é importante fazer aqui uma ressalva. Boa parte das afirmações de Sartre ao 

longo da ontologia fenomenológica acerca da liberdade situada expressa, como no trecho da 

nossa última citação, a noção de situação de modo mais geral, como o encontro entre a 

liberdade e a facticidade. Assim, a situação de uma pessoa, de uma existência livre implica 

em suas ações e projetos iluminando o Em-si que ela deve ser, sua contingência, sua 

facticidade. Entretanto, com base nessa afirmação, poderíamos, por exemplo, descrever o 

contexto em que vive Maria, uma determinada mulher brasileira, esclarecendo as condições e 

a contingência em que existe e, sabendo-a, enquanto humana, livre, poderíamos dizer, então, 

que essa é a sua situação. Colocando nesses termos, a situação mais parece algo estático, 

como uma constatação do lugar que cada um ocupa no mundo. Mas isso seria deixar de levar 

em conta uma radicalidade existente nesta noção, que, devido ao modo como Sartre a 

apresenta em muitos trechos, pode passar despercebida. Nossa situação jamais pode ser 

pensada como algo estático ou estável, pois nossa existência não o é. Pelo contrário, é 

dinâmica, é movimento, ultrapassamento.  

Se formos rigorosos com a proposta de Sartre, teremos de admitir que ser em situação 

não significa apenas que somos livres e temos uma contingência, não significa simplesmente 

reconhecer a liberdade e a facticidade de cada um. A situação não é um estado de coisas geral 

em que existe certo Para-si, pois ela mesma é feita, constituída e estabelecida por esse Para-si 

na medida em que ele se engaja livremente no mundo. É ao agirmos no mundo, ao 

nadificarmos o Em-si, que a situação se estabelece. A situação de Maria, por exemplo, não é a 

mera descrição do contexto no qual ela vive – essa pode ser sua facticidade. Mas dizer que 

Maria é livre em situação significa dizer que essa facticidade nunca lhe aparece “em bruto”, 

mas sempre na medida em que ela age e se engaja no mundo e este, por sua vez, lhe devolve 

“respostas” – afinal, ainda que o mundo não determine a existência humana, não significa que 



105 

 

 

ele seja estático, essa relação implica em um contínuo e recíproco movimento de modo tal que 

ambos vão se transformando. É na medida em que ajo, posicionando meus projetos, 

nadificando o estado de coisas atual rumo a um possível, que se concretiza e me vejo 

comprometida em uma situação que me exige respostas, com uma série de exigências, 

demandas e sentidos. Mas eis a grande questão: essas exigências, demandas e sentidos 

existem apenas a partir da minha ação, “só possuem sentido naquele mundo de exigências 

imediatas que a escolha forjou” (RODRIGUES, 2007, p. 182). 

Minha situação, por exemplo, é esta em que presentemente escrevo o texto, elegendo 

cada palavra e ideia que referem o texto pronto – que, por sua vez, existe como um possível, 

um fim ideal. Este momento em que escrevo é, precisamente, o único momento em que existo 

como presença, pois o passado é passado de um presente e o futuro é possibilidade de um 

presente para mim, que, neste momento, escrevo. Aqui, enquanto escrevo, estou 

comprometida com meu passado e meu futuro, encontra-se em inteireza toda a minha 

existência e está em jogo todo o meu ser, do qual sou síntese e nadificação. Escolho a mim e 

ao mundo – afinal, seguir escrevendo é uma escolha. Está no campo das minhas 

possibilidades distrair-me com outras coisas sem importância, levantar-me para fazer um 

lanche ou mesmo decidir não mais escrever. Isso é escolher um mundo. Prosseguir 

escrevendo é escolher um mundo em que a concretização, por exemplo, de um trabalho 

acadêmico tem valor, faz sentido para mim. E, ao finalizar o texto, esse momento em que 

escrevo e que sou liberdade em situação terá se deslizado e tornado Em-si, passado que posso 

retomar, mas que deixa de ser transcendência. Estarei eu no futuro? Ora, apenas se 

considerarmos o futuro de um passado. Em verdade, encontrar-me-ei novamente “no 

presente” ou, melhor dizendo, como presença e transcendência, como liberdade em situação – 

o que soa estranho na medida em que, agora, enquanto ainda escrevo, esse presente é, para 

mim, possibilidade futura de presença a. E esta é a situação sartreana, é pensando-a de modo 

radical que podemos, de fato, entender o que implica em dizer que estamos, a todo momento, 

em jogo e que, em cada ato, encontra-se a pessoa em sua inteireza.  

Assim, nós não existimos senão em certa condição que seja nossa contingência e sobre a 

qual agimos e nos engajamos. Mas, se essa contingência que nós somos não condiciona ou 

determina nossa existência, podemos dizer que ela estabelece um horizonte de possibilidades 

no qual devemos nos fazer e escolher, como, por exemplo, cores de tintas das quais dispomos 

para pintar um quadro, mas que não determinam o modo como ele será pintado, a técnica a ser 

utilizada, a distribuição de cores na tela. E, ainda que da mistura de algumas tintas outras 



106 

 

 

novas sejam criadas, essas novas cores, longe de surgirem “do nada”, são possíveis a partir 

das tintas iniciais das quais dispunha. Ser essa contingência, neste caso, implica em ser 

consciência, em engajar-se nela, nadificá-la e significá-la - retomar “por sua conta”, e 

assimilar sem poder suprimi-la. 

Portanto, a liberdade é concreta, é situada, porque ser livre implica no modo, na maneira 

como se escolhe ser, fazer e existir o ser que é seu, ainda que não tenha, a princípio, sido 

escolhido por si. O Para-si livremente existe o mundo de certa maneira, com certo sentido, 

certa singularidade, escolhendo, dessa maneira, a feição do dado do qual não é o fundamento, 

mas que, ainda assim, deve ser. E ele é, ele existe na medida em que nadifica esse mundo 

específico e histórico, ou seja, engajando-se nele, fazendo-o aparecer e organizar-se de certo 

modo, retomando-o por sua conta e assimilando-o, sem poder suprimi-lo, a não ser 

transformá-lo, através das suas ações. Sem o dado, nos perderíamos em puro nada, é na 

dinâmica de “interiorização” e “exteriorização” do Para-si com o mundo que essa 

singularidade é possível. Além disso, vale pontuar que dizer que a facticidade existe para 

mim, não significa dizer que sem mim, as coisas não existiriam – vimos, inclusive, na 

primeira parte, a consciência como prova da necessidade da existência das coisas 

independente de serem objetos para ela. Significa, ao contrário, que na medida em que existo 

e sou consciência do mundo, esse mundo é para mim, pois sou consciência dele e faço-o 

aparecer, manifestar-se como fenômeno, significado dentro da totalização da existência que é 

a minha. Pois o Para-si é liberdade situada e a situação é justamente a “posição apreendida 

pelo Para-si que está em situação” (SN, p. 672). 

Como ressalta Sartre (SN, p. 672), a situação não pode ser considerada subjetiva e 

tampouco objetiva, pois se encontra, por assim dizer, entre os dois pontos. Ainda que a 

situação de cada Para-si seja constituída por aspectos de sua facticidade inquestionavelmente 

objetivos – que têm sua existência Em-si –, estes aparecem sempre em situação, sempre à luz 

de um fim ou projeto futuro que, presentemente, posiciono. Esses fatos objetivos apenas têm 

sentido e aparecem a mim na situação presente que eu sou e em relação aos meus projetos. E 

todo o meu ser, toda a minha existência está presente e em jogo a cada momento, ao me 

engajar e perceber o mundo. Não se trata, portanto, de algo puramente dado que nós apenas 

constatamos e apreendemos, ou seríamos passivos diante disso, não estaríamos engajados e 

comprometidos nisso que apreendemos e não estaria ali, presente e em jogo, toda a nossa 

existência e tudo o que ela engloba (experiências passadas, referências, aprendizados, valores, 

projetos etc.). Em outras palavras, seria recair em um realismo.  



107 

 

 

Por outro lado, a situação não consiste em uma coleção de impressões causadas em nós, 

“ela é as próprias coisas e eu mesmo entre as coisas” (SN, p. 672) – pois, lembremos, a 

consciência é puro intencionar e não uma coleção de representações. Afinal, como já 

relembramos, a situação é, tal como o fenômeno, sustentada pelo ser, expressão desse ser para 

a realidade humana ou, mais ainda, é a realidade humana nadificando esse ser. É necessário, 

como vimos, que exista um ser que seja fundamento do fenômeno e que não exista apenas na 

medida em que a consciência o intenciona. Este é, digamos, o aspecto objetivo da situação, 

são os “limites”, a condição em que cada Para-si, cada consciência existe no mundo e que 

existem antes que ela os perceba, os vivencie. Por outro lado, essa condição terá sentido, será 

limitante ou não, de acordo com o modo como esse Para-si os vivenciará, os experimentará: 

“os projetos que o Para-si cria são tentativas para transpor esses limites, negá-los, ou 

acomodar-se a eles” (HILGERT, 2011, p. 51). Ainda que tivéssemos, por exemplo, acesso a 

aos aspectos objetivos e factuais acerca da vida ou do período de vida de uma pessoa, isso não 

nos bastaria para compreender a maneira como eles estavam em jogo para ela, como ela os 

vivenciou. Em suma, ambas as faces constituem a situação, os “limites” dentro dos quais 

devemos nos fazer: “São objetivos porque se encontram em toda parte, e são em toda parte 

reconhecíveis; e são subjetivos porque são vividos e não são nada se o homem não os vive, ou 

seja, se não se determina livremente em sua existência em relação a eles.” (EH, p. 35).  

Vale colocar que não há situação em que se possa ser mais ou menos livre, ao menos 

neste conceito de liberdade sartreana. Isso porque, seja qual for a situação, é livremente, ou 

seja, livre de determinação prévia ou de outrem, que se elege o projeto e o sentido da situação 

em que se vive. É na ação que a situação se estabelece. Assim, não somos livres para não 

viver a situação que é a nossa, mas para vivê-la de certa maneira e isso vale para todos, ou 

seja, nesse sentido de liberdade, somos todos livres e não há situação em que se possa ser 

mais ou menos livre. Aqui, podemos trazer o polêmico exemplo sartreano do escravo, no qual 

o filósofo afirma a liberdade deste tanto quanto a do seu senhor. Ora, essa afirmação seria 

logicamente absurda não fosse ontológica a liberdade da qual ele fala. O escravo não é livre 

para não ser escravo, “é necessário fundamentalmente que ele se escolha no terreno da 

escravidão” (SN, p. 673), pois esta é sua contingência, o dado, a facticidade do seu ser não 

escolhida por si, já que não é seu fundamento. Mas, agindo e se escolhendo em sua 

facticidade, ele estabelece sua situação e seu o sentido (que é a sua situação mesma, tal como 

vive e existe como real), que lhe aparece sempre à luz do projeto que escolhe para si.  

Assim, não diremos que um prisioneiro é sempre livre para sair da prisão, o que 

seria absurdo, nem tampouco que é sempre livre para desejar sua libertação, o que 



108 

 

 

seria um truísmo irrelevante, mas sim que é sempre livre para tentar escapar (ou 

fazer-se libertar) – ou seja, qualquer que seja sua condição, ele pode projetar sua 

evasão e descobrir o valor de seu projeto por um começo de ação. (SN, p. 595). 

É claro que a situação do escravo é inteiramente incomparável à do senhor, tanto por se 

tratarem, em termos objetivos da facticidade, de realidades totalmente distintas, quanto pelo 

fato de que cada uma só adquire sentido a partir do fim projetado pelo Para-si que se encontra 

em situação: cada um realiza apenas a sua situação. Com isso, deve ficar claro que a situação 

nunca é considerada “do lado de fora” ou cristaliza-se e torna-se Em-si. Eu sou a minha 

situação e, por isso, ela se revela a mim e não a outro, a situação é a apreensão do Para-si que 

se encontra em situação. Assim, deve ficar claro que a situação é incomparável no sentido de 

não poder ser vista pelo lado de fora, mas apenas vivida enquanto situação, pois é na vivência 

mesma que ela tem sentido. E, além disso, as posições no mundo e as situações históricas 

variam, mas é invariável o fato e a necessidade “de estar no mundo, trabalhar, conviver com 

outras pessoas e ser, no mundo, um mortal” (SN, p. 35), que Sartre identifica como condição 

humana, em contraposição a uma natureza. 

É inegável que o senhor de escravos possuía, bem como o burguês dono dos meios de 

produção possui, privilégios com relação aos seus oprimidos e, nesse sentido, com relação a 

estes, aqueles têm uma situação favorável. Mas, ao dizer isso, estamos fazendo uma 

comparação, ou seja, trata-se de uma testemunha, um olhar “de fora” que realiza a 

comparação. E, além disso, estamos descrevendo, aqui, situações em termos gerais, quando a 

proposta sartreana se dirige a uma situação específica, de uma liberdade ou pessoa específica. 

Assim, alguém que nasça proletário ou escravo tem essa condição objetiva e concreta da qual 

não é fundamento, pois não a escolheu, e tem de se a ver com ela. É nesta contingência da 

qual não é fundamento e que, no entanto, é sua contingência que deve, livremente, fazer-se.  

Livremente porque não há uma determinação prévia do que fará com ela. Nascer nesta 

posição envolve um determinado cenário que o faz dispor de tal condição material, tais 

recursos, tal possibilidade de ir e vir, que são objetivas, são um fato, um Em-si, pois 

consistem em sua facticidade. Constituem certos limites e horizontes de possibilidade. Mas, 

insistimos, o modo como essa pessoa existirá tal situação não está dado, pois, o sentido de sua 

situação estará relacionado com projetos que irá posicionar. Sobre a comparação, Sartre (SN, 

p. 640) diz: 

Nesse sentido, seria absurdo supor que determinado estado das técnicas fosse 

restritivo para as possibilidades humanas. Sem dúvida, um contemporâneo de Duns 

Scotus ignora o uso do automóvel ou do avião, mas ele só aparece como ignorante 

do nosso ponto de vista, nós que o captamos privativamente a partir de um 

mundo onde o automóvel e o avião existem. Para ele, que não tem relação de 

espécie alguma com tais objetos e as técnicas referentes a estes, há uma espécie 



109 

 

 

de nada absoluto, impensável e indecifrável. Semelhante nada não poderia 

limitar de forma alguma o Para-si que escolhe a si mesmo: não poderia ser 

captado como uma falta, qualquer que seja o modo de considerá-lo. O Para-si que se 
historiza na época de Duns Scotus, portanto, nadifica-se no âmago de uma plenitude 

de ser, ou seja, de um mundo que, tal como o nosso, é tudo aquilo que pode ser. 

(grifos nossos). 

Assim, do ponto de vista da liberdade ontológica, uma situação é incomparável à outra.  

Ao olharmos para uma situação que não a nossa e considerarmos como privativa, restritiva, 

olhamo-la “de fora”, como outro, do ponto de vista que é o nosso, diferente do ponto de vista 

daquele que a vive. Desse modo, mais uma vez reforçamos: “Não se trata aqui de um limite à 

liberdade, mas sim do fato de que é nesse mundo mesmo que o Para-si deve ser livre; é 

levando em conta essas circunstâncias - e não ad libitum* - que ele deve escolher-se.” (SN, p. 

638). É liberdade e escolha de si, dos sentidos de sua existência, mas a partir de uma posição 

específica em um mundo concreto e histórico, o qual não escolheu a princípio. É neste 

mundo, nesta contingência, com esses sentidos previamente estabelecidos em que está em 

jogo sua existência, que tem de se a ver, que se faz, que se engaja e escolhe. A facticidade, em 

lugar de ser um limite à liberdade, consiste nos contornos, no cenário, e constitui, junto aos 

projetos e aos possíveis dessa liberdade, a sua situação.  

[...] a facticidade é a única realidade que a liberdade pode descobrir, a única que 

pode nadificar pelo posicionamento de um fim. Por que, se o fim pode iluminar a 

situação, é pelo fato de ser constituído como modificação projetada desta 

situação. O lugar aparece a partir das mudanças que projeto. Mas mudar 

implica justamente alguma coisa a mudar, algo que é precisamente o meu 

lugar. Assim, a liberdade é a apreensão de minha facticidade. Seria 

absolutamente inútil tentar definir ou descrever o "quid" desta facticidade 

“antes” que a liberdade se reverta sobre ela de modo a captá-la como uma 

determinada deficiência. [...] Nem por isso deixa de ser verdade o fato de que esse 

"quid" em bruto e impensável é aquele sem o qual a liberdade não poderia ser 

liberdade. É a própria facticidade de minha liberdade. (SN, p. 607-608). (grifos 

nossos). 

O fim ou projeto que é o possível, o “ainda não” livremente posicionado que confere 

sentido à minha existência, é, por sua vez, uma projeção da modificação da situação que é a 

minha. Ou seja, projetar livremente a mudança implica em algo a ser mudado e, dessa forma, 

os projetos e sentidos não são posicionados e constituídos a despeito da situação, da 

facticidade, do mundo, pois é neste mundo e a partir dele, visando modificá-lo, engajar-se 

nele, que eles se dão. O fato de haver uma realidade concreta e independente do Para-si, 

portanto, não faz com que ele seja menos livre, pois trata-se de ser livre nesta situação que é a 

sua.  

Embora já tenhamos pontuado, é indispensável ressaltar que a minha situação é 

também, em grande medida, nossa situação; que além dos aspectos mais pessoais da 



110 

 

 

facticidade e da situação de cada um, há aspectos que são compartilhados por um grupo 

humano específico ou pelo grupo humano geral de um determinado momento histórico. É fato 

que existimos em meio a outros, com outros, com sentidos dos quais não somos a origem: 

[...] com efeito, existe em "meu" mundo algo além de uma pluralidade de 

significações possíveis; existem significações objetivas que a mim se mostram como 

significações que não foram criadas por mim. Eu, por quem as significações vêm 

às coisas, encontro-me comprometido em um mundo já significante e que me 

reflete significações não determinadas por mim. Pensemos, por exemplo, na 

inumerável quantidade de significações independentes de minha escolha e que 

descubro se vivo em uma cidade: ruas, casas, lojas, bondes e ônibus, sinais de 

direção, ruídos de aviso, música de rádio, etc. (SN, p. 627). (grifos nossos). 

Surgimos, portanto, em um mundo que é mundo para outros Para-sis, com uma série de 

referências e conjunturas definidas por outros. Inúmeras são as experiências e atividades 

cotidianas que me mostram ser “um qualquer”, mais um na multidão, uma “pessoa comum”, 

como quando pago minhas contas, pego um ônibus ou atravesso a rua na faixa de pedestres. 

Contudo, a experiência vivida por mim, ainda que refira a aspectos indiferenciados, consiste 

sempre em “um acontecimento íntimo e contingente que só a mim concerne” (SN, p. 527), 

pois a experiência é sempre nadificação e transcendência do dado. É na medida em que cada 

um de nós, individualmente, transcende as referências, as normas e sentidos do mundo, que, 

coletivamente, mantemos o mundo funcionando de um determinado modo. Tudo isso que nos 

aparece como realidade concreta, como referências, normas e significações, é escolhido 

dentro dos nossos projetos. É na medida em que nos escolhemos, nos fazemos e nos 

engajamos, que essas significações são eleitas como nossas, como “a realidade”, como coloca 

Sartre (SN, p. 637), é “em seu esforço para escolher-se como si mesmo pessoal que o Para-si 

mantém em existência certas características sociais e abstratas que fazem dele um homem”. 

Significa que a própria compreensão do que é o humano, tudo que atribuímos a uma 

existência humana, em termos de necessidades, de características, que é uma compreensão 

sem dúvida constituída e situada/localizada historicamente, não determina um Para-si pessoal 

em como ele deve ser, mas é mergulhado nessas compreensões, nesses sentidos, nesse mundo, 

que ele deve constituir-se, fazer-se, escolher-se.  

O Para-si é sempre “para-além” das estruturas, do mundo e das significações com as 

quais se depara, pois é distância, é projeto, é nadificação disso tudo, o que implica, em última 

instância, em dizer que o Para-si é livre. E ser livre é ser livre aqui, engajado nessas 

estruturas, nesse mundo e nessas significações das quais ele não é a origem:  

[...] é nesse mundo mesmo, e em nenhum outro, que sua liberdade está em jogo; é a 

propósito de sua existência nesse mundo mesmo que o Para-si se coloca em 

questão. Isso porque ser livre não é escolher o mundo histórico onde surgimos – o 



111 

 

 

que não teria sentido –, mas escolher a si mesmo no mundo, não importa qual 

seja. (SN, p. 639-640). (grifos nossos). 

O mundo ou momento histórico é, portanto, um aspecto crucial da existência humana 

para Sartre e, embora ele não se atenha a isso em sua ontologia fenomenológica – o que fará 

anos mais tarde na Crítica da Razão Dialética (1960) –, este ponto não é ignorado, como 

pudemos observar nos últimos parágrafos. Cada um de nós se faz mergulhado neste mundo 

histórico, negando-o, atravessando-o, interagindo com ele, sustentando-o e construindo-o. 

Sartre comenta a respeito no seguinte trecho:  

O senhor disse que a sociabilidade penetra profundamente a subjetividade e que uma 

subjetividade abstrata não teria sentido, não existiria. Concordo perfeitamente com 
sua opinião. No sentido em que, para mim, a subjetividade é interiorização e 

retotalização, isto é, no fundo, para retomar termos mais vagos e, ao mesmo tempo, 

mais conhecidos: vive-se; a subjetividade é viver o seu ser, vive-se o que se é, e o 

que se é em uma sociedade, pois não conhecemos outro estado do homem; ele é 

precisamente um ser social, ser social que, ao mesmo tempo, vive a sociedade 

inteira do seu ponto de vista. Considero que um indivíduo, seja ele quem for, ou 

um grupo, ou um conjunto qualquer, é uma encarnação da sociedade total enquanto 

ele tem de viver o que ele é. [...] faz com que cada indivíduo seja, de certo modo, a 

representação total de sua época. [...] Quer dizer que tudo o que um indivíduo faz, 

todos os seus projetos, todos os seus atos, tudo o que ele suporta também, só 

reflete [...] a própria sociedade. (QS, p. 99-100). (grifos nossos). 

Podemos dizer que essa relação entre liberdade e facticidade resume a tentativa de 

Sartre de escapar tanto do idealismo quanto do realismo e nos permite caminhar por uma 

compreensão que não ignora, por um lado, a concretude da existência, o mundo, o outro, a 

historicidade, e, por outro, o aspecto individual, singular e, arriscamos a usar o termo, 

subjetivo do existir. Em decorrência disso, se a existência humana apenas pode ser pensada, 

apenas é possível em meio à concretude e ao mundo histórico, o mesmo deve se dar em 

relação aos sentidos humanos. Prossigamos.  

Nós realizamos a nossa existência através das nossas ações, nos escolhendo e nos 

engajando, sempre posicionando um projeto, um fim, um ainda não. E é à luz desse não-ser, 

como já vimos, que esse “todo” que eu sou, os existentes ao meu redor, as coisas, o mundo, a 

minha situação, em suma, que tudo isso tem sentido. Os existentes em bruto – considerando, 

aqui, não simplesmente as coisas, mas as minhas coisas, minha facticidade – não têm ou 

fazem entre si uma conexão, não estabelecem relações, nem se constituem qualitativamente. 

Não há neles um coeficiente de adversidade ou utilidade, pois é a liberdade, ou melhor 

dizendo, uma liberdade concreta que fundamenta e organiza essas relações e sentidos. No fim 

das contas, a restrição ou não está sempre inserida nos projetos, na existência singular de cada 

um.  

O coeficiente de adversidade das coisas, em particular, não pode constituir um 

argumento contra nossa liberdade, porque é por nós, ou seja, pelo posicionamento 



112 

 

 

prévio de um fim, que surge o coeficiente de adversidade.  [...] Assim, ainda que as 

coisas em bruto [...] possam desde a origem limitar nossa liberdade de ação, é nossa 

liberdade mesmo que deve constituir a moldura, a técnica e os fins em relação aos 
quais as coisas irão manifestar-se como limites. Mesmo se o rochedo se revela 

como “muito difícil de escalar” e temos de desistir da escalada, observemos que ele 

só se revela desse modo por ter sido originariamente captado como “escalável” 

(gravissable); portanto, é nossa liberdade que constitui os limites que irá 

encontrar depois. (SN, p. 593-594). (grifos nossos). 

Por isso a facticidade consiste no “cenário”, nas condições concretas nas quais a 

liberdade deve existir no mundo, mas se isso é algo positivo ou não, se uma situação é 

favorável ou não, boa ou ruim, esse sentido não é “dado”: “É à luz do fim que meu lugar 

adquire significação” (SN, p. 606). Viver em uma cidade não litorânea, por exemplo, só pode 

se configurar como uma situação limitante, frustrante ou impeditiva se eu desejo, por 

exemplo, ir à praia com frequência, se gosto de ver o mar, se isso é algo que me faz bem e que 

eu gostaria de poder fazer. Se, por exemplo, vivo em uma cidade sem mar, essa é a minha 

realidade concreta e objetiva, mas o sentido dessa realidade, ou seja, existir essa situação 

como uma limitação ou frustração se dá em relação à projeção de um não-ser, um possível 

ainda não realizado – e que não necessariamente virá a ser concretizado – de ver o mar ou ir à 

praia com frequência. Uma pessoa que não gosta de praia ou que não tenha grande afeição 

pela vista do mar certamente terá outros projetos, fins ou possíveis e, consequentemente, o 

sentido de viver em sua cidade será outro. Poderia ser, inclusive, frustrante e limitante, mas de 

outro modo, por outros projetos, que dariam sentido a outros motivos. Em suma,  

[...] é em relação ao que projeto fazer – em relação ao mundo em totalidade, e, 

portanto, a todo meu ser-no-mundo – que meu lugar aparece-me como um 

auxiliar ou impedimento. Estar no lugar é, antes de tudo, estar longe de... ou perto 

de... – ou seja, o lugar está dotado de sentido em relação a certo ser ainda não 

existente que se quer alcançar. É a acessibilidade ou a inacessibilidade deste fim que 

define meu lugar. Portanto, é à luz do não-ser e do futuro que minha posição pode 

ser atualmente compreendida [...]. (SN, p. 606). (grifos nossos). 

É, por conseguinte, por sermos distância de nós mesmos, nadificação do mundo, por 

sermos projeto, que aspectos concretos da nossa existência aparecem significados dentro da 

totalidade que nós somos. Embora na citação o filósofo se refira ao lugar que ocupamos, essa 

compreensão abrange os outros aspectos da nossa facticidade. Ao longo de O Ser e o Nada, 

Sartre dá alguns exemplos que esclarecem essa compreensão, um dos mais clássicos é o do 

rochedo ou da montanha – presente, inclusive, na citação da página anterior. Se me encontro, 

como coloca Sartre (SN, p. 600), aos pés de um rochedo que me aparece como “não 

escalável”, esse sentido com o qual o rochedo aparece a mim se dá apenas na medida em que 

projeto realizar uma escalada ou, ao menos, se costumo fazer escaladas e o modo como 

percebo a natureza ao meu redor é pelo crivo da possibilidade ou do empecilho para esse meu 



113 

 

 

projeto de escalar. Assim: “Determinado rochedo, que demonstra profunda resistência se 

pretendo removê-lo, será, ao contrário, preciosa ajuda se quero escalá-lo para contemplar a 

paisagem.” (SN, p. 593). Neste sentido, em outro momento, Sartre afirma: “Em si mesmo – se 

for sequer possível imaginar o que ele é em si mesmo –, o rochedo é neutro, ou seja, espera 

ser iluminado por um fim de modo a se manifestar como adversário ou auxiliar.” (SN, p. 593-

594). Significa que sem a realidade humana, sem um Para-si projetando uma escalada, o 

rochedo estaria lá, mas “a questão não seria colocada” (SN, p. 594), pois, em si mesmo, ele 

simplesmente é e apenas se qualifica a partir de um projeto humano. 

Por outro lado, ressalta o filósofo, não depende de minha liberdade, decidir se esse 

rochedo servirá para uma escalada ou não: “Isso faz parte do ser em bruto do rochedo” (SN, p. 

600). Como esclarece Sartre (SN, p. 594): 

Decerto, após essas considerações, permanece um residuum inominável e 

impensável que pertence ao Em-si considerado e faz com que, em um mundo 

iluminado por nossa liberdade, determinado rochedo seja mais propício à escalagem 

e aquele outro não. Mas, longe de ser originariamente esse resíduo um limite da 

liberdade, esta surge como liberdade graças a ele – ou seja, graças ao Em-si em 

bruto, enquanto tal.  

Há, portanto, inegavelmente, o Em-si, esse ser que nos resiste, cuja existência não 

depende de nós e que tem, em si, um aspecto objetivo, concreto e dado que independe da 

nossa liberdade. Mas esse dado jamais aparece em bruto, pois somos sempre em situação, 

somos sempre para além. Assim, o mesmo rochedo pode aparecer para um viajante admirador 

da natureza como belo, majestoso, mas não como escalável ou não, pois isso não está em 

questão. É claro que um rochedo pode ser mais ou menos escalável do que outro, mais 

possível ou não, por seu próprio ser Em-si, por isso a liberdade faz com que o rochedo 

apareça como é e não como ela quer. Mas ele só aparece iluminado por um fim: “é impossível 

determinar em cada caso particular o que procede da liberdade e o que procede do ser em 

bruto do Em-si. O dado em si mesmo, como resistência ou como ajuda, só se revela à luz da 

liberdade projetante.” (SN, p. 601). A própria noção de distância, como frisa Sartre (SN, p. 

607), não pode “deixar-se captar a parte das significações e dos símbolos que são a nossa 

maneira mesmo de constituí-la”. Um objeto não se capta como distante de outro, nem uma 

cidade como muito afastada, tudo isso é apreendido e tem sentido para um Para-si. A capital 

só pode ser vista como distante se encontro-me em um vilarejo remoto e com poucas 

possibilidades de locomoção ou, ainda, se não possuo um carro ou não tenho dinheiro 

suficiente para me deslocar. E tudo isso só aparece se projeto, se desejo ou preciso ir até a 

capital.  



114 

 

 

É somente no ato pelo qual a liberdade descobriu a facticidade e captou-a como 

lugar que este lugar assim definido manifesta-se como entrave aos meus desejos, 

como obstáculo, etc. Caso contrário, como seria possível que fosse obstáculo? 
Obstáculo para quê? Restrição de fazer o quê? (SN, p. 608). 

Sartre (SN, p. 607) exemplifica essa questão da distância colocando que o sentido de 

viver em um local pequeno, como Mont-de-Marsan só pode ser doloroso ou restritivo com 

relação ao meu projeto, meu sonho de conhecer Nova York.  

Portanto, de nada serviria dizer que não sou livre para ir a Nova York pelo fato de 

ser um modesto funcionário público de Mont-de-Marsan. Ao contrário, é em relação 

a meu projeto de ir a Nova York que irei me situar em Mont-de-Marsan. Minha 

localização no mundo, a relação entre Mont-de-Marsan e Nova York ou a China 
seriam muito diferentes se, por exemplo, meu projeto fosse tornar-me um abastado 

agricultor de Mont-de-Marsan. (SN, p. 609). 

É certo que viver em uma cidade não litorânea, em uma pequena cidade ou em Mont-

de-Marsan são situações que envolvem contextos, cenários e recursos distintos. O que 

queremos apontar é que o sentido de viver em cada um desses locais, o modo como os existo, 

os percebo, não está dado em si mesmo, mas vai se constituindo a partir dos projetos 

concretos nos quais me engajo e do meu engajamento mais fundamental no mundo – meu 

modo de ser no mundo, minha escolha original, noção que exploraremos no item seguinte. A 

experiência do exílio pode ser outro exemplo, também comentado pelo filósofo (SN, p. 608), 

que nos mostra essa relação de sentido com o lugar. Para os exilados da ditadura militar no 

Brasil, por exemplo, distantes de suas casas, suas famílias e amigos, seus locais de exílio 

apareciam-lhes como “longínquos”, como “terra de exílio”, como uma terra que não a sua. 

Seu modo de captar seu país de origem, por outro lado, era envolvido por um sentido, um 

sentimento, uma atmosfera de nostalgia, de saudade e distância – o que fica bastante claro em 

depoimentos, entrevistas, livros, músicas e poemas feito por brasileiros que, naquela época, 

viveram tal experiência. São projetos e sentidos bastante distintos de alguém que, como 

corriqueiramente acontece, resolve mudar-se do Brasil para o exterior visando uma “vida 

melhor”, melhores condições etc. E, mesmo neste caso, podemos ver distinções entre os 

sentidos e projetos de uma pessoa que dispõe de poucos recursos e vai para outro país tentar 

“melhorar de vida”, em condições precárias, muitas vezes sem a família, os filhos etc., e, por 

outro lado, uma família de classe média que, por se “identificar” com o modo de vida europeu 

ou norte americano, deixa seu país de origem – como temos visto casos crescentes nas classes 

mais abastadas.   

Em suma, nós preenchemos, por assim dizer, o mundo e a nossa existência nele de 

sentidos e, assim, o coeficiente de adversidade das coisas não pode ser considerado um 

argumento contra nossa condição de liberdade, pois é pelo projeto, pelo fim que algo tem 



115 

 

 

sentido de impedimento, restrição ou qualquer outra qualificação para nós. Ainda que 

encontremos, desde o nascimento, a todo momento e em toda parte, resistências e obstáculos 

que não criamos, “essas resistências e obstáculos só têm sentido na e pela livre escolha que a 

realidade humana é” (SN, p. 602). Embora já tenhamos avançado na discussão sobre a 

facticidade e a situação, parece-nos que cabe, ainda, retomar um ponto discutido 

anteriormente por nós: o passado. Este, como comentamos antes, constitui, junto aos outros 

aspectos, nossa facticidade. O passado merece que dediquemos um pouco mais da nossa 

atenção especialmente por ser muito utilizado como explicação ou justificativa para as nossas 

ações, escolhas, sentidos e existências, de maneira geral, pelo senso comum e por muitas 

disciplinas, especialmente pela Psicologia.  

Vimos no último item da segunda parte que o passado é um Em-si que o Para-si tem de 

ser na maneira do “era” e, agora, temos condições de melhor entender porque ele é, junto aos 

outros pontos, a facticidade do Para-si. O momento que vivencio presentemente, por exemplo, 

uma conversa com um amigo, vivencio-o como o Para-si que sou. Mas, Sartre afirma: “O 

passado dá-se como Para-si convertido em Em-si.” (SN, p. 172) e, assim, se retomo a 

conversa, relembrando-a horas mais tarde, em casa, este passado retomado já tornou-se Em-si: 

já se deu, simplesmente é para mim o que foi, coeso, fechado, definido. Contudo, acabamos 

de ver que o Em-si e a facticidade jamais nos aparecem em bruto, mas sempre significados, à 

luz de um projeto e, portanto, o mesmo ocorre com o passado. Este perdeu sua 

transcendência, ele é, mas é em relação à nossa consciência presente que o retoma, o 

transcende e o faz aparecer. Afinal, como também vimos ao falarmos da dinâmica temporal 

do Para-si, uma dimensão nunca está separada das demais, juntas constituem uma unidade 

sintética.  

Mas, se a liberdade é escolha de um fim em função do passado, reciprocamente o 

passado só é aquilo que é em relação ao fim escolhido. Há no passado um 

elemento imutável: tive coqueluche aos cinco anos de idade; e há um elemento 

variável por excelência: a significação do fato em bruto com relação à 

totalidade de meu ser. Porém, por outro lado, uma vez que a significação do fato 

passado penetra nesse passado de ponta a ponta (não posso "recordar" minha 

coqueluche de infância à parte de um projeto preciso que define sua significação), é 

impossível para mim, em última instância, distinguir a imutável existência em 

bruto do sentido variável que ela comporta. Dizer que "tive coqueluche aos 

cinco anos" pressupõe mil projetos, em particular a adoção do calendário como 
sistema de referência de minha existência individual - logo, uma tomada de posição 

originária frente à ordem social - e a crença resoluta nos relatos feitos por terceiros a 

respeito de minha infância, crença essa acompanhada, certamente, por respeito ou 

afeto a meus pais, respeito esse que confere sentido à crença, etc. Em si mesmo, o 

fato em bruto é; mas, à parte dos testemunhos do outro, de sua data, do nome 

técnico da enfermidade - conjunto de significações que dependem de meus 

projetos -, que pode ser esse fato em bruto? Assim, esta existência em bruto, 

embora necessariamente existente e imutável, representa como que o objetivo ideal 

e fora de alcance de uma explicação sistemática de todas as significações inclusas 



116 

 

 

em uma recordação. Sem dúvida, há uma matéria "pura" da memória, no 

sentido em que Bergson fala da memória pura, mas quando ela se manifesta, é 

sempre no e por um projeto que comporta a aparição desta matéria em sua 
pureza. (SN, p. 612). (grifos nossos). 

Dessa forma, o passado sempre aparece relativo ao presente que nós somos, à nossa 

situação e ao futuro que projetamos e, assim, “conservamos continuamente a possibilidade de 

modificar a significação do passado [...]. Mas do conteúdo do passado enquanto tal, nada 

posso subtrair, e a ele nada posso adicionar.” (SN, p. 169). Ou seja, podemos, com o passar do 

tempo, tentar nos desassociar desse passado, declarar que não somos mais o que éramos, que 

mudamos. Entretanto, esse passado segue sendo nosso, embora agora ao modo da negação ou 

rejeição. O passado aparece sempre a uma consciência específica, particular e concreta, com 

seus projetos e fins, e é à luz disso, desse ponto de vista que esse presente é, que o passado 

será retomado. Em outras palavras, sendo o passado de uma liberdade, ele aparecerá sempre 

em situação. Sartre exemplifica e esclarece este ponto no seguinte trecho: 

Quem decidirá se aquela crise mística por que passei aos quinze anos "foi" puro 

acidente de puberdade ou, ao contrário, primeiro sinal de uma conversão futura? Eu 

mesmo, desde que decida – aos vinte ou trinta anos – converter-me. O projeto de 

conversão confere de uma só vez a uma crise de adolescência o valor de uma 

premonição antes não levada a sério. Quem decidirá se minha estada na prisão, 

depois de um furto, foi frutuosa ou deplorável? Eu mesmo, conforme venha a 

desistir de roubar ou me manter incorrigível. Quem pode decidir sobre o valor 

educativo de uma viagem, a sinceridade de um juramento de amor, a pureza de uma 

intenção passada, etc.? Eu mesmo, sempre eu, conforme os fins pelos quais ilumino 

esses eventos passados. (SN, p. 612-613). 

É nesse sentido que o filósofo afirma que “a significação do passado acha-se 

estreitamente dependente de meu projeto presente” (SN, p. 612). Falar do passado – bem 

como do Em-si – em bruto, de modo neutro e “puro” é de uma abstração que não nos interessa 

e que, para Sartre (SN, p. 162), sequer é possível: “Meu passado não aparece jamais no 

isolamento de sua ‘preteridade’; seria até absurdo considerar que pudesse existir como tal: é 

originariamente passado deste presente”. O passado é experimentado sempre como meu 

passado e não como uma abstração temporal qualquer, ele existe e aparece a mim como 

fenômeno. Como coloca o filósofo, “‘meu’ passado é antes de tudo ‘meu’, ou seja, existe em 

função de certo ser que eu sou” (SN, p. 162). Em outras palavras, é com relação a este 

presente – que envolve um modo de ser no mundo, projetos concretos, compromissos, posição 

no mundo, uma contingência específica – que aquele passado existe, é do ponto de vista deste 

presente que se projeta para seu futuro, seus possíveis, que esse passado tem sentido. Mas é 

preciso frisar que decidir, escolher e conferir valor e sentido ao passado – e ao que quer que 

seja – se dá através da ação, do engajamento, do posicionamento de fins e projetos.  



117 

 

 

Não significa, de forma alguma, que eu possa variar conforme meus caprichos o 

sentido de meus atos anteriores, mas sim que, muito pelo contrário, o projeto 

fundamental que sou decide absolutamente acerca da significação que possa ter para 
mim e para os outros o passado que tenho-de-ser. Com efeito, só eu posso decidir a 

cada momento sobre o valor do passado: não é discutindo, deliberando e 

apreciando em cada caso a importância de tal ou qual acontecimento anterior, mas 

sim projetando-me rumo aos meus objetivos, que preservo o passado comigo e 

decido por meio da ação qual o seu sentido. (SN, p. 612). (grifos nossos). 

O passado carece de força, a menos que seja retomado por nós em um momento 

presente, à luz de um projeto futuro, ou seja, a menos que, engajados em um projeto futuro, 

confiramos ao passado força de determinação, de causa para o que somos ou o que nos 

acontece presentemente. Aquilo que fizemos permanece irremediável, um fato que nos 

constitui, mas o sentido daquilo que fizemos ou do que ocorreu cabe a nós, presentemente, 

escolher. Ainda que identifiquemos algo no passado como a razão, a explicação, a 

justificativa ou desculpa, como diria o filósofo, para a nossa ação, trata-se de uma 

interpretação, de um sentido escolhido e conferido por nós. Sobre isso, Sartre (SN, p. 556) 

comenta no seguinte trecho: 

[...] todo nosso passado, acha-se apartado de nós por uma espessura de nada, ele não 

pode agir, a menos que seja retomado; por si mesmo, carece de força. [...] Eu quis 

isso ou aquilo: eis o que permanece irremediável e constitui mesmo a minha 

essência, posto que minha essência é o que sou tendo sido. Mas o sentido que esse 

desejo, esse medo, essas considerações objetivas sobre o mundo têm para mim 
quando presentemente me projeto rumo aos meus futuros, só a mim cabe decidir. E 

decido, precisamente, pelo próprio ato através do qual projeto-me rumo a meus fins. 

(grifos nossos). 

Por fim, não custa frisar que tais exposições valem, também, para o passado histórico. É 

no momento presente, em relação ao projeto atual de determinado grupo que o passado é 

compreendido. Fazendo um paralelo com o exemplo histórico da tomada da Bastilha, 

utilizado por Sartre (SN, p. 615), temos um “fato imutável”: o Brasil foi governado pelos 

militares entre 1964 e 1985. Neste exemplo, o sentido conferido a esse período não é apenas 

aquele que o compreende como um momento histórico de ditadura e suspensão de direitos 

humanos básicos, que devemos lembrar para que não se repita. Há, até os dias atuais, grupos 

conservadores que, à luz dos seus projetos (em termos sartreanos) e interesses, apreendem 

esse passado militar como um período de ordem, segurança e prosperidade. A esse respeito, 

Sartre afirma (SN, p. 615): 

Aquele que quisesse resolver a questão nos dias de hoje teria esquecido que o 

historiador é ele mesmo histórico, ou seja, que se historiza ao iluminar a "história" à 

luz de seus projetos e dos projetos de sua sociedade. Assim, deve-se dizer que o 

sentido do passado social está perpetuamente "em suspenso". 

Isso significa que seria necessário algo como “uma história humana finalizada” (SN, p. 

615) para que pudéssemos atribuir um sentido definitivo ao passado. Apesar de costumarmos 



118 

 

 

captar o passado como uma realidade coercitiva e necessária, rigorosamente e linearmente 

determinada, esse caráter “em suspenso” do qual fala o filósofo, seja em relação ao passado 

de sociedades ou de um Para-si, expressa justamente a liberdade e não determinação da 

existência humana – e, consequentemente, dos seus sentidos. 

Após as considerações colocadas até aqui, parece-nos proveitoso retomar a noção de 

liberdade sartreana, alvo de discórdia e críticas, que começamos a apresentar na primeira 

parte. Agora, podemos compreendê-la melhor ao vislumbrá-la como liberdade situada: não há 

liberdade sem concretude, sem o dado, sem a facticidade, sem uma existência concreta se 

fazendo livre. A noção de liberdade situada aponta para uma existência que surge em um 

mundo já constituído, histórico, organizado em um sistema, formas de relações, referências, 

normas, leis, valores etc., uma existência que dispõe de determinados recursos materiais, de 

uma posição no mundo, de um lugar e um corpo; e nessas condições concretas em que surge, 

essa existência deve se fazer livremente, organizando, elegendo como seus esses valores e 

referências ou contrapondo-se a eles, enfim, posicionando-se com relação a esse mundo já 

dado. O contexto pode variar, mas a necessidade de nos fazermos, nos escolhermos e nos 

realizarmos na situação que nos cabe, que nos diz respeito, que é a nossa, é invariável. O 

Para-si é livre porque aquilo que era não o determina, porque as condições nas quais deve 

escolher-se são dadas, mas o que escolhe – e é preciso escolher – fazer com elas, como 

escolhe vivê-las, não. Isso não está dado por nada, nem por uma personalidade, nem pelo seu 

passado, nem pelas condições externas. Nada além da sua própria liberdade funciona como 

fundamento das suas escolhas, do modo como se faz e existe no mundo, “a liberdade é 

simplesmente o fato de que essa escolha é sempre incondicionada.” (SN, p. 690). 

 Seguindo nesta direção, podemos extrapolar a ideia sartreana de que somos aquilo que 

fazemos com o que fazem de nós para a compreensão de que nós somos o que fazemos com 

tudo aquilo que nos rodeia – desde objetos, regras, significações e referências, até o momento 

histórico, meu passado e minha história, inclusive o outro e aquilo que ele faz de mim. E, 

assim, como afirma Sartre (SN, p. 675), ao fazemos a nossa situação, nos fazemos – e 

inversamente; ao fazermos e escolhermos o mundo, nos fazemos e nos escolhemos. Com a 

noção de situação, Sartre nos sugere um caminho que nos permite pensar a existência humana 

como agente livre (e não mera determinação, condicionamento ou reprodução) em meio à 

concretude (e não em um mundo puramente abstrato). Esse jogo constante e contínuo consiste 

na situação e na própria compreensão do que é existir. 

A situação é o sujeito inteiro (ele não é nada mais do que sua situação) e é 

também a "coisa" inteira (não há jamais nada mais do que as coisas). Se 



119 

 

 

quisermos, é o sujeito iluminando as coisas pelo seu próprio transcender, ou são 

as coisas remetendo sua imagem ao sujeito. É a total facticidade, a contingência 

absoluta do mundo, de meu nascimento, de meu lugar, de meu passado, de meus 
arredores, do "fato" de meu próximo - e é minha liberdade sem limites enquanto 

aquilo que faz com que haja para mim uma facticidade. [...] Mas também é 

precisamente essa meta [a que nos propomos a alcançar], não na medida em que a 

formulo clara e explicitamente, mas na medida em que está aí, por toda parte à 

minha volta, como aquilo que unifica e explica todos esses fatos, aquilo que os 

organiza em uma totalidade descritível, em vez de torná-los um pesadelo em 

desordem. (SN, p. 672-673). (acréscimo e grifos nossos). 

Portanto, a situação é o conjunto que envolve a facticidade e a concretude e, também, 

a liberdade e seus projetos: uma pessoa é uma situação. Em termos que aqui nos interessam, 

uma liberdade em situação é a rede, o campo, a totalidade de sentidos através dos quais ela vê 

e vive o mundo como mundo, a partir dos quais ela compreende e interpreta o mundo e com 

os quais ela se relaciona com o mundo.  

 

2.3. O projeto ou escolha fundamental 

 

Vimos que as ações implicam sempre no posicionamento de fins que iluminam os 

motivos e móbeis dos nossos atos – constituindo-os enquanto motivos e móbeis – e, também, 

a maneira como iremos nos conduzir rumo a esses fins posicionados – se de modo voluntário, 

apaixonado, tímido, prático, indiferente etc. Todavia, ainda não esclarecemos como se dão as 

escolhas dos fins e do modo como nos conduzimos. Se à luz do fim é que a situação pode ser 

qualificada, captada como motivo, é a partir dele que o sentido se coloca em jogo – o que 

indica a relevância de investigarmos como ele é escolhido. Com o que foi apresentado até 

aqui, já podemos afirmar que essas escolhas não são fruto da reflexão ou da vontade, 

tampouco são arbitrárias ou gratuitas, feitas no “impulso do momento”, mas têm como 

fundamento a própria liberdade. Então como escolhemos uma dentre as incontáveis 

possibilidades de fins para as nossas ações e os diversos possíveis modos de persegui-los? É o 

que buscaremos esclarecer neste item, com a noção sartreana de projeto original. 

É, como vimos, a partir do projeto ou fim que as ações, seus móbeis e motivos, e o 

mundo daquele que age, aparecem como um todo organizado, dotado de peso e significações. 

Mas, caso parássemos aí, a cada ação, a cada fim posicionado, esse todo poderia se modificar 

radicalmente, sem ligação com a organização anterior. Não haveria unificação, mas apenas 

uma sucessão de momentos desconectados a cada mudança de fim. As ações seriam aleatórias 

e incompreensíveis. Isso não ocorre, entretanto, na medida em que cada ato e cada projeto 

intencionados referem a um projeto global, um sentido mais profundo. Para Sartre, cada um 



120 

 

 

dos nossos atos, além de intencionar um possível ou projeto concreto
32

, envolve, também, um 

projeto mais abrangente, expresso não apenas em um ato, mas em todos eles e na totalidade 

que cada existência é. O ato mais banal, como o de ir ao mercado comprar café, está inserido 

e tem sentido dentro de um projeto mais amplo. Neste caso, comprar café pode referir-se ao 

projeto concreto de tomá-lo para ficar mais alerta, com a finalidade de produzir melhor, que, 

por sua vez, refere ao projeto de publicar o livro que estou escrevendo, que está inserido e tem 

sentido a partir de projetos outros, como alcançar a fama e o sucesso ou divulgar minhas 

ideias, e assim sucessivamente até algo mais fundamental. Assim como vimos que cada ato se 

organiza e tem sentido a partir do projeto ou fim que ele intenciona, todos esses atos, projetos 

e fins mais concretos e cotidianos se referem e têm sentido sempre em relação a um projeto 

mais global. Ao longo da obra O Ser e o Nada, o filósofo se refere a esse projeto, esse sentido 

mais abrangente, dentre outras denominações, como projeto fundamental (e.g., p. 580; 612; 

691; 698) ou escolha fundamental (e.g., p. 579; 582; 696)
33

. 

Há, aqui, um importante ponto a ser destacado. Como ressalta Morris (2007, p. 188), 

apesar do filósofo equivaler, conforme já vimos, escolhas e ações, e, muito embora se refira 

ao projeto fundamental como “o ato fundamental de liberdade” e “ato constantemente 

renovado” (SN, p. 569), no caso da escolha (do projeto) fundamental, a nosso ver, em 

concordância com a autora, não se trata de uma ação pontual e datada. Esclarecemos nosso 

posicionamento no decorrer do item, no entanto, é preciso frisar de antemão: não colocamos 

em questão que a escolha fundamental, tal como as escolhas em geral, se expresse nas ações 

de um existente, mas sim que ela seja um ato específico, localizado em determinado momento 

da existência desse indivíduo. 

Ao denominar projeto fundamental, o filósofo nos indica que se trata de uma projeção, 

um não ser, um possível que, fundamentalmente, posicionamos e para o qual continuamente 

nos direcionamos. Dito de outra maneira, é o projeto de ser que, através das nossas ações e 

engajamentos, escolhemos e buscamos ser – pois, na medida em que somos sempre 

nadificação e distância, Para-si e não Em-si, não podemos, de fato, sê-lo. É o que buscamos, 

reiteradamente, nos “fazer ser”; é o que seríamos se não fossemos projeto e pudéssemos ser 

coisa. Ao utilizar a expressão escolha fundamental como sinônimo de projeto fundamental, o 

                                                             
32 No decorrer da ontologia fenomenológica, Sartre utiliza termos diversos para designar tal conceito, dentre eles, por 

exemplo: projeto concreto (p. 574; 690) ou projeto secundário (p. 600), possível derivado (p. 578), possível concreto (p. 74; 
87; 168) ou possível secundário (p. 579; 580). 
33 Exemplos de outras denominações: projeto original (p. 564; 572; 691), projeto inicial (p. 600; 689; 691), possível 

fundamental (p. 578; 579; 580), possível último e inicial (p. 572; 578), escolha original (p. 580; 690; 697). 

 



121 

 

 

filósofo indica que se trata de escolha porque nada além da liberdade daquele existente 

determina qual será seu projeto original, sendo originariamente, portanto, uma escolha. Além 

disso, na medida em que as escolhas no sentido sartreano são sinônimas de ações, também 

indica que esse projeto original se constitui e existe enquanto expresso em cada ação do 

existente no mundo. Ou seja, escolhemos tal projeto não no âmbito reflexivo, mas do 

engajamento, da consciência irrefletida, imersa e se fazendo no mundo. E trata-se de algo 

fundamental e original porque, como dissemos logo no início, todos os projetos, fins, 

movimentos e ações de um existente referem, em última instância, a esse projeto original. 

Para além dele não há nenhuma outra significação, não remete a nenhuma outra, é o que há de 

mais originário e fundamental no que diz respeito àquele existente.    

Voltemos um pouco ao que concluímos nas partes anteriores. Vimos que a relação 

fundamental do Para-si com o mundo é de ser consciência intencional e nadificação desse 

mundo, do Em-si. Ao desenvolvermos, isso nos levou a entender que existir e agir no mundo 

são uma só e mesma coisa e que tudo isso significa que, ao surgirmos no mundo como 

existência consciente, já o fazemos aparecer de certo modo. Mas, na medida em que cada 

Para-si é um Para-si singular e concreto, se fazendo em uma situação também singular, 

concreta e específica, não poderíamos esperar que fossem iguais os modos como cada um faz 

aparecer o mundo. Até porque esse “fazer o mundo aparecer” não está separado do modo 

como ele se faz, se coloca no mundo. Em outras palavras, o modo como o mundo aparece está 

intrinsecamente ligado à própria maneira de existir, de vivenciar sua existência, de se escolher 

e se engajar nela, de ver o mundo: eis o que Sartre denomina escolha ou projeto fundamental. 

Assim, o projeto original consiste em uma “eleição originária” de si, uma escolha de si 

mesmo no mundo, da maneira como cada um de nós se faz e se escolhe, nosso (modo de) ser, 

estar e existir no mundo, e o próprio mundo como se desvela para cada um a partir da escolha 

original de si. Podemos entender o projeto original como a relação fundamental de uma 

liberdade com o mundo, a maneira como uma liberdade escolhe relacionar-se e nadificar o 

Em-si, ou seja, o projeto “posiciona como fim certo tipo de relação que o Para-si quer manter 

com o ser” (SN, p. 591). Em suma, é o modo como uma liberdade vai se concretizando no 

mundo e, assim, vai fazendo aparecer esse mundo. 

Colocando dessa forma, poderíamos dar a entender que se trata daquilo que se 

denomina comumente de “personalidade”, mas é preciso cautela, pois isso nos levaria, mais 

uma vez, ao risco de recair em concepções substancialistas, subjetivistas ou deterministas. 

Com o que já conhecemos até aqui sobre o modo de ser da realidade humana, já podemos 



122 

 

 

colocar alguns aspectos a respeito desse projeto ou escolha fundamental que contrariam tais 

concepções. Primeiramente, o projeto não poderia ser algo substancial, como uma coisa, um 

Em-si, uma personalidade ou “natureza”, não apenas por seu próprio caráter de projeto, mas 

também porque não poderíamos inserir uma substância, algo “opaco” – conforme 

comentamos sobre o “eu” – na consciência. Ao aceitarmos a intencionalidade como aspecto 

fundamental da consciência, da ação e da realidade humana como um todo, e entendermos 

esta realidade como o constante intencionar de um fim por ela mesma projetado, como 

constante projetar-se, não podemos apreender este fim como algo dado, como um Em-si. 

Assim, a noção de projeto fundamental traz consigo a exigência de:  

[...] não precisar recorrer jamais a esta idéia de substância, inumana por estar aquém 

do humano. Depois, exigimos que o ser considerado não se dissolva em poeira e que 

possamos nele descobrir esta unidade – da qual a substância não passa de uma 

caricatura [como um “eu”] –, unidade que há de ser unidade de responsabilidade, 

unidade amável ou odiosa, repreensível ou louvável, em suma: pessoal. Esta 
unidade, que é o ser do homem considerado, é livre unificação. E a unificação não 

pode surgir depois de uma diversidade que ela unifica. [...] a unificação de um 

projeto original, unificação que deve revelar-se a nós como um absoluto não 

substancial. (SN, p. 687). (acréscimo nosso). 

Desse modo, ao falarmos de projeto original, falamos de unificação, de síntese, unidade 

e pessoalidade, mas não de substância. Aspectos marcantes do modo de ser da realidade 

humana, como a presença a, o cogito pré-reflexivo e a temporalização, indicam essa 

unificação pessoal e não substancial como um movimento do próprio Para-si. Um movimento 

livre, mas não disperso, que possibilita que aquele existente seja e se perceba como um e não 

qualquer outro. E, como coloca Sartre no trecho acima, essa unificação não vem depois, mas 

se dá ao longo e no próprio existir. Como vimos, ainda que seja possível, através da reflexão 

impura, refletirmos e unificarmos, cristalizarmos e darmos coesão ao passado e à nossa 

existência, será sempre uma “caricatura”, uma reprodução ou representação da unificação 

originária. Esta pode ser sentida ou mesmo reconhecida, por meio da reflexão pura, mas, à luz 

do conhecimento e da reflexão, será captada de forma reduzida, como um recorte ou uma 

generalização. 

Mas, como dizíamos, se o projeto não consiste em uma coisa, personalidade ou 

natureza, nem mesmo uma deliberação datada que, ao ser feita de modo reflexivo, é, então, 

posta em prática, tampouco implica em algo como um “impulso inicial”, uma “potência 

interna” que nos direciona e confere sentido às nossas ações e projetos concretos. Todos esses 

casos nos encaminhariam, em algum ponto, a uma determinação das ações e do ser de cada 

Para-si, o que já sabemos ser inaceitável, visto que o fundamento último das ações e do ser da 

realidade humana é a liberdade. 



123 

 

 

Não que, por outro lado, o desejo de ser primeiro seja para só depois expressar-

se pelos desejos a posteriori, e sim que nada há à parte da expressão simbólica 

que encontra nos desejos concretos. Não há primeiro um desejo de ser e depois 
milhares de sentimentos particulares, mas sim que o desejo de ser só existe e se 

manifesta no e pelo ciúme, pela avareza, pelo amor à arte, pela covardia, pela 

coragem, as milhares de expressões contingentes e empíricas que fazem com que 

a realidade humana jamais nos apareça a não ser manifestada por tal homem 

em particular, por uma pessoa singular. (SN, p. 692). (grifos nossos). 

A partir deste trecho, tomando a expressão “desejo de ser” como o projeto fundamental 

e “desejos a posteriori” ou concretos como as ações e os projetos que elas intencionam, 

podemos apreender alguns aspectos importantes acerca do projeto fundamental. 

Primeiramente, a citação reafirma o que havíamos colocado sobre o projeto não poder ser 

dado de antemão, anterior aos nossos atos e à nossa existência. Afinal, não nos esqueçamos: a 

existência precede a essência. Não há um projeto de ser que existe primeiro e depois é posto 

em prática, executado – assim como não há natureza, essência, ser, potência, em suma, nada 

anterior à existência, ou seja, anterior ao existente se fazendo no mundo. Mas também já 

vimos que ele não pode surgir depois, como uma unificação posterior à diversidade que 

unifica, o que acabaria por recair em uma reflexão impura. Portanto, não pode surgir antes e 

nem depois: a escolha fundamental deve ser contemporânea às ações, ao fazer-se, ao existir. 

Contudo, dada a relevância de tal constatação, devemos ser precisos: o projeto fundamental 

não é meramente contemporâneo às ações, mas existe e se expressa através delas, nas ações. 

Isso está expresso na citação quando o filósofo diz não haver desejo de ser a não ser 

manifestado pelo próprio existir de um indivíduo particular, ou seja, existe e aparece 

manifestada por uma existência concreta e singular se fazendo no mundo. Não há, portanto, 

projeto fundamental sem um existente singular, concreto e específico se fazendo no mundo, 

assim como não há liberdade ou realidade humana em termos abstratos, mas apenas enquanto 

concretização.  

Desse modo, o projeto não se encontra em lugar algum, é pura “expressão simbólica”, 

como dito na citação anterior, manifestada em toda e qualquer ação e projeto concreto de um 

Para-si. Ele não está pronto e definido, ele existe enquanto expresso por uma existência 

singular e concreta, em contínua constituição e reassunção. Mas esse projeto ou escolha existe 

justamente “enquanto significação transcendente de cada escolha concreta e empírica: não se 

efetua primeiro em algum inconsciente ou no plano numênico para depois expressar-se em tal 

ou qual atitude observável” (SN, p. 690). Em outras palavras, trata-se de um projeto ou uma 

escolha fundamental de sentido, que não se esgota em uma única ação, mas que está, a todo o 

momento, em jogo, juntamente com os sentidos diversos da totalização em curso que cada 



124 

 

 

existência é. Consiste em um projeto de sentido na medida em que o Para-si não pode ser esse 

sentido ao modo da identidade; é, por outro lado, realização, concretização desse sentido na 

medida em que existe e, se fazendo, coloca-o em jogo. Assim, trata-se de um projeto de 

sentido, um sentido que atravessa, se expressa e existe em cada escolha, em cada ação e 

movimento que fazemos. É, ainda, algo que permite identificar certa coerência e unidade nas 

nossas ações e projetos cotidianos, na medida em que fazem parte da totalidade de um projeto 

de sentido.  

Meu projeto último e inicial – pois constitui as duas coisas ao mesmo tempo – é 

sempre, como veremos, o esboço de uma solução do problema do ser. Mas esta 

solução não é primeiro concebida e depois realizada: somos esta solução, fazemo-

la existir pelo nosso próprio comprometimento e, portanto, só podemos captá-la 

vivendo-a. (SN, p. 570). (grifos nossos). 

Na medida em que existimos, ou seja, que nos engajamos, comprometemos e agimos no 

mundo, vai se constituindo o projeto. Existir é agir no mundo e agir, por sua vez, é estar 

engajado em um projeto: tudo se dá a um só e mesmo tempo. A escolha do projeto, de qual 

projeto, em termos de “conteúdo”, não é necessária e nem determinada por qualquer fator 

externo à própria liberdade – esta é fundamento último e inicial da escolha. Só não é possível 

não escolher, pois existir já é ser consciência e ação, já é estar engajado em um projeto – e, na 

medida em que nada o determina, já é escolha. 

Assim, nosso projeto não se distingue do nosso ser, é escolha de nós mesmos no mundo, 

é totalidade organizada das nossas condutas, enquanto esquema geral de nosso ser, incluindo, 

também, a maneira como escolhemos nos mostrar e assumir perante os outros. Como vimos 

ao falar das ações, estas não organizam apenas as estruturas ligadas ao ato, em termos de 

móbeis e motivos, mas configuram uma totalidade organizada, um mundo de sentidos, no 

qual cada pequeno elemento tem um lugar, um peso e se relaciona com os demais. Dessa 

forma, a escolha fundamental é uma “atitude fundamental” (SN, p. 697), escolha de nós 

mesmos no mundo, nosso modo de ser no mundo, a figura do nosso ser e o modo como o 

mundo aparece para nós.  

O valor das coisas, sua função instrumental, sua proximidade e seu afastamento reais 
(que não têm relação com sua proximidade e seu afastamento espaciais) nada mais 

fazem do que esboçar minha imagem, ou seja, minha escolha. Minhas roupas 

(uniforme ou terno, camisa engomada ou não), sejam desleixadas ou bem cuidadas, 

elegantes ou ordinárias, meu mobiliário, a rua onde moro, a cidade onde vivo, os 

livros que me rodeiam, os entretenimentos que me ocupam, tudo aquilo é meu, ou 

seja, em última instância, o mundo de que tenho perpetuamente consciência – 

pelo menos a título de significação subentendida pelo objeto que vejo ou utilizo –, 

tudo me revela minha escolha, ou seja, meu ser. (SN, p. 571). (grifos nossos). 

Conforme agimos, nos engajamos em uma determinada visão de mundo e, assim, 

escolhemos os sentidos através dos quais ele aparece para nós. Escolhemo-nos e ao Em-si ao 



125 

 

 

qual somos presença – que, em si mesmo, não tem sentidos, mas simplesmente é – fazendo-o 

aparecer como uma “totalidade organizada”, um mundo. Este trecho nos aponta a radicalidade 

que está em jogo na noção de projeto fundamental, pois não há como separar a experiência do 

seu sentido, não há como separar o mundo do qual sou consciência de mim mesmo sendo 

consciência desse mundo. 

Se o projeto fundamental é escolha, projeção, consciência e nadificação do mundo, é 

preciso que, constantemente, essa escolha seja (re)assumida e (re)feita, que nós, 

continuamente, mantenhamos e atualizemos essa projeção; em lugar de ser um ponto de 

partida e um direcionamento constante e linear, ela está continuamente em jogo. Ou seja, a 

escolha fundamental, consistindo na maneira de ser consciência no e do mundo de cada um, 

implica em constante e contínua nadificação: de si, do mundo, do passado e das suas escolhas. 

Justamente por “ser livre e perpetuamente reassumida pela liberdade, minha escolha tem por 

limite minha própria liberdade” (SN, p. 576) e resulta que, como haveria de ser, não estamos 

condicionados e aprisionados nessa escolha. Desse modo, nas palavras de Sartre (SN, p. 575), 

“a nadificação prossegue continuamente, e, por conseguinte, a reassunção livre e contínua da 

escolha é indispensável”. 

Um dos trechos de O Ser e o Nada citado anteriormente nos remete a outro ponto 

relevante: na medida em que somos este projeto, não podemos olha-lo “de fora”, pois nele 

estamos completamente mergulhados e investidos e, assim, só podemos captá-lo vivendo-o. 

Se nós somos nosso projeto fundamental, considerando que a consciência é consciência de 

“ponta a ponta”, só poderíamos ser conscientes de tal projeto, embora de maneira não-tética, 

como coloca Sartre (SN, p. 571): “somos sempre presentes na íntegra a nós mesmos, mas, 

precisamente porque somos presentes na íntegra, não podemos esperar ter uma consciência 

analítica e detalhada do que somos”. Ou seja, essa escolha original do que somos é não-

cognoscente, não-posicional, tal como o cogito pré-reflexivo – o que não é sinônimo de ser 

inconsciente, como já vimos anteriormente.  

Identifica-se [a escolha original] com a consciência que temos de nós mesmos. 

Como sabemos, esta consciência só pode ser não-posicional: é nós-consciência, pois 

não se distingue de nosso ser. E, uma vez que nosso ser é precisamente nossa 

escolha originária, a consciência (de) escolha é idêntica à consciência que temos 

(de) nós. É preciso ser consciente para escolher, e é preciso escolher para ser 

consciente. Escolha e consciência são uma só e mesma coisa. (SN, p. 569). (grifos e 

acréscimo nossos). 

Na medida em que, pelo próprio modo de ser do Para-si, o projeto não pode ser algo já 

constituído e fechado, mas sim projeção, constante projetar, sua “captação” tampouco poderia 

se dar através da reflexão, do conhecimento, nem alcançar o projeto em si mesmo, enquanto 



126 

 

 

coisa, conteúdo – até porque ele não o é, como vimos, não existe em lugar algum, senão na 

própria expressão da concretude da existência. No momento em que tento posicioná-lo, 

tematizá-lo, já se coagulou e se transformou em passado, “a estrutura da consciência 

posicional é de tal ordem que não posso reduzir este conhecimento a uma captação subjetiva 

de mim mesmo [...], desse modo [ao tentá-lo], imprimo cada vez mais minha figura no 

mundo.” (SN, p. 571). A esse respeito, Rodrigues (2007, p. 176) coloca: 

[...] A escolha original será a interpretação dada a este meio, transformado e em 

transformação, que chamamos de “mundo”. [...] Interessa-nos notar que a escolha 

original não é premeditada num “instante” isolado do passado com vistas a um 

futuro também isolado. Não decidimos qual será a nossa escolha tal como 

deliberamos “mudar de vida”, por exemplo. Assim, em certo sentido, não podemos 

falar de uma escolha “escolhida”, mas, apenas expressa em atos, pois ela só existe 

enquanto se realiza neles. [...] A escolha sou eu e o mundo por inteiro em síntese. 

Assim, minha escolha original está em toda parte, não é apenas o valor e a função 
que dou às coisas à minha volta, mas, o estado objetivo destas coisas, o fato de 

estarem ou não ao meu redor e o lugar que ocupo em meio a elas. É exatamente por 

tudo isso que não é fácil reconhecer e praticamente impossível posicionar a escolha 

original.  

A totalidade que eu sou aparece e é captada por mim a partir desse projeto no qual me 

engajo. Por isso é tão difícil captar essa escolha, pois não é possível separá-la de nós para 

enxergá-la de fora, e o modo como enxergamos o mundo e a nós corresponde a uma escolha 

que fazemos de nós. É possível, por outro lado, através da reflexão pura, que “eu tenha, de 

alguma forma e em algum momento, consciência não do que já foi escolhido, mas, do 

escolher” (RODRIGUES, 2007, p. 177), ou seja, que eu tenha consciência dessa projeção, 

desse projetar de que falamos. Em outras palavras, na medida em que somos essa escolha, 

somos consciência (de) escolha, é possível reconhecê-la, como um “quase-saber”, a cada 

momento em que, existindo e agindo, a concretizamos.  

Para Sartre, o projeto fundamental de um indivíduo específico só pode ser conhecido na 

medida em que tem sido vivido, a partir de uma análise regressiva desta vivência. Todos nós 

podemos – e o fazemos, em alguma medida – buscar os sentidos envolvidos em nossa 

existência. Contudo, para um alcance mais profundo da escolha fundamental, o filósofo 

propõe o método da Psicanálise Existencial, inspirado em sua leitura da Psicanálise de Freud. 

Além de referir-se ao psicanalista e seu pensamento em diversos momentos ao longo da obra, 

o filósofo dedica uma parte, já ao final do livro (SN, p. 682-750), para descrever sua proposta 

de uma psicanálise com bases fenomenológico-existencialistas. Colocando de modo bastante 

resumido, a Psicanálise Existencial pretende extrair as significações contidas nos atos, 

passando por significações mais profundas, até chegar ao sentido mais fundamental – que não 

remete a nenhum outro e que consiste no próprio projeto original. Assim, alguém que se 



127 

 

 

proponha a submeter-se a esse método será conduzido a resgatar, buscar encontrar sentidos 

que estejam presentes em suas ações, seus engajamentos, seus compromissos, suas relações, 

em suma, em sua vida, até encontrar um sentido mais fundamental, que estaria presente em 

cada um desses aspectos. Esse sentido, para o filósofo, é um modo fundamental daquela 

existência singular, específica e concreta movimentar-se no mundo, uma maneira deste Para-

si encontrar, se relacionar e colocar em questão o Em-si, seu entorno, o mundo, os outros, si 

mesmo e a sua existência.  

O que nos salta aos olhos na leitura da noção sartreana de projeto fundamental é a visão 

de existência e de ser humano do filósofo: um ser, uma pessoa, uma existência com uma 

história e uma posição no mundo, em uma dada condição material, inserido em uma história e 

um contexto coletivos, com outros seres, pessoas, existências, tendo a tarefa irrevogável de 

existir (com) todos esses aspectos que lhe dizem respeito, ainda que não os tenha escolhido 

primordialmente, ou seja, ainda que não seja seu fundamento. Em outras palavras, com a 

tarefa de viver, escolher, fazer, de agir e engajar-se nessa existência, nesse contexto e nessas 

condições que são as suas. E isso implica, desde o princípio e a todo o momento, em existir 

tudo isso de certa maneira, com certos sentidos, relacionando os acontecimentos, realizando 

as escolhas através das ações e compreendendo seu mundo e sua existência através de 

sentidos postos em jogo por si. Essa visão sartreana da realidade humana, considerando os 

pontos que abordamos até aqui, nos direciona a uma compreensão do ser como totalidade em 

curso, na qual, a todo o momento, nos mínimos movimentos, encontra-se a pessoa 

expressando total e integralmente, colocando em jogo seu passado e seus possíveis.  

 [...] se admitirmos que a pessoa é uma totalidade, não podemos esperar reconstruí-la 

por uma adição ou uma organização das diversas tendências empiricamente nela 

descobertas. Mas, ao contrário, em cada inclinação, em cada tendência, a pessoa 

se expressa integralmente [...]. Sendo assim, devemos descobrir em cada 

tendência, em cada conduta do sujeito, uma significação que a transcenda. [...] 

esse projeto mesmo, enquanto totalidade de meu ser, exprime minha escolha 

original em circunstâncias particulares; não passa da escolha de mim mesmo 

como totalidade nessas circunstâncias. É por isso que um método especial deve ter 

por objetivo destacar essa significação fundamental que o projeto comporta e 

que não poderia ser senão o segredo individual de seu ser-no-mundo. (SN, p. 

689-690). (grifos nossos). 

Assim, com o método da Psicanálise Existencial, Sartre visa, através das experiências, 

das ações, dos engajamentos, em suma, da vida e da história, a elucidação e a compreensão 

desses sentidos singulares que estão em jogo na existência concreta da pessoa, até alcançar 

um sentido mais fundamental. Mas não se trata de identificar um nexo, uma linha que 

atravesse e explique a existência de uma pessoa. Seria como, ao olhar retroativamente os fatos 

já vividos, conferir-lhes um destino, uma sequência linear e causal, o que pode até ser feito – 



128 

 

 

e nós o fazemos, constantemente –, mas apenas como uma forma de identificar na existência 

uma estabilidade que ela não tem. Afinal, já o sabemos, existir é ter de escolher-se a cada 

momento, o que será feito da vida não está dado de antemão, mas é concretizado no curso da 

própria existência. Não enquanto linha coerente que se segue, enquanto destino, mas enquanto 

escolha e possibilidades que têm como único fundamento a liberdade que nós somos.       

A noção de projeto fundamental, portanto, não implica em partir do abstrato, de 

categorias ou de generalizações para identificá-los no concreto. Ela indica, ao contrário, que é 

justamente na concretude da existência que podemos buscar compreendê-la, que podemos 

buscar seu sentido, ao partir do entendimento de que é, precisamente, em uma existência 

concreta que o sentido existe e se faz. É visível, ao longo de O Ser e o Nada, o esforço do 

filósofo em buscar apresentar conceitos e noções que descrevam fenomenologicamente a 

realidade sem distorcê-la ou reduzi-la, ou seja, procurando apontá-los como descrições da 

realidade concreta e, portanto, não como categorias, esquemas gerais, naturezas ou estruturas. 

Nesta direção, ao longo de toda a obra e especialmente no capítulo sobre a Psicanálise 

Existencial, o filósofo dirige críticas às explicações, segundo ele, generalizantes e generalistas 

da Psicologia e Psiquiatria que, a partir de acontecimentos exteriores e conexões genéricas, 

buscam esclarecer o que ocorre com cada indivíduo, em lugar de buscar compreender as 

relações e conexões concretas e o conteúdo individual, concreto e singular de um existente 

específico, com uma história de vida específica. Sartre (SN, p. 683) fala a respeito no seguinte 

trecho, quando comenta um crítico que faz uma análise biográfica e psicológica de Flaubert: 

[...] semelhante análise psicológica parte do postulado de que um fato individual 

se produz pela intersecção de leis abstratas e universais. O fato a ser explicado – 

neste caso, as tendências literárias de Flaubert – resolve-se em uma combinação de 

desejos típicos e abstratos, tais como os encontramos no “adolescente em geral”. 

O que há de concreto, aqui, é somente a combinação entre eles; por si sós não 

passam de esquemas. O abstrato é, pois, por hipótese, anterior ao concreto, e o 

concreto é apenas uma organização de qualidades abstratas; o individual é 

somente a intersecção de esquemas universais. (grifos nossos). 

Para o filósofo, tal forma de análise parte de hipóteses e ideias, e tem por objetivo 

explicar o vivido de modo a comprová-las. Desse modo, o interesse está em explicar e 

comprar suas teorias, e não em compreender, pois isso implicaria em voltar-se para a vivência 

concreta tal como se dá e não partir de explicações genéricas, abstratas e universais. Estas, por 

sua vez, tampouco explicam, mas antes categorizam e organizam em leis a existência de 

modo tal que se acredita ter sobre ela o domínio intelectual, embora não passe de uma 

interpretação bastante reduzida e direcionada da realidade. Seria o caso da “Psicologia 

Clássica”, experimental ou laboratorial, ao tentar explicar o indivíduo em um contexto “puro” 



129 

 

 

e “neutro”, apartado do mundo, em uma situação controlada, isolada e artificial. Entretanto, 

conforme desenvolvemos no item anterior, nisso mesmo reside o erro: tal situação jamais 

poderia ser a nossa situação. Sobre tais explicações genéricas, contrapondo-se mais 

especificamente à Psicanálise freudiana, o filósofo prossegue: 

Renunciando a todas as causações mecânicas, renunciamos ao mesmo tempo a 

todas as interpretações genéricas do simbolismo considerado. Uma vez que nosso 

objetivo não poderia ser o de estabelecer leis empíricas de sucessão, não 
podemos constituir uma simbólica universal. Mas o psicanalista [existencial], a 

cada vez, terá de reinventar uma simbólica, em função do caso particular sob 

consideração. [...] Ademais, o psicanalista jamais perderá de vista o fato de que a 

escolha é vivente e, por conseguinte, sempre pode ser revogada pelo sujeito 

estudado. [...] A partir daí, deve-se estar sempre pronto para considerar que os 

símbolos mudam de significação e abandonar a simbólica utilizada até então. 

Assim, a psicanálise existencial deverá ser inteiramente flexível e adaptável às 

menores mudanças observáveis no sujeito: trata-se de compreender aqui o individual 

e, muitas vezes, até mesmo o instantâneo. (SN, p. 700-701). (grifos e acréscimos 

nossos). 

Sartre critica, ainda, outras compreensões e noções da Psicologia, como a do complexo 

de inferioridade de Adler (SN, p. 566-567). Ele busca desconstruir concepções de que coisas 

dadas, estados, paixões, impulsos, forças interiores e psíquicas possam comandar e determinar 

nossas ações. Como vimos ao longo do texto, para o filósofo, não se trata de negar-lhes a 

existência (dos estados psíquicos, das paixões, das vontades), mas de reposicioná-los, 

retirando-os do lugar de determinação da existência humana e inserindo-os dentro de um 

projeto de liberdade, que lhes é anterior, mais originário – e que só a partir dele poderão ter 

força, peso e sentido. Nesse entendimento, o complexo de inferioridade se torna projeção e 

escolha livre e total de si mesmo diante do outro, do modo como um Para-si se escolhe no 

mundo. A esse respeito, coloca Sartre (SN, p. 582): 

Mas é lógico que só posso escolher como campo de ação o domínio no qual sou 

inferior caso essa escolha implique a vontade refletida de ser superior nesse 
domínio. Escolher ser um artista inferior é escolher necessariamente querer ser um 

grande artista, caso contrário a inferioridade não seria padecida nem reconhecida: 

com efeito, escolher ser um modesto artesão de forma alguma implica a busca da 

inferioridade [...]. Pelo contrário, a escolha da inferioridade implica a constante 

realização de um desvio entre o fim perseguido pela vontade e o fim alcançado. O 

artista que almeja ser grande e se escolhe inferior mantém intencionalmente este 

desvio; é como Penélope, e destrói de noite o que fez de dia.  

Os desejos, como vimos anteriormente, em lugar de serem “pequenas entidades 

psíquicas habitando a consciência”, como querem os psicólogos experimentais, segundo 

Sartre (SN, p. 682), passam a ser entendidos como o próprio projeto concreto. Em 

consonância com isso, como vimos ao falar do exemplo de Sartre (SN, p. 561) sobre 

Constantino, ser ambicioso deixa de ser um aspecto ou traço da personalidade e passa a ser 

entendido como projetar a conquista de algo grande, de alcançar algo, de ter poder e 



130 

 

 

reconhecimento. De algo dado que impulsiona a conquista passa a ser o projeto e o próprio 

engajamento em conquistar. Da mesma forma, ser corajoso ou medroso é fazer-se corajoso ou 

medroso, projetar e agir com coragem ou com medo, a cada vez, existindo a possibilidade de 

não sê-lo. Contudo, vale frisar mais uma vez, não é a vontade ou a razão que será 

determinante para ser ou deixar de ser e, além disso, como veremos, afirmar a possibilidade 

de não ser medroso ou corajoso exige certos cuidados e ressalvas. Convém observar, como 

faz o autor, que a eleição do projeto original, embora livre, não necessariamente é “operada 

com alegria” (SN, p. 581).   

A esta altura, cabe questionar: é possível que uma pessoa modifique sua escolha 

original? Podemos escolher diferente? Ora, se nada determina nossa escolha original, se seu 

fundamento é a nossa liberdade, então, o projeto fundamental não pode ser definitivo – afinal 

de contas, como vimos, ele está sempre sendo feito, nadificado e reassumido, em jogo, tal 

qual a nossa existência como um todo. Se o projeto original fosse, uma vez escolhido, 

impossível de ser modificado, fatalmente cairíamos em um determinismo e extinguiríamos a 

liberdade humana. Se aceitarmos que uma escolha feita no passado seja determinante para 

toda a nossa existência, então, nada mais teremos a fazer: resta-nos esperar que esse caminho 

já escolhido siga o seu rumo e destino. Mas já sabemos que isso não é possível a este modo de 

ser que é o nosso: nós nunca podemos “descansar do esforço de existir” ou seja, do esforço e 

da atividade contínua de nos fazer e nos escolher, de escolher o modo como nos 

conduziremos, como existiremos. Mesmo que sigamos por toda a vida em um mesmo projeto, 

como quem “segue o fluxo”, “a corrente”, como quem se deixa determinar pelo mundo, pelos 

outros, pelos valores ou por qualquer outra justificativa, trata-se de um modo, dentre diversos 

possíveis, de se escolher, de se fazer, trata-se da escolha fundamental do seu modo de ser no 

mundo. Mesmo neste caso, o projeto tem como fundamento a liberdade, é mantido e 

“ameaçado” por ela. É nesse sentido, como vimos, que Sartre, a despeito dos incômodos que 

esta frase causa, afirma não ser possível fugir à responsabilidade: estamos condenados a ser 

livres. 

Temos, então, condições de responder a primeira pergunta colocada: sim, é possível – e 

é necessário que seja sempre possível – que o projeto ou a escolha fundamental possa ser 

modificado. Contudo, há algumas ressalvas a serem feitas. Primeiramente, é indispensável 

relembrar que não é pela reflexão que essa mudança se dará. É claro que nos é possível “olhar 

para nós mesmos” e refletirmos sobre a possibilidade de outras atitudes, outros modos de ser 

– e fazemos isso constantemente ao longo das nossas vidas, quando decidimos, por exemplo, 



131 

 

 

ter um “estilo de vida mais saudável” e adquirir novos hábitos. Mas não é a reflexão, a 

vontade ou a deliberação que nos faz mudar, pois, já vimos, elas ocorrem quando os motivos, 

os móbeis e fins já estão definidos, quando uma escolha mais ampla já foi feita e vem sendo 

reafirmada em nossos atos. Além disso, também já mostramos que esse refletir é um olhar “de 

fora”, semelhante a como olhamos o outro, objetivando-o e, portanto, não poderia consistir na 

própria mudança da escolha original “já que estarei concebendo tudo isto externamente, sem 

‘sentir’, ‘vivenciar’ e, sobretudo, sem me comprometer com as exigências concebidas” 

(RODRIGUES, 2007, p. 181). Ainda que pensemos e decidamos, o que expressa, de fato, 

uma mudança, uma escolha, é a ação.  

Outra ressalva a ser feita é que, embora seja possível a modificação do projeto 

fundamental, não se trata de algo fácil, banal ou corriqueiro. Uma vez eleito, o projeto 

fundamental não se expressa como uma interpretação do mundo – de mim, das coisas, da 

existência –, mas como o mundo em si mesmo, objetivamente – e eu mesmo, as coisas, a 

existência; apreendo o meu entorno de modo naturalizado, as coisas “tal como elas são”. 

Afinal, lembremos que ele coincide com a própria existência sendo consciência do mundo e 

do existir; é a própria maneira de ser presença a. Comumente, existimos o projeto, sendo 

consciência (de), sem que o posicionemos reflexivamente – inclusive, por todas as 

dificuldades que, como apontamos, esse tipo de reflexão implica.  

Chegamos, então, em mais um ponto central: se a escolha se identifica com meu 

ser e com o mundo em que vivo, então, esta escolha não me oferecerá qualquer 

motivo para que eu a abandone, afinal, ela vem antes dos motivos e móbeis e os 

condiciona. De fato, o mundo em que vivo é, sem que eu tome conhecimento disto 

(levando em conta a conotação positivista do termo “conhecimento”), por mim 

escolhido. A única coisa que conheço são as dificuldades deste mundo, suas 

exigências, enfim, seu coeficiente de adversidade. Porém, tudo isto está subjacente 

à interpretação daquele mundo, isso é, de um fim que já foi posicionado. 

(RODRIGUES, 2007, p. 178-179). (grifos nossos). 

Assim, se a escolha fundamental é meu próprio (modo de) ser e o meu mundo, em toda 

sua aparente objetividade e naturalidade, não há, a princípio, enquanto imersa nessa 

“realidade” que é a minha, motivo ou sentido para modificá-la, uma vez que, nas palavras de 

Morris (2007, p. 188), “um projeto fundamental é, dentre outras coisas, uma escolha do que 

vai contar como razão para alguém”. Portanto, embora seja possível modificar o projeto 

fundamental, isso implica em uma modificação radical do nosso ser no mundo, dos sentidos e 

valores que permeiam a totalidade da nossa existência e, desse modo, implica em escolher 

tornar-se uma pessoa diferente.  

Como faz o próprio Sartre, levantamos uma questão para enriquecer e esclarecer essa 

compreensão: poderíamos ter agido diferente? Ora, é bastante comum essa “sensação” ou 



132 

 

 

questionamento sobre podermos ter feito de outro modo ao refletirmos acerca de uma situação 

passada. Para abordar este aspecto, o filósofo traz o exemplo de Adão, afirmando que, ao 

colher a maçã, “teria sido possível que não a colhesse” (SN, p. 576). Contudo, acrescenta: 

as implicações desse gesto [e dos nossos atos, em geral] são tão numerosas e tão 

ramificadas que, em última análise, declarar que teria sido possível que Adão não 

colhesse a maçã equivale a dizer que teria sido possível outro Adão. [...] outro gesto 

de Adão, ao implicar outro Adão, implica outro mundo; [...] irá corresponder a 

revelação de outra face do mundo. [...] para nós, o possível só aparece 

possibilizando-se, ou seja, vindo para anunciar a Adão o que ele é. (SN, p. 576-577). 

(acréscimo nosso).   

É preciso deixar claro que não se trata de pensar que o ato esteja rigorosamente 

necessitado pelo projeto fundamental e que outro ato implicaria em outra pessoa. Se apenas 

um ato fosse possível estaríamos, mais uma vez, falando de uma essência ou substância, de 

um destino ou caminho já traçado. O projeto não se localiza em um momento anterior, 

determinando o ato, pois ele não existe abstratamente, mas apenas na medida em que se 

expressa nele – e é, também, constituído por ele. Em suma: “aquilo que lhe anuncia sua 

pessoa é futuro e não passado [...]. Para nós, com efeito, é no nível da escolha de Adão por si 

mesmo, ou seja, da determinação da essência pela existência, que se coloca o problema da 

liberdade.” (SN, p. 577).  

Assim, é possível que alguém, engajando-se em outro projeto fundamental, se “faça 

outro”, outro modo de ser. E também, é claro, sabemos que outros atos e atitudes existem no 

horizonte de possibilidade, enquanto possíveis e meus possíveis, no momento em que ajo de 

determinada forma – não colher a maçã, deixar para mais tarde ou pedir a Eva para colher 

sem dúvida se inserem como possibilidades outras. Mas afirmar que outra atitude era possível 

exige cuidado, pois um ato não está desligado da rede de sentidos, de atos anteriores, de tudo 

que uma existência implica. Consequentemente, ainda que fosse possível não colher a maçã, 

não podemos esquecer que Adão é livre em situação e é preciso considerar que, talvez, na 

concretude de sua existência enquanto liberdade em situação – naquele exato momento em 

que ele age e colhe, no modo em que tudo se ligava e que sua existência se colocava em jogo 

–, não colher a maçã não se configurasse como uma possibilidade para ele, como sua 

possibilidade. Não porque não fosse livre para não colhê-la, mas porque não colher consistiria 

em outra situação, ou seja, outra organização, outro campo, outras redes e ligações, conexões, 

outra totalidade que não a existência de Adão tal como se deu até ali. Nesse sentido, Sartre 

(SN, p. 560) diz: 

Não resta dúvida de que eu podia ter agido de outro modo, mas o problema não é 

esse. Seria melhor formulado assim: podia eu ter agido de outro modo sem 

modificar sensivelmente a totalidade orgânica dos projetos que sou, ou então o fato 



133 

 

 

de ter resistido a minha fadiga, em vez de permanecer como pura nadificação local e 

acidental de meu comportamento, só podia produzir-se graças a uma transformação 

radical de meu ser-no-mundo – transformação, aliás, possível? Em outras palavras: 
eu podia ter agido de outro modo, mas a que preço? 

Dessa forma, perguntar se seria possível fazer diferente, parece-nos uma pergunta 

perigosa: sim, é sempre possível, reflexiva e abstratamente, considerar possibilidades outras. 

Entretanto, para uma liberdade situada não cabem hipóteses – ou, ao menos, elas serão sempre 

posteriores, do ponto de vista de um “outro”. O ponto chave é: teria sido possível para aquela 

pessoa, em sua existência singular e concreta, naquele momento, com tudo o que estava em 

jogo e o modo como estava em jogo, agir diferente? Como responder essa pergunta com toda 

a segurança e certeza? Parece-nos que tal resposta, além de ser fruto de um olhar reflexivo, 

cristalizador, objetificante, “de fora” da experiência – pois, ainda que seja eu mesma 

refletindo sobre mim, essa reflexão é, precisamente, lembrança e não existência – se 

encaminha sempre para uma probabilidade, uma possibilidade abstrata e não concreta, efetiva 

e garantida; é pensar uma liberdade fora da situação. Toda essa análise, assume Sartre (SN, p. 

578), é puramente teórica, “a realidade é muito mais complexa”. Não há relação rígida e 

dedutível entre as ações, os possíveis e fins que cada uma delas intenciona e o projeto 

fundamental. Não apenas um ato, um possível e um caminho pode ser realizado estando 

“dentro” de uma mesma forma total, uma escolha, um modo de ser, como afirma o filósofo: 

Em primeiro lugar, a conexão entre o possível derivado [...] e o possível 

fundamental não é uma conexão de dedutibilidade (déductibilité). É uma conexão 

entre a totalidade e a estrutura parcial. A visão do projeto total permite 
“compreender” a estrutura singular considerada. Mas os gestaltistas mostraram que 

a pregnância das formas totais não exclui a variabilidade de certas estruturas 

secundárias. Há certas linhas que posso acrescentar ou subtrair em 

determinada figura sem alterar seu caráter específico. Há outras, ao contrário, 

cuja adição encerra a desaparição imediata da figura e a aparição de outra. O 

mesmo dá-se com respeito à relação entre os possíveis secundários e o possível 

fundamental, ou totalidade formal de meus possíveis. A significação do possível 

secundário considerado remete sempre, por certo, a significação total que eu 

sou. Mas outros possíveis teriam podido substituí-lo sem que se alterasse a 

significação total [...] cada “isto” deve aparecer sobre fundo de mundo e na 

perspectiva de minha facticidade, mas nem minha facticidade nem o mundo 
permitem compreender porque capto agora esse copo em vez desse tinteiro como 

forma destacando-se do fundo. Com relação a tais indiferentes, nossa liberdade é 

total e incondicional. (SN, p. 578-579). (grifos nossos). 

Na citação, a metáfora da figura ajuda-nos a compreender a relação do possível 

imediato e concreto de um determinado ato e o possível fundamental que eu sou, minha 

escolha original. Significa que outros possíveis concretos poderiam ter sido posicionados ou 

outras ações realizadas sem que houvesse modificação do projeto original, ou seja, 

permanecendo “dentro das fronteiras” de uma mesma escolha fundamental – como linhas que 

são retiradas ou adicionadas sem que haja modificação da figura. Consequentemente, ainda 



134 

 

 

que “conhecêssemos” o projeto de uma pessoa específica, não é possível apontar e assegurar 

de antemão quais os possíveis de seu projeto original e tampouco como esse sentido do 

projeto original se relaciona com cada elemento daquela existência. Primeiro – e desculpamo-

nos pela redundância da afirmação –, pelo próprio caráter de possibilidade do possível. E, 

para além, tudo isso se dá de forma vivida, dinâmica, singular e concreta, em relações de fato, 

não de necessidade, estando em jogo pela constante projeção e nadificação que nós somos. 

Isso significa “que a captação da forma complexa e global que escolhi como meu possível 

último não basta para justificar a escolha de um dos possíveis mais do que a outro” (SN, p. 

579), pois essas escolhas cotidianas não são determinadas pelo projeto original, mas 

organizadas na invenção e significação de fins, móbeis e motivos. Tais escolhas cotidianas, 

mesmo situando-se e integrando-se na unidade e nos limites da escolha fundamental, 

constituem, elas mesmas, tal escolha e são permeadas pelo nada, pela liberdade e 

espontaneidade que nós somos. Assim, elas apenas poderão ser compreendidas e interpretadas 

a partir da escolha original, mas o modo como se ligam e concretizam é livre, espontâneo, 

dinâmico, indeterminável e imprevisível.  

A escolha fundamental permite que falemos em singularidade de cada existência 

concreta sem que precisemos falar em essência, substância, natureza, “eu” ou personalidade, 

e, assim, garantindo e mantendo as características fundamentais de toda e qualquer realidade 

humana, de ser indeterminação, nadificação, consciência e liberdade. Vimos desde a 

introdução que a vida não tem sentido a priori, o que, precisamente, nos levou a investigar 

como tais sentidos surgem e se constituem, como são possíveis e aparecem a nós. Como 

dissemos, o projeto não é anterior, mas contemporâneo às ações e à existência do Para-si em 

questão e, a não ser quando buscamos compreendê-lo, identificá-lo e, portanto, indicar um 

projeto, podemos afirmar que ele existe apenas enquanto significação, enquanto sentido das 

ações e da existência desse Para-si. Isso nos encaminha a um aspecto aparentemente 

paradoxal do projeto fundamental: ao mesmo tempo em que possibilita que se encontre 

sentido e certa coesão nas ações, é constituído, ele mesmo, pelo sentido que atravessa e se 

expressa nas ações e projetos concretos. Ele constitui os sentidos expressos nas ações ao 

mesmo tempo em que é constituído por eles. Sem as ações, sem a concretude da existência se 

fazendo, não há projeto – bem como não há consciência ou liberdade. Em outras palavras, 

podemos dizer que não encontraremos esse projeto em “lugar algum”, a não ser enquanto 

sentido expresso nas próprias ações, na própria existência concreta daquela pessoa específica. 

É a partir da experiência, na concretude da vida desta pessoa que podemos encontrar um 



135 

 

 

sentido mais originário, uma maneira de estar no mundo e se relacionar com ele, um modo de 

existir. Modo este que existe simplesmente na medida em que é feito e “existido” em cada 

ato. Seria esse, então, o sentido da existência que buscamos compreender nesta dissertação: o 

projeto ou escolha fundamental? Parece que nos aproximamos de tal resposta, contudo, 

prossigamos um pouco mais. 

 

 

 Capítulo 3. Sobre os sentidos da existência humana  

 

3.1. O sentido como modo de ser no mundo 

 

Chegamos ao momento em que devemos retomar algumas considerações com o intuito 

de apresentar, por fim, de modo mais direto, nossa análise acerca dos sentidos humanos. Com 

base nas compreensões sobre a existência humana apresentadas até aqui, o que podemos 

concluir a respeito das condições nas quais surgem, se fazem possíveis e se constituem os 

sentidos? O que nos é possível afirmar sobre eles? 

Vimos, ao longo do texto, que a realidade humana existe, enquanto condição e modo de 

ser, como consciência, falta e liberdade. Contudo, o modo como cada um de nós – sendo 

consciência, falta e liberdade –, singularmente, realiza e concretiza sua existência, disso nada 

se pode dizer a priori. Conforme comentamos em outros momentos, há aspectos apresentados 

pela ontologia fenomenológica de Sartre que nos descrevem e indicam a condição da 

realidade humana, que nos colocam em uma espécie de “fundo comum” – do contrário, 

sequer poderíamos falar em “realidade humana” ou do Para-si como modo de ser. Entretanto, 

o próprio Sartre afirma que tal investigação é insuficiente em se tratando de descrever uma 

existência concreta, um indivíduo. Como vimos, para ele, é através da Psicanálise Existencial 

que essa outra investigação se faz possível, é a partir dela que se pode identificar a maneira 

como decidimos nos relacionar com o ser ou, em outras palavras, a maneira como o ser estará 

em jogo, em questão em nossa existência – em suma, a escolha fundamental que cada um 

realiza e concretiza. Assim, a escolha fundamental:  

[...] exprime concretamente e no mundo na situação singular que envolve a 

pessoa, uma estrutura abstrata e significante que é o desejo de ser em geral e 

deve ser considerada como a realidade humana na pessoa, como aquilo que 
constitui sua comunhão com o outro, como aquilo que permite afirmar que há uma 

verdade do homem e não somente individualidades incomparáveis. (SN, p. 694). 

(grifos nossos). 



136 

 

 

Dessa forma, toda escolha fundamental consiste em uma expressão concreta e situada 

no âmbito particular e individual de uma estrutura abstrata, ou seja, é a concretização singular 

de uma “intenção geral” da existência humana. Tal intenção é, em última instância, uma 

dinâmica presente no existir humano que pudemos observar diversas vezes ao longo do texto. 

Trata-se da maneira como escolhemos “alcançar o ser”, do modo por meio do qual tentamos 

“nos tornar semelhantes a uma coisa” (SN, p. 282) e conferir coesão e identidade à dispersão 

de ser que nós somos. Toda escolha fundamental, portanto, exprime uma intenção, uma busca 

e uma tentativa de suprir sua própria falta de ser. 

[...] é enquanto consciência que o Para-si almeja ter a impermeabilidade e a 

densidade infinita do Em-si; é enquanto nadificação do Em-si e perpétua evasão da 
contingência e da facticidade que ele tenciona ser seu próprio fundamento. Daí 

por que o possível é projetado em geral como aquilo que falta ao Para-si para 

converter-se em Em-si-Para-si; e o valor fundamental que preside esse projeto é 

justamente o Em-si-Para-si, ou seja, o ideal de uma consciência que fosse 

fundamento de seu próprio ser-Em-si pela pura consciência que tomasse de si 

mesmo. É este ideal que podemos chamar de Deus. Pode-se dizer, assim, que o que 

torna mais compreensível o projeto fundamental da realidade humana é afirmar que 

o homem é o ser que projeta ser Deus. [...] ou, se preferirmos, o homem é 

fundamentalmente desejo de ser Deus. (SN, p. 693). (grifos nossos). 

Comentamos anteriormente sobre essa tentativa constante e irrealizável do Para-si de 

fundamentar seu ser, de cristalizar-se, de repousar em uma identidade bem definida e acabada 

sem com isso desaguar na opacidade do Em-si. Em outros termos, seu desejo é o de cessar sua 

busca e necessidade de fazer-se e repousar, enfim, na identidade do Em-si, sem deixar de ser 

consciência: é o que Sartre denomina “ser-Em-si-Para-si” ou “desejo de ser Deus”. É o ideal, 

a plenitude que a consciência deseja e busca sem que lhe seja possível alcançar; o “si” do 

Para-si, como vimos, para o qual se lança e direciona, sem jamais poder coincidir-se com ele 

– mas sem o qual tampouco poderia existir como “Para-si”.  

Seria, então, esse Em-si-Para-si o sentido da existência do Para-si? Ora, é possível 

colocar nesses termos entendendo esse ideal como um “sentido geral” da realidade humana, 

como “a verdade da liberdade” ou “a significação humana da liberdade” (SN, p. 695), como o 

“fundo comum” da realidade humana, ao qual nos referimos antes, que possibilita que não 

sejamos apenas “individualidades incomparáveis”. Tal “estrutura abstrata” (SN, p. 695) e 

inalcançável, o desejo de ser um Em-si-Para-si, pode ser entendida como o sentido geral de 

todo o movimento existencial da realidade humana: o de fundamentar-se. Em termos que 

melhor se aplicam à nossa investigação, podemos dizer que, não dispondo de sentidos a priori 

e sendo um ser que é seu próprio nada, o sentido da existência humana é, na medida em que 

existe, dar sentido ao seu existir, fazer sentido. Contudo, é preciso frisar, tal desejo de ser 

apenas existe e se realiza na concretização singular da existência de cada um de nós, em 



137 

 

 

situação – é nesta concretização que “se encontram” e se fazem os sentidos tal como 

abordamos aqui. Estamos falando de sentidos enquanto manifestação, aparição, fenômeno – e 

não o seu Ser inalcançável –, sentidos individuais, existidos e vivenciados no encontro 

concreto de um Para-si em situação com sua contingência, e não apenas pensados “em teoria”, 

como um horizonte inalcançável de completude.  

O próprio Sartre afirma, como vimos antes, que a liberdade e a consciência não são 

abstrações, não existem em sua forma “pura”, mas apenas enquanto existidas e concretizadas. 

Na medida em que o filósofo se propõe a realizar uma ontologia fenomenológica e a 

debruçar-se sobre a existência concreta, podemos dizer que tais “estruturas abstratas” são 

constatações apreendidas na própria concretude e não o contrário – como se cada Para-si fosse 

um exemplo particular de esquemas ou categorias universais, já que o próprio critica tal forma 

de conhecimento. Assim, podemos dizer que cada existência e cada escolha fundamental 

exprime uma maneira singular de buscar suprimir a falta que lhe constitui, de se tornar um 

Em-si-Para-si ou, ainda, de constituir um sentido à sua existência. Trata-se de uma maneira 

singular de busca por fundamentar-se, por dar sentido a um existir que, a priori, não tem 

sentido. E o que consideramos o sentido da existência de cada um é aquele concretizado 

singularmente no próprio existir. 

[...] o Para-si não existe para pensar primeiro o universal e determinar-se em função 

de conceitos: ele é sua escolha, e sua escolha não poderia ser abstrata, caso 

contrário o próprio ser do Para-si seria abstrato. O ser do Para-si é uma 

aventura individual, e a escolha precisa ser escolha individual de ser concreto. 
Isso vale, como vimos, para a situação em geral. A escolha do Para-si é sempre 

escolha da situação concreta em sua incomparável singularidade. (SN, p. 729-

730). (grifos nossos). 

Dessa forma, podemos entender a escolha fundamental como o sentido da existência na 

maneira como nos referimos aqui se tomarmos, como faz o filósofo em diversas passagens, 

como modo de ser no mundo, que se faz e se expressa na concretude do existir. O modo ou a 

maneira original e singular de cada um escolher, ou seja, fazer seu ser – enquanto maneira de 

ser e estar no mundo, enquanto sentido. Não à toa Sartre se refere à escolha fundamental 

como “um projeto inicial que é meu ser-no-mundo” (SN, p. 600) e, ainda, como “a 

significação total que eu sou” (SN, p. 579). 

O sentido, portanto, não consiste em uma ideia, um conceito, tampouco existe na 

“profundidade do nosso ser”, pois isso implicaria em recorrer a um inconsciente ou uma 

essência – e isso já vimos que, aos olhos de Sartre, significa recair no Em-si. Mesmo ao 

denominá-lo “projeto” não significa que ele existe ou é pensado de alguma maneira, enquanto 

ideia à qual nos dirigimos. Podemos considerá-lo como “projeto” na medida em que consiste 



138 

 

 

em um modo possível de, continuamente, nos escolher e nos projetar no mundo e na 

existência, mas, por sermos liberdade e indeterminação, não somos ou temos tal sentido, não 

o encarnamos enquanto identidade, como ao modo do Em-si. Trata-se de um constante fazer-

se de certo modo ou maneira, de fazer-se com certo sentido. O projeto enquanto ideia só pode 

existir e ser constituído posteriormente, em uma análise regressiva. Mas é possível 

“reconstituir” nosso caminho, nossa história e identificar um projeto porque já havia – e 

sempre há – sentidos sendo expressos, vividos, existidos. Por isso, preferimos nos referir à 

escolha ou projeto fundamental como maneira ou modo de ser, estar e se fazer no mundo. É 

porque existe essa maneira expressa em todos os movimentos da nossa existência que é 

possível identificá-la, posteriormente.  

A própria proposta da Psicanálise Existencial consiste em buscar nos atos e nas 

vivências de um indivíduo suas significações e seus sentidos até chegar a um sentido mais 

fundamental. Ou seja, é apenas na história, na vivência concreta desse existente que esse 

sentido existe e se expressa – não há um projeto como uma entidade ou personificação, ele é 

constituído na própria existência. Ele parte da existência e não de estruturas, símbolos ou 

sentidos universais. Podemos encontrar, retrospectivamente, o projeto de um Para-si. Mas, se 

perguntarmos onde o localizamos e identificamos não teremos outra resposta senão nas 

próprias ações, no modo como se engajava no mundo e como, enquanto Para-si, se 

relacionava com o Em-si, nadificando-o, atravessando-o, fazendo-o aparecer como mundo, 

seu mundo. Assim, esse projeto não é, ele se faz. E, ao se identificar com o nosso ser, sua 

dinâmica não poderia ser diferente: só posso dizer que há um projeto, identificá-lo, 

retrospectivamente.  

Outro ponto a ser destacado diz respeito ao fato de que a Psicanálise Existencial implica 

em uma análise regressiva das vivências passadas de um Para-si por meio desse Para-si que, 

presentemente, as retoma. Ou seja, não se trata de analisar um passado como um Em-si, o que 

sequer seria possível já que ele é passado para um Para-si. Trata-se, por outro lado, deste 

Para-si retomando seu passado, (re)significando-o e (re)constituindo-o de certo modo, à luz 

dos projetos e possíveis que, presentemente, ele é. Ora, isso contribui para afirmarmos que tal 

“projeto” não é uma ideia, não é algo, mas é o próprio existente se fazendo em termos de 

sentido; é a totalidade em curso que uma existência implica, seu (modo) de ser e estar no 

mundo, de relacionar-se com ele e o próprio mundo. A escolha é vivente (SN, p. 701), o 

sentido é vivido, existido. 



139 

 

 

Dito isso, podemos resgatar e sintetizar alguns aspectos apresentados ao longo do texto 

para esclarecer os sentidos. Primeiramente, relembremos que surgir como existência no 

mundo já é ser consciência no e do mundo, o que implica em nadificá-lo e, nesse encontro, 

fazê-lo aparecer como fenômeno. Além disso, existir e ser consciência é, desde o princípio, 

agir nesse mundo, pois desde o instante em que surgimos como existência já nadificamos o 

mundo, realizamos intencionalmente projetos conscientes e, assim, modificamos sua figura, 

fazendo-o aparecer de certo modo, com certo sentido. Dessa forma, para realidade humana, 

simplesmente existir no mundo e ser consciência dele e (de) si já é agir e engajar-se neste 

mundo, já implica em ser um ponto de vista, uma perspectiva, certo interesse e intenção. 

Vimos que, através da nadificação do Para-si, os existentes Em-si, a realidade ao seu redor, as 

“massas de ser” – que não têm o Para-si como seu fundamento – vão se relacionando e se 

transformando em “mundo”. Dizer que somos consciência intencional do mundo, que o 

percebemos enquanto fenômeno e que somos constante nadificação dele é, no fim das contas, 

dizer o mesmo. O que significa, por sua vez, fazê-lo aparecer com certa forma, certa ordem, 

certo sentido. Trata-se do modo de vinculação originária do Para-si com o Em-si, da realidade 

humana com o mundo. É o que queremos apontar aqui: para a realidade humana, existir 

implica em compreender, interpretar, fazer sentido.  

Disso decorre que os sentidos, ou melhor dizendo, o significar, o compreender, o 

interpretar, estão presentes desde a própria consciência (de), a própria presença a, o fluxo de 

existência consciente e, consequentemente, são originários. É o modo ou a maneira que uma 

existência concreta se faz consciência do mundo e (de) si, um modo de ser e estar no mundo – 

a escolha fundamental. Nossa relação originária com o mundo, como mostrou Sartre ao 

propor o cogito pré-reflexivo, não é de conhecimento e reflexão: surgimos como consciência, 

ação e existência sem que precisemos partir da reflexão. Os sentidos tampouco surgem no 

âmbito reflexivo. Mas, se o sentido não “obedece” à primazia da reflexão e do conhecimento, 

tampouco a da vontade. Se assim o fosse, os sentidos das nossas experiências passadas, dos 

nossos compromissos e das nossas vidas como um todo dependeriam apenas de uma 

deliberação. Certamente, não é o que ocorre, tendo em vista que sofremos, nos arrependemos, 

carregamos culpas e frustrações, o que não ocorreria se coubesse a nós simplesmente querer 

que fosse de outra maneira. Além disso, vimos que a vontade nada tem de originária, mas 

consiste em uma dentre as possíveis formas da liberdade se fazer. Ao contrário, na raiz da 

questão dos sentidos se encontram o cogito pré-reflexivo, a presença a, o fluxo de existência 



140 

 

 

consciente, o nada e a nadificação, a temporalidade e a ação – que, como vimos, são formas 

distintas de expressar a liberdade e a indeterminação do Para-si. 

O entendimento de que os sentidos, em lugar de serem “produtos” da reflexão, se 

encontram em um campo mais originário nos remonta à noção heideggeriana de 

“compreensão” (Verstand). Embora não seja nosso propósito o de adentrar a filosofia de 

Heidegger34, consideramos relevante a menção desta ponte entre os dois pensadores, tendo em 

vista que o próprio Sartre a estabelece, através de recorrentes diálogos, críticas e menções ao 

colega, ao longo de O Ser e o Nada. Em uma passagem, em especial, o filósofo demonstra 

acolher esse conceito ao afirmar – referindo-se a Heidegger – que “há uma ‘compreensão pré-

ontológica’ do ser, envolvida em cada conduta da ‘realidade humana’, ou seja, cada um de 

seus projetos.” (SN, p. 59). Apesar das inúmeras diferenças existentes entre o pensamento dos 

dois filósofos, diversas passagens da ontologia fenomenológica indicam que nosso autor 

encontra, entre ambos, pontos de diálogo e aproximação. Para o autor de Ser e Tempo (1927), 

a compreensão consiste em uma das estruturas existenciais fundamentais do Ser-aí ou Dasein 

– denominações utilizadas pelo filósofo para designar a realidade humana. Por se tratar de um 

aspecto de caráter originário, fundamental e constitutivo da existência, a compreensão não se 

restringe à apreensão intelectual, lógica, cognitiva e reflexiva da realidade – pelo contrário, 

estas últimas é que derivam e têm como condição a primeira. Isto é sugerido pelo próprio 

Sartre (SN, p. 36), que escreve: “Temos a todo instante aquilo que Heidegger denomina uma 

compreensão pré-ontológica, ou seja, não acompanhada de determinação em conceitos ou 

elucidação”. Vale frisar, contudo, que Sartre (SN, p. 121) questiona: “que seria uma 

compreensão que, em si, não fosse consciência (de) compreensão?”. Para ele, se fizermos 

como Heidegger e não considerarmos essa condição do cogito pré-reflexivo de sermos 

consciência (de) consciência, esse caráter compreensivo originário “cairá no inconsciente, ou 

seja, no Em-si” (SN, p. 135).  

Dessa forma, tal como viemos buscando mostrar no pensamento sartreano, Heidegger 

identifica um caráter compreensivo da existência humana, que é originário e anterior a 

qualquer julgamento ou reflexão e que se identifica com o ser e com a existência do Dasein, 

como indica Leopoldo e Silva (2004, p. 58): “compreender é ser, isto é, o ser do existente 

implica que ele é compreendendo”. É por esse caráter fundamental de compreensibilidade do 

humano que se fazem possíveis as interpretações do mundo, os sentidos e significações: 

                                                             
34

 Não temos qualquer pretensão de nos aprofundar na extensa e complexa obra filosófica de Heidegger, pois isso nos 

desviaria de nosso objetivo e escopo centrais. Aos leitores interessados em aprofundar a questão, indicamos a busca por 
comentadores de Heidegger, como Casanova (2012) e Greaves (2012). Àqueles que desejam se aventurar nos escritos do 
próprio filósofo, sugerimos sua obra principal, Ser e Tempo, publicada pela primeira vez em 1927.  



141 

 

 

“qualquer coisa cujo ser é de um tipo diferente do Dasein pode ser significativo somente no 

interior do mundo do Dasein [...] a própria possibilidade de algo ser compreendido como 

‘sem-sentido’ depende de um Dasein para o qual haja um mundo.” (GREAVES, 2012, p. 91). 

Em consonância com isso, vimos que o cogito pré-reflexivo e a conduta interrogante do Para-

si possibilitam esse caráter compreensivo, de sentido, como originário da existência e anterior 

a qualquer reflexão. E, além disso, ao longo de todo o texto vimos como os sentidos 

atribuídos ao Em-si e aos acontecimentos no mundo não poderiam existir senão por uma 

testemunha consciente, a realidade humana, como comenta Sartre (QL, p. 33-34) no trecho a 

seguir:  

Cada uma de nossas percepções é acompanhada da consciência de que a realidade 

humana é "desvendante"; isto quer dizer que através dela "há" o ser, ou ainda que 

o homem é o meio pelo qual as coisas se manifestam; é nossa presença no mundo 

que multiplica as relações, somos nós que colocamos essa árvore em relação com 

aquele pedaço de céu; graças a nós essa estrela, morta há milênios, essa lua nova e 
esse rio escuro se desvendam na unidade de uma paisagem; é a velocidade do 

nosso automóvel, do nosso avião que organiza as grandes massas terrestres; a cada 

um dos nossos atos, o mundo nos revela uma face nova. (grifos nossos). 

É preciso reforçar que isso não implica em dizer que projetamos, imprimimos no 

mundo sentidos provenientes de uma “interioridade”, pois vimos que, para Sartre, não existe 

algo como uma existência ou “subjetividade interior” segmentada do mundo. O sentido não 

consiste em uma abstração, “projeção do eu”, “realidade psíquica” ou “interna” e, portanto, 

não estamos a falar em subjetivismos e relativismos. Quando falamos sobre o nada e a 

nadificação, mostramos que os sentidos que atribuímos às coisas e ao mundo dependem da 

“direção da nossa atenção”, contudo, pontuamos também que esses sentidos não são alheios 

ou independentes à “materialidade” do objeto ao qual a consciência se dirige – pois é a este 

livro e a este mundo concreto que a atenção está sendo voltada. Como vimos, Sartre, em 

contraposição às concepções dualistas que identificam o sentido no objeto ou no sujeito que o 

percebe, encontra uma saída na ideia de fenômeno. Desse modo, o mundo nos aparece como 

manifestação, como fenômeno, no encontro do Para-si com o Em-si e, dessa maneira, o 

aparecer não se reduz nem a um e nem ao outro. Isso significa, primeiramente, que o mundo 

não nos aparece “em bruto”, ou seja, de modo dado, determinado, pronto, estático ou 

imperativo e, com isso, afastamo-nos de realismos. Por outro lado, o mundo tampouco 

aparece como se fosse um produto da nossa imaginação, pois vimos a consciência como prova 

ontológica e exigência da existência do ser das coisas, o que, por sua vez, permite que nos 

afastemos de idealismos. Sartre, conforme mostramos, abandona a primazia do sujeito ou 

objeto para enfocar a relação. Portanto, o modo como o mundo aparece, ou melhor, seus 



142 

 

 

sentidos não se encontram no Em-si e nem no Para-si, nem no objeto e tampouco na 

consciência – inclusive porque esta, como vimos, não consiste em um espaço a ser preenchido 

por conteúdos –, mas no “entre”, no encontro, na relação, no aparecer. E esse aparecer, esse 

sentido é a próprio Para-si, “o Para-si e o Em-si estão reunidos em uma conexão sintética que 

nada mais é do que o próprio Para-si.” (SN, p. 753). O sentido, tal como o fenômeno, se 

manifesta, aparece. Mas isso não quer dizer que ele é determinado pela consciência, pela 

vontade, pela razão, mas se manifesta e aparece na medida em que essa liberdade específica e 

concreta, com seus projetos, sua história individual e o mundo histórico em que está inserida, 

encontra esse existente, fazendo-o aparecer. 

Assim, diante do que foi colocado até aqui, temos um entendimento do existir 

humano, desde o seu surgimento, como compreensão, desvelamento e desvendamento de 

mundo. Existir, para a realidade humana, consiste em ser consciência, em organizar e 

interpretar, fazer aparecer o mundo e seus sentidos, consiste em dar ao mundo e à sua própria 

existência uma forma, fazendo com que tudo lhe apareça em termos de figuras e fundos, de 

acordo com o que executamos, em termos de qualificações de mudança, transformação, 

localização, passagem de tempo, entre outros aspectos. Em suma, buscando dar 

compreensibilidade ao seu existir – que, em si mesmo, carece de sentido. Essa compreensão, 

por sua vez, não é mera projeção de uma subjetividade ou interioridade, mas está total e 

necessariamente comprometida com esse mundo no qual existe, com a história desse mundo e 

com a sua própria, com suas vivências, sua posição no mundo – especialmente na medida em 

que é compreensão disso tudo.  

Isso significa que toda existência humana consiste em um ponto de vista, que se faz na 

própria totalização em curso que ela é. Ser um ponto de vista, aqui, pode ser entendido como 

ser liberdade em situação. Em outras palavras, o que estamos querendo dizer é que o modo 

como olhamos, captamos, apreendemos e compreendemos o mundo é constituído por todos os 

aspectos que formam a nossa situação: nossa posição no mundo, as referências e aspectos 

materiais que nos rodeiam, o momento histórico e a nossa história, nosso passado, nossos 

projetos etc. O ponto de vista é a totalidade que nós somos, que envolve todos esses aspectos, 

colocados sempre em jogo e em relação enquanto totalidade pela liberdade. Afinal, os 

aspectos objetivos, compartilhados e materiais da nossa existência nos constituem tanto 

quanto nossos projetos, possíveis, nosso passado. Esse ponto de vista é fruto da nossa relação 

em constante mudança com o mundo e com o outro, fruto do encontro do Para-si com o Em-si 

– o que quer dizer que os sentidos são constituídos em um movimento contínuo e dinâmico de 



143 

 

 

interiorização e exteriorização; não são exclusivos do mundo introjetados pela interioridade, 

nem exclusivos dessa interioridade, projetados para o mundo. 

Dizer que cada um de nós consiste em um ponto de vista, implica em dizer que nossa 

compreensão do mundo não pode ser neutra e sim sempre implicada, engajada, interessada – 

o que, aliás, já estava sugerido desde o início do texto, quando falamos da intencionalidade da 

consciência. Vimos, ainda no início da primeira parte, que a recusa do “eu” como habitante e 

agente da consciência não nos encaminhou a uma impessoalidade da consciência, justamente 

porque a consciência se faz pessoal na medida em que se temporaliza, existindo, concreta e 

singularmente, como consciência (de) si. E também vimos que, ao afirmar que não há 

liberdade sem situação, Sartre aponta que não há liberdade abstrata, que não implique em uma 

posição e um ponto de vista concretos no mundo. A respeito disso, com simplicidade 

admirável, Danto (1975, p. 106) afirma: “[...] sou responsável por todos os fatos interpretados. 

Mas, para a consciência, não existem outros”. Ou seja, somos sempre engajados, somos 

históricos e, portanto, não podemos esperar que haja qualquer neutralidade e impessoalidade 

no modo como captamos o mundo, a existência e o que quer que seja, pois, desde o instante 

em que surgimos e somos consciência do mundo e da nossa existência, já somos agentes com 

relação a eles. Em outras palavras, existir já implica sempre em um lugar, um modo ou uma 

maneira de “olhar” e compreender, de fazer sentido.  

Mas se a nossa compreensão do mundo não é neutra e sim engajada e interessada, 

aquilo que denominamos “realidade” também deverá sê-lo, pois, ainda que ela refira ao 

campo “objetivo” e material, está na esfera do humano, da compreensão humana. Como 

afirma Sartre (QS, p. 64): “[...] não penso que a realidade provém do subjetivismo nem do 

objetivismo. Coloco-me inteiramente no plano em que as noções de sujeito e de objeto, 

tomadas separadamente, não têm sentido”. Embora tal termo nos encaminhe para uma 

discussão que vai além da que estamos trazendo aqui, julgamos indispensável pontuar que o 

sentido tal como estamos abordando aqui é vivido por nós como realidade e esta, por sua vez, 

nada mais é do que nós apreendendo e compreendendo o mundo. Seguindo nesta direção, 

Sartre irá contrapor-se às ciências e aos conhecimentos que se pretendem ou se afirmam 

neutros, buscando com isso se conceder um lugar privilegiado de conhecimento e verdade. 

Para que fosse possível alcançar tal neutralidade, seria preciso isolar os objetos do 

conhecimento – a realidade, o mundo e a existência – da História e do próprio olhar humano – 

que é histórico, comprometido, situado, engajado –, o que é impensável para o filósofo. O 

principal argumento para recusa da neutralidade como atitude privilegiada de conhecimento 



144 

 

 

do mundo se encontra na impossibilidade de separarmo-nos do que somos para olhar um 

objeto. Ainda que, por um momento, muito nos esforcemos, como colocar em suspenso o que 

somos para considerar algo? Como podemos identificar e separar o nosso olhar da nossa 

maneira de olhar? Como colocar todos os elementos da cultura, da História, da nossa história, 

todos os nossos sentidos e valores, em suma, como seria possível isolar isso para, então, olhar 

o objeto? Como podemos suspender tudo o que somos e que nos constitui para olhar de modo 

“puro” e neutro? Como negar que esse “modo puro” implica sempre em um ponto de vista, 

não apenas de um indivíduo, mas também de toda uma sociedade, uma cultura e um momento 

histórico, com seus sentidos, referências e valores específicos? Essa crítica Sartre dirigiu à 

própria radicalidade da redução fenomenológica husserliana, como vimos na primeira parte. 

O ponto de vista do conhecimento puro é contraditório: só existe o ponto de vista 

do conhecimento comprometido. Equivale a dizer que conhecimento e ação não 

passam de duas faces abstratas de uma relação original e concreta. O espaço real do 

mundo é o espaço que Lewin denomina "hodológico". Um conhecimento puro, 

com efeito, seria conhecimento sem ponto de vista, logo, conhecimento do 

mundo situado, por princípio, fora do mundo. Mas isso não faz sentido: o ser 

cognoscitivo seria somente conhecimento, posto que iria definir-se por seu objeto e 

seu objeto desvanecer-se-ia na indistinção total de relações recíprocas. Assim, o 

conhecimento só pode ser surgimento comprometido no determinado ponto de 

vista que somos. (SN, p. 391). (grifos nossos). 

Assim, no entendimento de Sartre, inegável e inevitavelmente o experimentador ou 

investigador faz parte da experiência ou investigação. Não queremos, com isso, invalidar ou 

mesmo apontar que Sartre invalida o conhecimento ou a ciência. Não se trata disso e 

tampouco de negar sua relevância para a humanidade. Trata-se, por outro lado, de reconhecer 

o lugar da razão, da reflexão e do conhecimento, lugar este que não é originário na existência 

humana, e se trata, ainda, de indicar a impossibilidade de uma neutralidade ou “pureza” em 

qualquer conhecimento, seja científico ou cotidiano, que pudesse se abster dos sentidos e 

referências do mundo histórico em que se encontra aquele que conhece. Em outras palavras, 

não é possível separar o conhecimento e aquele que conhece: “Conhecedor e agente ao 

mesmo tempo, estamos interligados a um mundo cuja forma e significado são dados por nós.” 

(DANTO, 1975, p. 82). A esse respeito, Danto (1975, p. 24) diz: 

Mas ao fim e ao cabo, não é tanto a ciência, nem mesmo o senso comum, que Sartre 

rejeita: não tanto nossas crenças sobre o mundo quanto nossa crença nessas 

crenças – nossa crença de que são verdadeiras e correspondem a uma ordem 

previamente existente, transferindo para a Natureza os vínculos lógicos do 

pensamento e da linguagem, que na verdade é desordenada. (grifos nossos). 

Assim, chegando ao fim deste item, podemos, resumidamente, destacar sobre o sentido 

os seguintes pontos: (1) os sentidos não se encontram na consciência, nem são produtos da 

subjetividade, como se projetássemos ou imprimíssemos no mundo sentidos provenientes de 



145 

 

 

uma “interioridade”; (2) tampouco são dados pelas coisas, pelos objetos e pelo mundo, como 

se estes possuíssem e impusessem significações definidas que seriam passivamente captadas 

pela consciência; (3) os sentidos não são, mas se manifestam e se expressam no aparecer do 

mundo, na relação, no “entre”, no encontro do Para-si com o Em-si; (4) existir é, 

necessariamente, existir compreensivamente, já é desvelar e interpretar mundo, já é fazer 

sentido; (5) os sentidos consistem na maneira ou no modo de ser e estar no mundo, 

colocando-o e a própria existência em questão; (6) por conseguinte, os sentidos não são 

provenientes da reflexão ou da vontade, mas identificam-se com a própria consciência (de) 

si/consciência, com a presença nadificadora; (7) não consistindo em substância, os sentidos 

jamais se definem, como o próprio Para-si, estão sendo sempre re(feitos), reassumidos e 

existem enquanto vividos, experimentados, sentidos.  

Ao introduzirmos esta dissertação, apresentamos nosso objeto de investigação, os 

sentidos da existência humana, definindo-o como significação, peso, valor razão e lugar. Com 

a intenção de melhor esclarecer, identificamos dois eixos, que não consistem em categorias, 

mas apenas a título de melhor esclarecimento do tema. São eles: o sentido da existência, como 

a razão, a explicação ou significado da vida para um existente, e o sentido, o significado, a 

razão, o peso e o lugar das ações, escolhas, experiências e vivências desse existente. 

Retomamos tal diferenciação para, após o trajeto percorrido, reiterar que esta, no que diz 

respeito ao modo como tais sentidos se constituem, é dispensável. Os sentidos das 

experiências e vivências de cada um, bem como da sua existência, como uma totalidade, e o 

sentido de viver, tudo isso se dará sempre na própria existência, por meio do engajamento e 

da nadificação que todo Para-si é.  

 

3.2. “Existirmos: a que será que se destina?” 

 

Conforme vimos no item anterior, cada um de nós existe como concretização e 

realização de um modo singular de ser e estar no mundo, ao passo que exprime no próprio 

existir um “sentido geral” da realidade humana: o de fundamentar-se, dar sentido à própria 

existência. Afinal, como vimos desde o princípio do texto, não estamos dados de antemão – 

seja em termos de identidade, essência, finalidade ou utilidade –, mas devemos nos fazer a 

cada momento, sem que nada nos determine ou direcione no modo como nos fazemos e nos 

escolhemos. Se, para a realidade humana, a existência precede a essência, visto que ela não 

tem uma essência, um “para que” ou uma utilidade pré-definida, a falta de sentido prévio da 



146 

 

 

vida está ligada ao nosso próprio modo de ser, que é indeterminação. E, por outro lado, o 

movimento de criar, atribuir e fazer sentido está também atrelado a esse modo de existir no 

mundo. 

Seja como for, afirmar que a existência precede a essência tem significado muito 

claro no caso de seres humanos: eles não estão determinados a ser o que são através 

de uma natureza humana permanente de que participam; é de sua natureza não terem 

natureza, nesse sentido, e suas vidas são consumidas na busca de uma autodefinição 

inencontrável nos termos em que a buscam. Se encontrarem uma definição, será um 

caso de decisão, não de descoberta: tudo o que somos é o que decidimos ser e não 

podemos, portanto, realmente ser isso [...]. (DANTO, 1975, p. 27). 

Com isso, Sartre nos aponta que não há sentidos pré-determinados ou anteriores ao 

nosso existir que determinem a razão, a explicação para existirmos, mas que tudo que diz 

respeito a uma existência, deve ser constituído ao longo do existir. Dizer que somos um nada 

de ser e que somos liberdade implica em dizer que estamos sempre distantes, para além de 

qualquer definição estanque e definitiva, de qualquer substancialidade. Ou seja, que estamos 

separados por um nada do que fomos e do que seremos, de qualquer aspecto que se possa 

afirmar a nosso respeito, de qualquer linearidade, pois somos constantemente negação, 

nadificação, ultrapassamento de nós mesmos e do mundo. Assim, os sentidos envolvidos em 

nossas existências – seja o sentido dos objetos, das coisas, das nossas experiências, vivências 

e ações, ou mesmo as razões e explicações para o fato de existirmos – não poderiam se dar de 

modo causal e determinante. Tampouco poderiam estar dados de antemão, mas devem ser 

feitos e acompanhar essa dinâmica da existência humana de ser constantemente refeita, 

nadificada, superada, atravessada, em suma, de estar em jogo, a cada vez. 

Dessa forma, podemos pensar a existência como uma questão para a qual não há 

respostas prévias e tampouco definitivas, como nos mostra Silva (2010, p. 20-21): 

A descrição ontológica que Sartre faz da subjetividade por via da fenomenologia 

tem como finalidade elucidar a condição humana. Ainda assim é preciso dizer que 

essa condição da qual está por princípio ausente qualquer determinação 

essencial, configura-se como uma questão. O homem só pode ser definido como 

uma questão para si mesmo: não há respostas em termos de determinação de 

essência e não há respostas em termos de uma configuração da condição existencial 

que se pudesse tomar como definitiva. A compreensão da existência é a elucidação 

de um processo, entendido como um movimento de totalização constitutivamente 

inacabado. (grifos nossos). 

A “resposta” à questão que nós somos é a própria existência no modo como vai se 

fazendo concretamente: como totalização em curso, que se faz compreensível, interpretando, 

possibilitando manifestar como sentidos a nós, ao mundo e ao nosso existir. Cada um de nós, 

ao surgir no mundo, depara-se com sua existência enquanto uma questão, para a qual não há 

respostas prévias, mas que devem ser criadas e inventadas por nós mesmos. Até mesmo as 



147 

 

 

respostas e prescrições oferecidas pelo mundo, que estariam supostamente prontas e seriam 

impostas, essas só se sustentam como tais na medida em que cada um de nós, ao nadificá-las, 

as assume dessa maneira. Mas dizer que existir é ser uma questão para si mesmo indica algo 

além do questionar-se racionalmente, da busca intelectual por motivos, razões, explicações e 

sentidos. Pois, ainda que não tematizemos, não nos façamos tais questionamentos, pelo 

simples fato de existirmos, nos configuramos como tal: estão presentes, na medida em que 

existimos, e se (re)fazendo, a questão e a resposta que nós somos. Ainda que não nos 

perguntemos para que e o por que de existimos, qual o sentido e a razão, na medida em que 

existimos, nos movimentamos e fazemos existencialmente, estamos traçando um caminho, 

uma resposta singular e concreta para essas perguntas. O sentido das nossas existências é 

aquele que criamos no próprio existir, ainda que nunca nos debrucemos sobre essa questão.  

 Desse modo, criando e escolhendo os sentidos, criamos nossa história, escolhemos a nós 

mesmos. E isso só pode acontecer na ação, no engajamento no mundo. Embora, a princípio, 

não possamos escolher o que se dá em nossa existência, em termos de acontecimentos 

factuais, estamos condenados a, continuamente, escolher e decidir o sentido que isso terá para 

nós, como isso se articula, a cada vez, na totalidade da nossa existência. E, assim, podemos 

marcar o caráter inventivo, interpretativo e compreensível da existência humana.  

[...] A vida não é um romance de aventuras – descobrirá Roquentin – porque ela não 

depende de um narrador que articule os eventos e faça que a história vivida se 

produza a partir dessa articulação, o que significaria que se poderia contar com o fio 

da narração como suporte dos acontecimentos e como sustentáculo temporal. A vida 
possui uma forma de acontecer que não comporta a estabilidade de uma 

continuidade narrativa; ela se constitui de fatos e nada assegura que haja entre eles 

conexão e teleologia. (SILVA, 2004, p. 82). 

O fio da narração funcionaria como o suporte, a sustentação que, na experiência da 

náusea ou da angústia, sentimos não ter. Estamos sozinhos, lançados, soltos no mundo e 

responsáveis por tudo o que nos diz respeito, inclusive por tecer o fio que dá sentido aos fatos 

e acontecimentos de nossas vidas, do que foi, com o que está sendo e (à luz do) o que virá. É 

esse sentido, essa razão, essa explicação, esse fundamento que nos falta, que buscamos, mas 

que descobrimos, como Roquentin descobriu na náusea, que surge apenas na projeção do 

conjunto de suas próprias expectativas. Se pode haver um narrador que articule os eventos e 

faça dos acontecimentos uma conexão, uma narrativa, uma história, que faça sentido, somos 

nós. Contudo, a tentativa de fazer com que essa história ganhe força de destino, retirando-nos 

da nossa responsabilidade é sempre vã: somos esse narrador porque somos nadificação, 

temporalização, liberdade, justamente o que nos impossibilita de nos definirmos, seja como 

ser ou história. Além disso, cada existente é autor de uma história que não chegar a definir-se, 



148 

 

 

mas está, a todo o momento, sendo feita e refeita – e cabe ao seu autor definir o lugar, a 

função e o sentido que cada parte, cada elemento desempenha no todo da narrativa, como 

mostra Silva (2010, p. 22): 

Não há nada, na origem ou por trás do processo existencial, que faça as vezes de 

fundamento ou de elo de articulação que pudesse dar a esse vir-a-ser um 

sustentáculo em que a trajetória subjetiva viesse a transcorrer como em um solo 

firme. Aliás, já na primeira novela de Sartre, A náusea, o que incomoda a 

personagem, o que lhe provoca a náusea, é esse caráter solto das coisas e dele 

mesmo, essa existência sem causa, essa gratuidade que nos impede de medir o 

mundo por parâmetros encadeados de origem e de fim. Não há nada que 

assegure de antemão que a existência surge a partir de algo e se encaminha para 

algo, e que o seu sentido estaria precisamente constituído entre o princípio e a 

finalidade. Na ausência desse lastro de significação, tudo oscila, tudo se torna 

imprevisível e angustiante. (grifos nossos). 

Dizer que nosso ser está sempre em jogo significa, sobretudo que, por sermos liberdade, 

os projetos nos quais nos engajamos e os sentidos que nos aparecem de modo tão naturalizado 

e objetivo estão sempre “ameaçados” por nossa liberdade. A escolha e o engajamento em um 

projeto, em um mundo de sentido não garante sua continuidade e sustentação, pois somos nós, 

enquanto liberdade, que devemos, a cada vez sustentá-los, reassumi-los ou negá-los. É porque 

agimos, nos engajamos e, assim, escolhemos, que um mundo de sentido se organiza e aparece 

para nós. Mas, na medida em que somos liberdade e indeterminação, que nada determina e 

justifica nossas ações e escolhas, há, no limite, algo de inalcançável, injustificável e absurdo. 

A revelação dessa condição que é a nossa, de indeterminação, liberdade e responsabilidade 

por nossa existência, se dá através da experiência da angústia, como afirma Sartre (SN, p. 

572-573): 

[...] na angustia, não captamos simplesmente o fato de que os possíveis que 

projetamos acham-se perpetuamente corroídos pela nossa liberdade-por-vir, mas 

também apreendemos nossa escolha, ou seja, nós mesmos, enquanto 

injustificável, isto é, captamos nossa escolha como algo não derivado de qualquer 
realidade anterior e, ao contrário, como algo que deve servir de fundamento ao 

conjunto das significações que constituem a realidade. A injustificabilidade não 

é somente o reconhecimento subjetivo da contingência absoluta de nosso ser, 

mas ainda o da interiorizaçao desta contingência e reassunção por nossa conta. 

(grifos nossos). 

A angústia implica em dar-se conta de que somos nós quem sustenta todo esse sentido 

que é, no limite, injustificável, que não provém de determinismo ou necessidade; dar-se conta 

de que cabe a nós, a cada vez, dar sentido – poder, lugar, relevância ou não – aos imperativos, 

às experiências, à nossa existência, às nossas escolhas e ações no mundo. Através dela, 

sentimos o peso e a responsabilidade pelo sentido do mundo e das nossas próprias existências, 

pois nos revela que os sentidos e significados - bem como as nossas decisões e 



149 

 

 

posicionamentos – não estão garantidos futuramente e que dependem da nossa liberdade e 

indeterminação para se sustentarem.  

“Estar abandonado no mundo, sem ter qualquer fundamento que sustente o seu ser, 

torna a consciência um ser que coloca a si o problema de sua origem, em outros 

termos, a falta de fundamento transforma a sua existência em um problema 

para si. Existir sem fundamento significa ser para si a interpelação do sentido 

acerca deste existir. [...].”. (SASS, 2002, p. 71). (grifos nossos). 

O Para-si carece de fundamento porque este surge como problema, como questão e não 

como dado originalmente e, assim, cabe a cada um criar suas razões, explicações e 

justificativas – em outras palavras, os sentidos de sua própria existência. Assim, nos captamos 

como “um ser que não é fundamento de seu ser, nem do ser do outro, nem dos Em-sis que 

formam o mundo, mas que é coagido a determinar o sentido do ser, nele e por toda parte fora 

dele” (SN, p. 681). Com essa compreensão, Sartre aponta para nossa responsabilidade diante 

da existência, já que estamos “desamparados, sem ajuda ou desculpas”, pois o sentido, o 

significado, o peso, a razão e o lugar daquilo que acontece ao longo da existência – e da 

própria existência – deve ser eleito por nós. No início de sua conferência de 1945, por 

exemplo, Sartre retoma a história bíblica de Abraão, que foi ordenado por Deus a sacrificar 

seu filho. Ele utiliza o exemplo para apontar que coube a Abraão, bem como cabe a cada um 

de nós, escolher e decidir o sentido da ordem que lhe foi dada. Como distinguir essa situação, 

acrescenta Sartre, de uma mulher que tem alucinações auditivas de Deus dando-lhe ordens? 

Como saber, que provas temos de que essas vozes “provêm do céu e não do inferno, ou do 

subconsciente, ou de um estado patológico?” (EH, p. 24). Não interessa-nos aqui definir qual 

a natureza de tais vozes, de onde vêm, se verdadeiras ou não, mas sim trazer a tona o que o 

filósofo nos mostra com tais situações: o poder de tais ordens e vozes, o lugar e o peso que 

elas assumem na existência de cada um que as escuta, o seu sentido dependem daquele à 

quem elas se dirigem, dependem de sua escolha e decisão. 

Entretanto, afirma Sartre (SN, p. 681), “na maior parte do tempo fugimos da angústia na 

má-fé”
35

, em geral, nossa conduta e relação com os valores é tranquilizadora. 

Comprometemos-nos, assumimos e escolhemos um mundo de valores e sentidos já dados e 

vivemos como se estes fossem definitivos e sem história, como se nos determinassem, nos 

limitassem, dissimulando o fato de que somos nós quem os escolhe como nossos valores e 

sentidos. Em algumas passagens, Sartre se refere a isso como “espírito de seriedade” – 

expressão que ele utiliza especialmente para criticar os “valores burgueses” –, o qual “capta 

                                                             
35 Neste texto, não adentraremos os caminhos da noção sartreana de “má-fé”. É importante salientar, contudo, que o filósofo 

dedica a ela um capítulo (SN, p. 92-118) da sua ontologia fenomenológica.   



150 

 

 

os valores do mundo e reside na substancialização tranquilizadora e coisista dos valores” (SN, 

p. 84). Trata-se da tentativa de má-fé de nos captarmos como uma identidade, como algo 

fechado e determinado pelo mundo, tornando nossos atos puro efeito, pura causalidade e 

necessidade, como comentamos ao longo do texto: “É assim que gostaríamos que fosse nossa 

vida: previsível, exata, necessária” (SILVA, 2004, p. 90).  

No decorrer desta dissertação, vimos recorrentemente essa busca humana por uma 

fundamentação ou cristalização do seu ser. A própria noção de “eu” é uma construção e uma 

tentativa – fracassada, pelo próprio modo de ser indefinido e indefinível da realidade humana 

– de, tomando-nos ao modo de ser das coisas – como dados, definidos, causados, feitos –, 

atribuir um sentido definitivo para nosso ser, nosso existir. Buscamos cristalizá-los para 

descansar da tarefa de ter que, incessantemente, reafirmá-lo, fazê-lo ou de esquecer que 

somos nós que o fazemos. Buscar ser um Em-si-Para-si significa buscar resolver o problema 

da constituição de sentido, cessar a necessidade de continuamente se fazer e dar sentido a esse 

fazer-se. Ao longo da dissertação, vimos a constante tensão no modo de ser da realidade 

humana entre sua condição de indeterminação, liberdade e abertura, e contínua busca por 

definir-se e fundamentar-se. É nesse movimento que a existência se dá. Em termos que aqui 

nos interessa, trata-se da tensão entre a condição humana de não ter sentidos prévios ao existir 

e a busca por esses sentidos, visando a constituição de um sentido último e fundamental. 

Contudo, a despeito das nossas tentativas, Sartre nos mostra que esse sentido permanece em 

jogo: pelo nosso próprio modo de ser e existir, essa unidade consistente e ideal nos escapa e a 

concretização do existir se dá justamente nesse movimento de busca por suprimir essa falta. 

Cabe a nós sermos movimento constante de constituição, unificação, síntese, temporalização e 

nadificação.  

Sartre, como vimos, afirma que a vida não tem, a priori, sentido. E, no entanto, vimos 

ao longo do texto que ela está repleta dele, que o sentido “está em todo lugar”, a todo 

momento, que existir já é colocar sentidos em jogo, em questão, fazê-los existir. Então, ao 

questionarmos: “Existirmos: a que será que se destina?”
36

, a resposta que melhor cabe aqui é: 

a existência se destina a existir como desveladora e constituidora dos sentidos do seu próprio 

existir. Mesmo um niilista que afirme que a vida não tem sentido, está, ele mesmo, dando uma 

resposta à pergunta. Ou seja, se dissermos que o sentido da existência humana é a própria 

busca por um sentido da vida, a resposta é, ela mesma, uma questão. A vida não tem sentidos 

a priori e por isso, temos de buscá-lo, temos de realizado, temos de fazê-lo – dizer que ela é 

                                                             
36 Trecho da canção Cajuína, de Caetano Veloso, gravada em 1979.  



151 

 

 

caótica e incompreensível é um modo de significá-la. Conforme referimos na introdução, 

Camus propõe, diante da falta de sentido da vida que ele denomina “absurdo”, que abracemos 

e incorporemos essa nossa condição de “homem absurdo”. Ora, essa é uma maneira de se 

conduzir na existência, de dar a ela um sentido – de existir um sentido. Notemos que se trata 

de duas noções diferentes de absurdo, ou, ao menos, duas formas distintas de agir diante dele: 

para Camus, abre-se o caminho para abraçar e lançar-se ao absurdo, para Sartre, o fato da 

absurdidade da vida aponta a possibilidade e a necessidade de criação do seu sentido.  

A compreensão sartreana da existência, portanto, “longe de resultar em niilismo ou 

desespero diante do absurdo da existência, é o que permitiria se voltar para a ação, domínio 

no qual se desvelaria o próprio sentido de sua existência: criar-se perpetuamente a si mesma” 

(SANTOS, 2013, p. 19). O filósofo, como era de se esperar, indica o campo da ação e da 

responsabilidade por nossa existência. Parece-nos que o Sartre faz é devolver-nos a pergunta: 

o sentido da existência é a própria busca – constante e infindável – por conferir-lhe sentido. 

Ou, ainda, que a vida tem o sentido que nós conferimos a ela – se por "conferir" não 

tomarmos o campo da reflexão e da vontade, mas da ação e da escolha como engajamento; e 

se não esquecermos tudo o que está em jogo nesse "conferir sentido", que buscamos 

destrinchar ao longo desta dissertação. Significa, por fim, que escolhemos – tomando todos os 

cuidados que apontamos ao longo do trabalho com o termo “escolha” – como a nossa 

existência e seus sentidos estarão em jogo para nós.  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



152 

 

 

CONSIDERAÇÕES FINAIS 

  

A questão dos sentidos envolvidos na existência encontra-se bastante presente na obra 

O Ser e o Nada, embora não seja colocada em primeiro plano por Sartre. Buscamos, ao longo 

desta dissertação, apresentar uma compreensão das condições nas quais os sentidos humanos 

são possíveis e do modo como são constituídos. Partimos, na introdução, das afirmações do 

filósofo de que, para a realidade humana, a existência precede a essência e que a vida, a 

priori, não tem sentido. Tais colocações nos encaminharam para o mote da nossa 

investigação: na medida em que não podemos contar com sentidos prévios, é na própria 

existência que eles devem ser feitos. Essa falta de sentido pré-determinado consiste, como 

pudemos constatar, na própria condição e no modo de ser da realidade humana, que existe 

como questão para si própria. Questão que não conta com respostas prévias e tampouco 

encontrará respostas definitivas, visto que se realiza no próprio existir. 

Indicamos, ao iniciar o texto, as recorrentes críticas a um suposto pessimismo da 

filosofia de Sartre, e questionamos se a falta de sentido prévio da vida não nos encaminharia 

justamente a uma visão pessimista. Após o trajeto que percorremos, afirmamos não 

encararmos desse modo. Se por um lado a não existência de um sentido pré-determinado 

sugere uma injustificabilidade ou absurdidade da vida, além do “peso” de uma 

responsabilidade irrevogável e intransferível, por outro, aponta o caráter de liberdade e 

possibilidade da existência, que implica a invenção e a conquista de si mesmo, dos sentidos 

que essa vida terá. Aponta, ainda, nosso caráter de agentes da História e da nossa história, do 

mundo, das nossas existências, resgatando com isso a possibilidade de transformação em 

diversos níveis. Atrelado a isso, a partir das críticas sartreanas ao modo clássico e redutor da 

Psicologia e da Psiquiatria de pensar a existência humana, podemos compreendê-la para além 

de rótulos, teorias, categorias e classificações.  

Ao indagar sobre os sentidos da existência, buscamos trazer à tona o caráter 

compreensivo – no sentido de ser significante e interpretativo –, criativo e ético da existência 

na obra de Sartre. Segundo ele, cabe a nós sermos legisladores de nós mesmos, escolhendo, a 

cada vez, o peso, o poder, o lugar e o significado do que nos vêm ao encontro, inclusive as 

normas e valores. Em tempos como o nosso, em que voltam a ganhar força e espaço 

movimentos e discursos moralizantes, que visam fixar valores, normas e verdades de forma 

doutrinária, universal e absoluta, torna-se relevante a retomada da compreensão da existência 

humana para além de dogmatismos e determinismos e de pensadores que, como Sartre, 

buscaram afirmar e resgatar nossa condição de liberdade e o caráter de agente da nossa 



153 

 

 

própria história – tanto coletiva, quanto individual. Nas palavras do filósofo: “[...] se a própria 

percepção já é ação; se, para nós, mostrar o mundo é sempre desvendá-lo segundo as 

perspectivas de uma mudança possível, então, nesta época de fatalismo, devemos revelar ao 

leitor, em cada caso concreto, o seu poder de fazer e desfazer; em suma, de agir.” (QL, p. 

212). Ao iniciar a conferência O Existencialismo é um Humanismo, Sartre questiona se aquilo 

que assusta as pessoas em sua filosofia não seria o fato de que ela aponta para a existência 

humana a possibilidade de escolha. Se, para o Existencialismo, a princípio, a vida não tem 

sentido, ele nos abre para possibilidades em relação aos sentidos da vida. Nesta direção, ele 

afirma indicar não um fatalismo, mas, ao contrário, uma “dureza otimista”. 

Finalizamos, assim, retomando a frase de Sartre que consistiu no ponto de partida para a 

nossa investigação. Contudo, não nos encontramos mais no mesmo ponto que estávamos ao 

iniciarmos, o caminho trilhado até aqui nos permite compreender, agora, de modo 

contextualizado, a frase e o sentido: 

[...] dizer que nós determinamos os valores não significa outra coisa senão que a 

vida não tem sentido, a priori. Antes de começarmos a viver, a vida, em si, não é 

nada, mas cabe dar-lhe sentido, e o valor da vida não é outra coisa senão este sentido 

que escolhemos. (EH, p. 42). 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



154 

 

 

REFERÊNCIAS 

 

ABBAGNANO, N. Dicionário de filosofia. Tradução de Alfredo Bosi e Ivone Castilho 

Benedetti. 5. ed. São Paulo: Martins Fontes, 2007. 

ALMEIDA, S. L. Sartre: Direito e Política - ontologia, liberdade e revolução. 2011. 223 f. 

Tese (Doutorado em Direito) – Faculdade de Direito da Universidade de São Paulo, São 

Paulo, 2011. 

BARBOSA, A. F. A P. Engajamento e criação: sobre o desvendamento da realidade em 

Sartre. 2009. 119 f. Dissertação (Mestrado em Filosofia) – Faculdade de Filosofia, Letras e 

Ciências Humanas, Universidade de São Paulo, São Paulo, 2009. 

BEAUFRET, J. Introdução às filosofias da existência: de Kierkegaard a Heidegger. 

Tradução e notas de Salma Tannus Muchail. São Paulo: Duas Cidades, 1976. 

BONJOUR, L; BAKER, A. Filosofia: textos fundamentais comentados. 2. ed. Porto 

Alegre: Artmed, 2010. 

BORNHEIM, G. A. Sartre. 2. ed. São Paulo: Perspectiva, 1984. (Série Debates). 

CAMUS, A. O mito de sísifo. Tradução de Ari Roitman e Paulina Watch. 3. ed. Rio de 

Janeiro: Best Bolso, 2013.  

CERBONE, D. R. Fenomenologia. Tradução de Caesar Souza. 2. ed. Petrópolis: Vozes, 

2013. (Série Pensamento Moderno). 

COX, G. Compreender Sartre. Tradução de Hélio Magri Filho. Petrópolis: Vozes, 2007. 

DANTO, A. C. As idéias de Sartre. Tradução de James Amado. São Paulo: Editora Cultrix, 

1975. 

FRAGATA, J. A fenomenologia de Husserl. Braga: Pontifícia Universitas Gregoriana, 1955. 

______. Problemas da fenomenologia de Husserl. Braga: Livraria Cruz, 1962. 

GREAVES, T. Heidegger. Tradução de Edgar da Rocha Marques. Porto Alegre: Penso, 2012. 

HILGERT, L. H. Liberdade, autenticidade e engajamento: pressupostos de ontologia moral 

em Sartre. 2011. 127 f. Dissertação (Mestrado em Filosofia) – Programa de Pós-graduação em 

Filosofia da Universidade Estadual do Oeste do Paraná, Toledo, 2011.   

HUSSERL, E. (1907). A ideia da fenomenologia. Tradução de Artur Morão. Lisboa: Edições 

70, 1989. 

______. (1900-1901). Investigações lógicas. São Paulo: Abril Cultural, 2005. 

LEMINSKI, P. Ensaios e anseios crípticos. 2. ed. Campinas: Editora Unicamp, 2012.    

MARCONDES, D. Iniciação à história da filosofia: dos pré-socráticos a Wittgenstein. 8. ed. 

Rio de Janeiro: Jorge Zahar, 2004. 



155 

 

 

______. Textos básicos de filosofia: dos pré-socráticos a Wittgenstein. 2. ed. Rio de Janeiro: 

Jorge Zahar, 2000. 

MÉSZÁROS, I. A obra de Sartre: busca da liberdade e desafio da história. Tradução 

Rogério Bettoni. São Paulo: Boitempo, 2012. 

MORRIS, K. J. Sartre. Tradução de Edgar da Rocha Marques. Porto Alegre: Artmed, 2009. 

MOURA, C. E. A moral e a historialização como afirmação da liberdade. Theoria, Pouso 

Alegre, v. 3, n. 7, p. 63-88, 2011. 

______. Ética e política em Sartre: os desafios da intersubjetividade. Ideação (UEFS), Feira 

de Santana, n. 27, p. 33-72, jan./jun., 2013. 

OLIVEIRA, C. R. Consciência e moral em Sartre. 2010. 83 f. Dissertação (Mestrado em 

Filosofia) – Programa de Pós-graduação em Filosofia da Universidade Federal da Bahia, 

Salvador, 2010. 

PERDIGÃO, P. Existência e liberdade: uma introdução à filosofia de Sartre. Prefácio de 

Gerd Bornheim. Porto Alegre: L&PM, 1995. 

REYNOLDS, J. Existencialismo. 2. ed. Petrópolis: Vozes, 2014. 

RIBEIRO, J. P. H. Sobre a ação e a existência em Sartre: por uma moral da 

responsabilidade. 2012. 108 f. Dissertação (Mestrado em Filosofia) – Instituto de Filosofia, 

Universidade Federal de Uberlândia, Uberlândia, 2012.  

RODRIGUES, M. G. Consciência e má-fé no jovem Sartre: a trajetória dos conceitos. 2007. 

232 f. Dissertação (Mestrado em Filosofia) – Faculdade de Filosofia e Ciências, Universidade 

Estadual Paulista, Marília, 2007. 

SANTOS, V. 70 anos depois: o que O Ser e Nada tem a nos dizer ainda hoje? Ideação 

(UEFS), Feira de Santana, n. 27, p. 13-31, jan./jun., 2013.  

SARTRE, J-P. (1936). A transcendência do ego. Tradução de Pedro M. S. Alves. Lisboa: 

Edições Colibri, 1994. 

______. (1936). A transcendência do ego. Tradução de Alexandre de Oliveira Torres 

Carrasco. Cadernos Espinosanos, São Paulo, n. 22, p.183-228, jan./jun. 2010.  

______. (1938). A Náusea. Tradução de Rita Braga. Rio de Janeiro: Nova Fronteira, 2011. 

______. (1947). Consciência de si e conhecimento de si. In: A transcendência do ego. 

Tradução de Pedro M. S. Alves. Lisboa: Edições Colibri, 1994. p. 85-131. 

______. Determinação e Liberdade. In: VOLPE, G. D. et al. Moral e sociedade. Rio de 

Janeiro: Paz e Terra, 1982. p. 31-45. 

______. (1945). Entre quatro paredes. Rio de Janeiro: Civilização Brasileira, 2005.  

______. (1936). La transcendance de l’ego. Paris: Librairie Philosophique J. Vrin, 1966. 



156 

 

 

______. L’être et le néant: essai d’ontologie phénoénologique. Paris: Gallimard, 1943. 

______. (1946). O Existencialismo é um humanismo. Tradução de João Batista Kreuch. 2 

ed. Petrópolis: Vozes, 2013. 

______. O que é a subjetividade? Tradução de Estela dos Santos Abreu. Rio de Janeiro: 

Nova Fronteira, 2015. 

______. (1943). O ser e o nada: ensaio de Ontologia Fenomenológica. 15. ed. Tradução e 

notas de Paulo Perdigão. Petrópolis: Editora Vozes, 2007. 

______. (1948). Que é a literatura? 3. ed. São Paulo: Ática, 2004. 

______. (1939). Uma idéia fundamental da fenomenologia de Husserl: a intencionalidade. In: 

SARTRE, J-P. Situações I. Tradução de Cristina Prado. São Paulo: Cosac Naify, 2005. 

SASS, S. D. O problema da totalidade na ontologia de Jean-Paul Sartre. 2002. 241 f. 

Tese (Doutorado em Filosofia) – Instituto de Filosofia e Ciências Humanas, Universidade 

Estadual de Campinas, Campinas, 2002. 

SILVA, F. L. Conhecimento e identidade histórica em Sartre. Trans/Form/Ação (UNESP), 

São Paulo, vol. 26, n. 2, p. 43-64, 2003. 

_____. Ética e literatura em Sartre: ensaios introdutórios. São Paulo: Editora UNESP, 

2004. 

______. Literatura e experiência histórica em Sartre: o engajamento. Dois Pontos (UFPR), 

Curitiba, São Carlos, v. 3, n. 2, p. 69-81, out./2006. 

______. Literatura, ética e política em Sartre. Teresa (USP), São Paulo, v. 10/11, p. 18-28, 

2010. 

SOUZA, T. M. Ética e estética no pensamento de Sartre. Estudos Filosóficos, São João del-

Rei-MG, n. 4, p. 84-96, 2010a.  

______. Liberdade e determinação na filosofia sartreana. Kínesis (UNESP), Marília-SP, vol. 

2, n. 3, p. 13-27, abril, 2010b. 

WELTMAN, M. Ontologia fenomenológica e liberdade em O Ser e o Nada de Jean-Paul 

Sartre. 2009. 127 f. Dissertação (Mestrado em Filosofia). Faculdade de Filosofia, Letras e 

Ciências Humanas, Universidade de São Paulo, São Paulo, 2009. 

YAZBEK, A. C. A “desorganização interna” do Ser e o surgimento da “realidade humana” 

em O Ser e o Nada. Dois Pontos (UFPR), Curitiba, São Carlos, vol. 3, n. 2. p. 37-51, out., 

2006. 

______. A ressonância ética da negação em Sartre (considerações sobre liberdade, angústia e 

valores em L’être et le neánt). Cadernos de Ética e Filosofia Política (USP), São Paulo, v. 7, 

p. 141-164, 2005.  


