UNIVERSIDADE FEDERAL DA BAHIA
FACULDADE DE FILOSOFIA E CIENCIAS HUMANAS
PROGRAMA DE POS-GRADUACAO EM FILOSOFIA

CRISTINA MOREIRA JALIL

OS SENTIDOS DA EXISTENCIA A PARTIR DA OBRA O SER E O NADA DE
JEAN-PAUL SARTRE

Salvador
2016



CRISTINA MOREIRA JALIL

OS SENTIDOS DA EXISTENCIA A PARTIR DA OBRA O SER E O NADA DE
JEAN-PAUL SARTRE

Dissertacdo apresentada ao Programa de Pos-
Graduacdo em Filosofia da Universidade Federal da
Bahia — UFBA, como requisito final de avaliacdo para
obtencéo do titulo de Mestre em Filosofia.

Orientador: Prof. Dr. Rafael Lopez Azize
Co-orientador: Prof. Dr. Malcom Guimar&es Rodrigues

Salvador
2016



J26

Jalil, Cristina Moreira

Os sentidos da existéncia a partir da obra o Ser e o Nada de Jean-Paul Sartre /
Cristina Moreira Jalil. - 2016.

156 f.

Orientador: Prof® Dr° Rafael Lopez Azize

Co-orientador: Prof® Dr° Malcom Guimardes Rodrigues

Dissertacdo (mestrado) - Universidade Federal da Bahia. Faculdade de
Filosofia e Ciéncias Humanas, Salvador, 2016.

1. Sartre, Jean-Paul, 1905-1980. 2. Existencialismo. 3. Significacdo (Filosofia).
4. Filosofia. . Azize, Rafael Lopez. 1l. Rodrigues, Malcom Guimaraes, IlI.
Universidade Federal da Bahia. Faculdade de Filosofia e Ciéncias Humanas. IV. Titulo.

CDD: 100




CRISTINA MOREIRA JALIL

0S SENTIDOS DA EXISTENCIA A PARTIR DA OBRA “O SER E O NADA” DE
JEAN-PAUL SARTRE

Dissertagdo apresentada ao Programa de Pos-
graduagdo em Filosofia da Universidade
Federal da Bahia — UFBA, como requisito
final de avaliagdo para obtengdo do titulo de
Mestre em Filosofia.

By

Aprovada em 10 de dezembro de 2016

Banca examinadora

[ M

Prof. Dt. Rafael Lopez Azize (Orientador)

P

Prof. Dr. Malcom Guimaries Rodrigues (Co-orientador)

%.2

Profa. Dra. Thana Mara de Souza

P,

et e K/.//‘/’
Prof. Dr. André Constzgtii‘@ Yazbek

Salvador
2016



A minha mae, Alaide, grande companheira da vida.

Ao meu pai, Jorge, minha maior saudade.



AGRADECIMENTOS

Dedico meu sincero agradecimento a algumas pessoas que foram fundamentais ao longo
do caminho percorrido até a concretizacdo desta dissertacao.

Primeiramente, & minha “pequena familia”, por preencher-me de amor desde o instante
em que surgi nesse mundo. Ao meu pai, Jorge, por sua maneira de ser e estar no mundo, que
me instigou a questionar e olhar a vida de forma curiosa e sensivel. A minha mae, Alaide,
fonte de inspiracdo e meu porto seguro, sem o qual sequer consigo imaginar esse trajeto; pela
paciéncia e cuidado e por me apoiar a seguir um caminho meu. As minhas irmas, Emilia e
Helena, companheiras da vida, pelo apoio, cuidado e carinho. Aos meus sobrinhos, Rafael,
Luiza e Beatriz, que, em sua breve existéncia, ja inspiram tanto amor e sentido em minha
vida. Aos meus cunhados, Tiago e Mateus, pelo carinho, ajuda e cuidado. A Iraci, pela
presenca carinhosa e cuidadosa, pelo apoio e paciéncia de cada dia. A Jodo, por acreditar em
mim e se manter ao meu lado, especialmente nos momentos mais dificeis, escolhendo fazer
deste um percurso nosso — e ndo apenas meu. Pelo companheirismo, dedicacdo, carinho e
cuidado, que foram decisivos para que eu pudesse chegar aqui. A minha grande familia e aos
meus amigos, pela torcida e pela compreensdo da minha auséncia e do meu longo
afastamento.

A Andrea, por me acompanhar nos questionamentos que resultaram na possibilidade da
filosofia como um caminho. A Profa. Rosita, por apresentar o Existencialismo e a Filosofia
como possibilidades dentro da Psicologia e a Profa. Beth Malin pela rica orientacdo nos
primeiros passos na Fenomenologia. A Bruno, por me acompanhar nas inquietacdes
existenciais que antecederam esta dissertacao.

Ao meu orientador, Rafael Azize, por aceitar esse desafio, pela compreensdo e
sensibilidade que me dedicou, e especialmente por acreditar em mim, quando eu mesma
duvidei. Ao meu co-orientador, Malcom Rodrigues, pelo modo atencioso e solicito com o
qual me acompanhou nessa jornada, tendo sido uma presenca decisiva para trilhar os
complexos caminhos sartreanos. Ao Prof. Franklin Leopoldo e Silva, pela honra de té-lo em
minha Banca de Qualificacdo e pelo aprendizado e inspiracdo para o olhar dirigido a obra de
Sartre. Ao Programa de Pés-graduacdo em Filosofia, professores, colegas e funcionarios,
especialmente a Fabio, pelo modo humorado, gentil e solicito com o qual sempre me recebeu
e ajudou nas minhas recorrentes dividas. A Profa. Thana Mara de Souza e ao Prof. André
Constantino Yazbek, por aceitarem participar da minha defesa e contribuirem com o

enriguecimento do meu trabalho.



Em certo sentido, cada situacdo € uma ratoeira, ha muros por todos os lados:
na verdade me expressei mal, ndo ha saidas a escolher. Uma saida ¢ algo que se
inventa. E cada um, inventando a sua propria saida, inventa-se a si mesmo.

O homem é para ser inventado a cada dia.

(Sartre, Que é a Literatura)

O sentido, acho, é a entidade mais misteriosa do universo.

Relacdo, ndo coisa, entre a consciéncia, a vivéncia e as coisas e 0s eventos.

O sentido dos gestos. O sentido dos produtos. O sentido do ato de existir.

Me recuso a viver num mundo sem sentido.

Estes anseios/ensaios sao incursdes conceptuais em busca do sentido.

Por isso o proprio da natureza do sentido: ele ndo existe nas coisas, tem que ser
buscado, numa busca que ¢ a sua prépria fundacéo.

S0 buscar o sentido faz, realmente, sentido.

Tirando isso, ndo tem sentido.

(Paulo Leminski, Buscando o sentido)



JALIL, Cristina Moreira. Os sentidos da existéncia a partir da obra O Ser e 0 Nada de Jean-
Paul Sartre. 156 f. 2016. Dissertacdo (Mestrado) — Programa de Pds-graduacdo em Filosofia,
Universidade Federal da Bahia, Salvador, 2016.

RESUMO

Nesta dissertacdo, buscamos investigar os sentidos da existéncia humana a luz da filosofia de
Sartre, mais especificamente em sua obra O Ser e 0 Nada (1943). Partimos da compreenséao
do filésofo de que, no que diz respeito a realidade humana, a existéncia precede a esséncia e,
portanto, ndao é possivel a este modo de ser contar com sentidos prévios ao seu existir.
Procuramos, a partir disso, indagar as condicdes de possibilidade nas quais os sentidos da
existéncia humana aparecem e se constituem. Afinal, se os sentidos ndo estdo dados
previamente, cabe questionar de que modo eles sdo feitos. Com o intuito de investigar 0s
sentidos, portanto, procuramos, ao longo do texto, apresentar as condi¢es de existéncia do
Para-si e sua relagdo com o mundo — relacdo na qual o sentido se mostrara fundamental.

Palavras-chave: Sentido, Existéncia, Significacoes.

JALIL, Cristina Moreira. The meanings of the human existence based on Sartre’s Being and
Nothingness. 156 pp. 2016. Master’s Dissertation — Programa de Pds-graduacao em Filosofia,
Universidade Federal da Bahia, Salvador, 2016.

ABSTRACT

In this dissertation, we aim to investigate the meaning of human existence based on Sartre’s
philosophy, precisely on his work “Being and Nothingness” (1943). Starting with the
philosopher comprehension about the human reality, that the existence precedes the essence,
thus, it’s not possible for this kind of being to depend on prior meanings before its existence.
We’ll search, with this bottom support, to ask the conditions of possibilities which the
meaning of human existence rises and its self-constituted. At last, if the meanings are not
given previously, it’s proper to question how they are done. Intending to investigate the
meanings, therefore, we’ll seek to show along this text, the conditions of existence of the
Being-for-itself and its relation with the world — this relation will show itself extremely
fundamental for the constitution of the meaning.

Keywords: Meaning, Existence, Signification.



EH

EN

QL
QS
SN

TE

ABREVIATURAS

SARTRE, J-P. O Existencialismo é um Humanismo

SARTRE, J-P. L’étre et le néant

SARTRE, J-P. Uma idéia fundamental da fenomenologia de Husserl
SARTRE, J-P. Que ¢ a literatura?

SARTRE, J-P. O que é a subjetividade?

SARTRE, J-P. O Ser e 0 Nada

SARTRE, J-P. A transcendéncia do Ego



SUMARIO

INEFOTUGED ...ttt bbbttt et n e 10
Parte I. Consideracdes sobre a condig@o da existéncia humana ..........c.cceevevveresiesinneesneennn. 19
Capitulo 1. Sobre a realidade humana: a questdo do SUJEIO .........ccvvereeererererererienn, 19
o0 1 51 1= o - USSR 19

1.2. O problema dO “CU” ......c.ecciiiiiiiieeie ettt ettt eaae e e a e arae s 27

Capitulo 2. O aparecer: a QUEStA0 A0 ODJELO .....c.covevverierieie s 36

2.1. Sobre 0 Idealismo € 0 REAHSMO .......ceceeviiiiiriiicie e 37

2.2. Consideragdes sobre 0 Ser € 0 FENOMENO ......ccevvvieriirieniiieeieeee e, 38

Capitulo 3. O Nada e 0 Ser: a questdo da relagao .........ccoecevveveerieere e 44

3.1. O SEr-EM-Si € 0 SEr-Para-Si .....c.cceiveieeiesiesiesieeseeseeseeie e sreeseesee e enseenes 44

3.2. O néo-ser, 0 nada e a NAdIfICACAD ........cceeeererrreeeriiie e 49

3.3. A liberdade como modo de ser da realidade humana ............cc.cceevevvennnnne. 55

Parte 11. Para a realidade humana, Ser € fazer-Se .........ccoooveieiinie s s 61
Capitulo 1. “Ser ¢ agir, e deixar de agir ¢ deixar de SeI” ........ccoovveeveievviinriveresie e 61

1.1. Critica aos deterministas e¢ “partidarios da liberdade” ..........c..cccocvevvennnnen, 62

1.2. Considerac6es preliminares sobre 0 conceito de ato .........ccccovevveveevviieenen, 67

1.3. A dindmica da ac¢do: motivos, mobeis € fiNS ........ccccceveieviceciice e, 74

Capitulo 2. Sintese, unificacdo e sentido: @ PreSENCa @ .......cceevvvevvviieerieeveeieseesieereesieas 86

2.1. Projecdo, retomada e unificacdo: a dindmica de temporalizacéo ............... 86

2.2. Facticidade e sentido: @ SITUAGAD .......ccuevvveveeieiiiecrie et see e 97

2.3. Projeto ou escolha fundamental .............cccooeveiiiiiiiicn i 119

Capitulo 3. Sobre 0s sentidos da existéncia humana ............ccccecevvveiieiicieccie e, 135

3.1. O sentido como Modo de SEr N0 MUNAO ......ccevereerienierieeiereeie e 135

3.2. “Existirmos: a que Sera que Se destina?” ........ccccceeveveivevecie e 145
CoNSIAEragBEs FINAIS ......uciviiiiiie e st r e e et raesr e e e beeaaenreas 152

RETEINCIAS ...ttt ettt e et e e e e e e e e et e e e e e e e et e e e e e e e aaaaaaaan 154



10

INTRODUCAO

O existencialismo de Sartre foi e é, ainda, bastante criticado por seu suposto
pessimismo. Palavras e expressdes como “condenagdo”, “tentativa frustrada”, “fadado ao
fracasso”, “angustia” — entre tantas outras — utilizadas pelo filsofo ao longo dos seus textos
parecem sugerir que a existéncia, na visdo sartreana, estd destinada a melancolia, ao
desespero, a desesperanca e a infelicidade. lronicamente, por outro lado, as recorrentes
afirmagdes do filésofo acerca de uma “escolha” e “liberdade absoluta” fizeram com que fosse
atribuida ao seu pensamento certa ingenuidade ou mesmo um fundo meritocratico. Ambas as
compreensdes associadas a sua obra, dentre outras, certamente soaram como preocupantes ao
filosofo que, alguns anos apds a primeira edigdo de O Ser e 0o Nada (1943), realizou a famosa
conferéncia O Existencialismo é um Humanismo — proferida em 1945 e publicada no ano
posterior —, na qual se defendia de tais acusacoes.

Ao final desta conferéncia, Sartre (EH, p. 42) afirma que “[...] a vida ndo tem sentido, a
priori”. A primeira vista, tal afirmagfo pode nos despertar certo incomodo: se ndo ha sentido
em viver, ndo ha, portanto, nada a fazer e devemos nos entregar? Afinal, se ndo ha sentido,
qual o propoésito de estarmos aqui? Para que e por que viver? Essa falta de sentido a priori da
vida nos encaminha necessariamente a desesperanca, ao desespero, ao pessimismo, ao caos e
ao suicidio, como indagou Camus, em sua obra O Mito de Sisifo (1942)? Sem duvida, a
principio, essa concepcao da vida soa como pessimista e, assim, nos leva a pensar que apenas
poderia surgir de uma “filosofia contemplativa” ou da inagdo, que nos encaminharia a um
“quietismo desesperancado” frente a existéncia. Esse, contudo, estd longe de ser o
entendimento de Sartre acerca da sua prépria afirmacdo e toméa-la — esta e outras frases e
expressdes do filosofo — isoladamente implica em arriscar-se a recair em interpretacdes
precipitadas ou mesmo equivocadas de sua filosofia. Risco esse, vale pontuar, ainda hoje
recorrente.

Identificamos na frase citada acima um modo distinto de expressar a mesma ideia
contida na afirma¢ao de que, para a realidade humana, “a existéncia precede a esséncia” (EH,

p. 18; SN, p. 695)". Trata-se de uma das ideias mais caras e marcantes do existencialismo de

! Para compreender essa frase, como mostra Morris (2009, p. 52), é importante considera-la como um contraponto a
afirmagfo escolastica de que “a esséncia precede a existéncia”. Para os escolasticos, ha dois tipos de propriedades: as
essenciais e as acidentais. As primeiras, o proprio nome sugere, referem-se a tipos de coisas, ou seja, a aspectos permanentes
e imutaveis que identificam e definem um determinado grupo. Para facilitar, um exemplo: a esséncia de um triangulo é ser
uma figura de trés lados. Um tridngulo qualquer, portanto, para ser tridngulo, deve possuir tal propriedade essencial. Um ser
humano, por sua vez, para alguns escolasticos, deve ter a propriedade essencial de ser um “animal racional”. Trata-se, assim,
de propriedades necessarias de um determinado grupo que devem estar presentes em todos os individuos ou tipos particulares
desse grupo. As propriedades acidentais, por outro lado, sdo pertencentes aos individuos ou tipos particulares sem



11

Sartre, a de que ndo nascemos prontos, mas “por fazer” e, portanto, sem esséncia. Ndo ha,
para o filosofo, qualquer coisa que defina a realidade humana antes que ela exista. Mesmo a
necessidade de ser liberdade e consciéncia que é, digamos, compartilhada por todos os
individuos, ndo consiste em uma definigdo, mas na condicdo da existéncia humana: na medida
em que existe, € liberdade, é consciéncia. Nas palavras de Sartre (EH, p. 35): “embora seja
impossivel encontrar em cada homem uma esséncia universal que seria a natureza humana,
existe, no entanto, uma universalidade humana de condi¢do”. Fora isso, nenhuma natureza,
estrutura ou conceito precede sua existéncia, pois, de inicio, ele ndo € nada, “o homem existe
primeiro, se encontra, surge no mundo, e se define em seguida [...] e sera aquilo que ele se
tornar” (EH, p. 19), aquilo que fizer de si mesmo.

Em suma, a afirmacdo de que a existéncia precede a esséncia equivale a dizer que a
realidade humana é, em seu ser, indeterminacdo, ou seja, que nada — nenhuma esséncia,
natureza ou conceito — hd previamente ao seu existir que a determine em seu modo de ser.
Colocando em termos que aqui nos interessam, isto implica, também, em dizer que ndo ha
sentidos que precedam o existir. E nesse contexto e nessa direcio que entendemos a afirmacéo
de Sartre sobre a falta de sentido prévio da vida, citada logo no inicio do texto. Afirmar,
entdo, que a vida ndo tem sentido a priori significa que, por seu préprio modo de ser, a
realidade humana nédo dispde de determinacdes e sentidos previamente dados que pudessem
indicar-lhe o que deve ser e fazer ou como deve existir. E, em decorréncia disso, é no préprio
curso da existéncia que tais sentidos podem se constituir. Afinal, se a existéncia precede a
esséncia e é apenas a priori que a vida ndo tem sentido, significa que, de algum modo, ao
longo do existir, esse sentido surge e se faz possivel.

Comecam a se desenhar 0os contornos da tematica que nos instiga e que serd o fio
condutor deste trabalho: os sentidos da existéncia. Nesta dissertacdo, buscaremos realizar um
trajeto compreensivo da leitura da obra O Ser e 0 Nada de modo a investigar como 0s
sentidos da existéncia estdo em jogo para a realidade humana, ou seja, como eles se
constituem. Afinal, se o sentido ndo nos é dado a priori e esta por fazer, é fundamental
questionar como ele ¢ feito e, dessa forma, surge nosso objetivo principal de compreender as

condicBes de possibilidade nas quais surgem e se constituem os sentidos da existéncia

necessariamente estarem presentes nos demais componentes do grupo. Assim, um tridngulo pode ser escaleno, isdsceles ou
reto, e um ser humano pode ser mulher ou homem, brasileiro ou francés, ter tais caracteristicas fisicas etc. Para a tradi¢do
escoléstica, a existéncia é uma propriedade acidental — exceto no caso de deus que, por ser perfeito, deve necessariamente
existir. As esséncias, aquilo que n6s somos € as coisas sdo, consistem em “um tipo de esquema na mente de Deus antes da
sua criagdo das coisas que preenchem o esquema” (MORRIS, 2009, p. 53). Assim, antes de existir, qualquer coisa — inclusive
nos mesmos — é criada em sua esséncia, como ideia, por deus — disso decorre a afirmacéo escolastica a qual se contrapde
Sartre, que se coloca em total discordancia com tal concepcdo, ndo apenas pela assungdo de um “deus criador”, mas
principalmente pela compreensdo do humano como uma esséncia ja dada, constituida.



12

humana. Podemos dizer que, aos olhos de Sartre, afirmar que a vida ndo tem sentido néo € o
ponto final, mas o de partida, o que est& sugerido com o detalhe complementar da frase — “a
priori” —, que faz toda a diferenca. E, jogando com a dupla significacdo deste ponto, podemos
dizer que isso vale tanto para a nossa investigagcdo — pois desse mote surgem nossas questoes
e objetivos — quanto para a propria realidade humana, que, ndo dispondo de um sentido
prévio, deve fazé-lo, constitui-lo no préprio existir. E justamente na medida em que o filosofo
ndo nos da respostas sobre o sentido da vida, que, implicitamente, devolve-nos perguntas —
ou, a0 menos, nos da abertura para fazé-las. Assim, é a propria afirmacdo da falta de sentido
prévio da existéncia que, em lugar de encerrar a questdo, nos coloca diante dela, nos convoca
a debrucar-nos sobre ela e, dessa maneira, justifica nossa investigacao.

No que se refere ao nosso objeto, € importante que facamos algumas pontuacfes de
modo a elucidar o que queremos designar com “sentidos da existéncia”. Para que evitemos
futuras confusdes, € indispensavel deixar claro que referimo-nos aqui aos sentidos na
dimensdo fenomenoldgico-existencial e ndo no &mbito semantico ou referente as sensagdes
dos 6rgdos dos sentidos®. O termo “sentido” (sens)®, tal como estamos utilizando aqui, diz
respeito a razéo, ao valor, ao peso, ao lugar e ao significado de um elemento dentro da
totalidade que envolve uma existéncia concreta — ou da existéncia mesmo, enguanto
totalidade. Em termos mais simples, nos referimos, por exemplo, ao sentido que tem um
acontecimento na vida de determinada pessoa — ou, ainda, o sentido que tem a propria vida ou
0 viver para essa pessoa. Vale salientar que, em diversas passagens da sua ontologia
fenomenoldgica, Sartre utiliza os termos “significa¢cdes” ¢ “valor” como sindnimo de

”4

“sentido””, tal como estamos empregando aqui. Contudo, este Ultimo abarca, também,

? Vale frisar que Sartre utiliza o termo “sentido” (sens) ndo apenas para referir-se as significagdes (significations), tal como
estamos empregando aqui, mas, também, no caso do 6rgdo sensivel (I’organe sensible) — sobre o qual aborda ao longo do
capitulo em que discorre sobre o corpo (SN, p. 385-450). N&o é possivel existir sem ser um corpo no mundo, 0 corpo
constitui nosso modo de estar no mundo, e por meio dos 6rgéos dos sentidos experimentamos, conhecemos, vivenciamos o
mundo — eles, portanto, tém papel fundamental na nossa relagdo com o mundo. Assim, os sentidos tal como estamos
abordando devem pressupor, de certa forma, essa relacdo das sensagfes com o mundo. Entretanto, queremos ir além da
qualidade das coisas como seus odores, suas cores e formatos, seus gostos. Interessa-nos o sentido enquanto significado,
enquanto valor para um Para-si — o0 que abrange, em certa medida, as qualidades das coisas, mas ndo se restringe a elas.

* Para alguns exemplos em que o termo “sentido” (SN, p. 566; 600; 612; 613) €, respectivamente, empregado no original, cf.
EN, p. 503; 533; 543; 544.

* Identificamos tal equiparacdo dos termos especialmente na Quarta Parte (SN, p. 533) da ontologia fenomenoldgica, como,
por exemplo, nos trechos a seguir:“[...] a significa¢do do passado acha-se estreitamente dependente de meu projeto presente.
N&o significa, de forma alguma, que eu possa variar conforme meus caprichos o sentido de meus atos anteriores, mas sim
que, muito pelo contrério, o projeto fundamental que sou decide absolutamente acerca da significacdo que possa ter para
mim e para os outros o passado que tenho-de-ser. Com efeito, s6 eu posso decidir a cada momento sobre o valor do passado
[...]” (SN, p. 612); “[...] tal proibi¢do s6 pode ter sentido sobre e pelo fundamento de minha livre escolha. Com efeito,
segundo as livres possibilidades escolhidas, posso infringir a proibi¢do, ndo leva-la em consideragéo, ou, pelo contrério,
posso conferir-lhe um valor coercitivo que ela s6 pode ter devido ao peso que lhe concedo.” (SN, p.643) (grifos nossos). No
original (EN, p. 543; 569), os termos correspondentes para sentido, significacdo e valor sdo, respectivamente, sens,
signification e portée ou valeur. Para outros exemplos, cf. SN, p. 540; 556; 665.



13

significados outros que ndo o que nos compete, motivo pelo qual optamos pelo termo
“sentido” ¢ empregaremos a expressdo “valor” apenas ocasionalmente, como um dentre
outros sindbnimos.

Assim, partimos da afirmacdo de Sartre de que a vida ndo tem sentido prévio, o que, em
outras palavras, significa que ndo ha algo como uma razdo, uma explicagdo, um motivo, um
destino ou uma missdo, em suma, ndo ha um “para qué” ou um porqué que explique ou
justifique a vida antes dela ser vivida. Iremos, entdo, investigar em que condicdes e de que
modo, algum sentido pode ser constituido e atribuido a vida. Considerando que o sentido do
existir é feito na propria existéncia, isso significa que ele se constituira em meio as nossas
acOes e escolhas, nossos compromissos e engajamentos, nossas relagdes com 0s outros e com
0 mundo, em suma, nossas Vivéncias e experiéncias concretas, e, também, em meio aos
sentidos que tudo isso tem para nds. Cabe, portanto, e sera nosso objetivo investigar, também,
0 modo como se constituem esses sentidos. Desse modo, a principio, nosso objeto abrange
dois eixos: o0 sentido da existéncia e 0s sentidos atribuidos as vivéncias de uma existéncia
concreta. Ou seja: o sentido, o significado e a razdo que tem a vida para cada existente
humano e, também, o sentido, o significado, a razdo, o peso e o0 lugar que tém as acgdes, as
escolhas, as experiéncias e vivéncias de cada um. Entretanto, nossa intencdo em apresentar tal
diferenciacéo é apenas a de esclarecer o objeto sobre o qual nos debrugaremos, pois veremos
no percurso mesmo da investigacdo que, no que diz respeito ao modo como esses sentidos sdo
constituidos, tal distin¢ao se faz dispensavel.

As indagacOes — e suas respectivas teses — sobre o sentido da vida sdo, sem duvida,
antigas. Ha muito o ser humano se pergunta sobre o sentido de sua propria existéncia, sobre o
propdsito de estarmos aqui, 0 porqué das nossas vidas, questionamentos que se encontram nas
raizes da Filosofia. Interessa-nos, contudo, bem como a Sartre, a existéncia em sua
concretude: os sentidos tal como estdo em jogo na vida concreta de cada um de nés. Afinal,
em lugar de se tratar de uma questdo meramente tedrica, apartada da vida pratica, diz respeito
a vida e ao cotidiano de todos nds. Individual e coletivamente questionamos os sentidos das
nossas existéncias ou das experiéncias e dos acontecimentos das nossas vidas. E ainda que
ndo nos dediqguemos muito a pensar sobre isso, sem grandes esforcos, é possivel identificar,
por exemplo, o sentido que tem ou teve para ndés um evento importante, uma viagem especial
ou um relacionamento amoroso. Mas ndo apenas questionamos como também afirmamos os
sentidos envolvidos em nosso existir: o sentido, por exemplo, de um acidente no passado, de

uma can¢do da infancia, da perda de uma pessoa querida ou do nascimento de um filho, de



14

uma atitude presente ou intencdo futura. A partir disso, buscamos justificar, explicar, dar
razGes e compreensibilidade — j& que ndo contamos, a priori, com issO — a esses
acontecimentos, as nossas acGes e escolhas e a nossa existéncia como um todo. Essa
atribuicdo de sentidos — que, como veremos, € um processo continuo e incessante — pode ser
entendida como a constituicio de uma historia: a nossa. E indispensavel colocar que, nesta
dissertagdo, a motivacdo para realizar esse objetivo de compreender o modo como séo
constituidos os sentidos envolvidos em nossas existéncias vem da finalidade Gltima, que nos
mobiliza, de compreender o0 modo como cada um de nos tece os sentidos de sua existéncia e,
desse modo, constitui a sua historia.

Embora Sartre, ao longo de O Ser e 0 Nada, ndo se dedique a responder de modo
pontual e especifico os questionamentos que colocamos anteriormente e, desse modo, ndo se
ocupe detida e diretamente da tematica do sentido, o tema esta implicitamente posto em toda a
obra. E, sem davida, o fildsofo nos oferece subsidios, instrumentos e fundamentacdo para
pesquisar este campo. Além disso, a questdo do sentido atravessa e acompanha seus principais
conceitos, especialmente a liberdade, a facticidade e a angustia — ndo por acaso, nas partes em
que desenvolve essas compreensdes € que nosso tema aparece de modo mais expressivo. No
empenho de analisar como se constituem os sentidos da existéncia, trataremos de tais
conceitos, apresentando a concepc¢éo sartreana da realidade humana como liberdade e escolha,
ainda alvo de muitas criticas. Acreditamos que nosso trabalho podera ser atil como
colaboracédo para o esforco de elaborar uma compreensdo da existéncia humana que ndo se
prenda a determinismos e dogmatismos — busca realizada, declaradamente, pelo proprio Sartre
e que se faz necessaria nos tempos atuais.

Na conferéncia citada no inicio do texto, O Existencialismo é um Humanismo, Sartre
apresenta exemplos preciosos para pensarmos a questdo que aqui nos propomos a pesquisar.
Nesta apresentacdo, o filésofo indica que, por ndo contarmos com uma esséncia prévia, cabe a
cada existente decidir sobre o sentido de suas acGes e sua existéncia. O modo como isso se da,
contudo, ndo € — e nem poderia ser — aprofundado ou explicado, na medida em que se trata de
uma palestra — com todas as limitagdes em termos de profundidade que uma comunicacao
desse tipo implica. Assim, embora esse escrito tenha nos inspirado em nossa inquietacédo
inicial e seja utilizado por nés ao longo do texto, ele ndo atende a complexidade das questdes
colocadas e tampouco nos fornece todos os instrumentos necessarios a discussao da tematica.
Por esse motivo, foi utilizado como um dispositivo inicial das nossas questdes e como

referéncia complementar, ndo como fundamentac&o principal. Além disso, as demais obras do



15

autor utilizadas e citadas por n6s foram consultadas com o intuito de buscar recursos que
pudessem enriquecer a investigacdo a que nos propomos aqui, sem a pretensao de abordar em
totalidade, complexidade e profundidade suas tematicas especificas. Visando nosso objetivo
de investigar o modo como se constituem os sentidos da existéncia humana, buscamos na
obra O Ser e o Nada os subsidios e elementos para fundamentar nossa investigacao.
Realizamos uma leitura da ontologia fenomenoldgica tomando como fio condutor a questéo
dos sentidos da existéncia, procurando apresentar as no¢ées que se articulam e complementam
de modo a sustentar, fundamentar e explicar, na visdo de Sartre, como esses sentidos estdo em
j0go no existir.

Nossa dissertacdo esta estruturada em duas partes. Na medida em que estamos
investigando o modo como se constituem o0s sentidos da existéncia humana, é preciso, para
termos condi¢des de coloca-los em discussédo, conhecer e partir da realidade humana ou ser-
Para-si, como denominado por Sartre. Afinal, considerando que a falta de sentido prévio da
vida estd atrelada ao modo de ser da realidade humana e que os sentidos aparecem e se
constituem ao longo da existéncia, € necessario que investiguemos mais a fundo esse modo de
ser e existir da realidade humana. Na primeira parte do trabalho, portanto, iremos descrever a
condicao da realidade humana na perspectiva sartreana, apresentando alguns dos conceitos e
aspectos imprescindiveis a compreensdo do que € o “ser humano” para o filosofo e buscando
assinalar algumas das principais bases filos6ficas nas quais se apoia Sartre. Para tanto, no
primeiro capitulo, nos dedicaremos a compreensdo sartreana do modo de ser da realidade
humana, que é ser consciéncia. Buscaremos, ao longo da apresentacdo, resgatar alguns
aspectos da leitura sartreana inspiradas na fenomenologia de Husserl, como a noc¢do de
consciéncia intencional, que sera primordial para compreender a relacdo do humano com o
mundo. Veremos, também, com base no escrito A Transcendéncia do Ego (1936), a critica
sartreana a visdo substancialista do “eu” como habitante da consciéncia e organizador das
experiéncias e pensamentos. Com essas explanacoes, pretendemos mostrar que Sartre entende
a consciéncia ndo como um espaco, um lugar a ser preenchido por conteddos, mas um
movimento, um intencionar. Ainda neste capitulo, retomaremos a afirmacao ja apresentada
sobre a existéncia preceder a esséncia, com o intuito de aprofundar a condicdo humana de
indeterminagdo — visto que ela ndo tem uma esséncia, um “para que” ou uma utilidade pré-
definida—, que aponta para um constante e necessario fazer, especialmente em termos de

sentido.



16

A concepgdo fenomenoldgica da consciéncia nos permitira, no segundo capitulo, nos
afastar das explicacOes idealistas e realistas — e seus dualismos — acerca dos existentes e do
mundo, tal como pretendia Sartre. Ainda dialogando com Husserl, veremos como ele busca
uma saida dessas explicacfes na compreensdo de Ser e de Fenbmeno. Essa saida encontrada
por Sartre é de suma importancia para o nosso trabalho, pois, ao afirmar que o mundo aparece
para nés enquanto manifestacdo fenoménica, o fildésofo indica que tudo aquilo de que somos
consciéncia, ao se mostrar como fendmeno, ndo aparece “em bruto”, mas, de algum modo, ja
significado, com um sentido. Como se constitui esse sentido? De onde ele vem? Quem o cria
ou determina? Buscaremos responder ao longo da dissertacdo. Assim como ndo podemos falar
dos sentidos da existéncia sem investigar o modo de ser da realidade humana, seria tolo tentar
discorrer sobre essa questdo sem pensarmos sobre as coisas € 0 mundo, que também sdo
“preenchidos” de sentido. Como veremos, a existéncia humana e seus sentidos sdo possiveis
apenas na relagdo com seu entorno. Mostraremos que ndo € possivel pensar uma consciéncia,
um ser-Para-si, ou, em outras palavras, a realidade humana, sem 0 mundo e as coisas, e vice-
versa. Por esse motivo, no terceiro capitulo, nos dedicaremos, também, ao ser-Em-si, a
diferenciacé@o deste e do ser do Para-si, e a0 modo como, para Sartre, a realidade humana se
relaciona com ele, trazendo as no¢bes do nada e da nadificacdo, muito caras a ontologia de
Sartre e ao nosso trabalho.

O trajeto desta primeira parte nos permitira, ao seu final, compreender a no¢do mais
cara a filosofia de Sartre, que se encontra no cerne de todo o seu pensamento: a liberdade.
Afinal, de algum modo, como mostraremos, as descricdes anteriores desembocam na
compreensdo da realidade humana como liberdade, visto que esta nocéo envolve e integra as
demais. Considerando que se trata de um termo muito utilizado na tradicédo filosofica e no
Senso comum e que, na obra sartreana, € empregado em um sentido bastante distinto e
complexo, é importante que atentemos as suas especificidades para ndo nos confundirmos
com sentidos outros do termo, nem arrisquemos recair nos equivocos de interpretacdo que
sinalizamos antes. Nos esforcaremos, entdo, em introduzir a nocdo de liberdade que, no
entanto, em funcdo do seu amplo alcance e sua complexidade, prosseguira sendo
desenvolvida ao longo da segunda parte.

Assim, essa primeira parte sera essencial para entendermos o que é o humano para
Sartre e que este so existe na relacdo com o mundo. Buscaremos mostrar que o proprio modo
de ser da realidade humana, que € ser liberdade, solicita que, a cada instante, ela se constitua

compreensivamente, ou seja, em termos de sentido. Vale ressaltar que ndo pretendemos — e



17

nem seria possivel — dar conta de todos os elementos e argumentos apresentados por Sartre
acerca desses conceitos, tampouco esgota-los em sua complexidade. Nosso intuito é o de
trazer instrumentos que irdo basear e possibilitar o aprofundamento da nossa discusséo. Essa
colocacéo cabe, também, para os demais capitulos. Embora ndo seja essa a nossa finalidade
ultima, para chegarmos a compreender 0 modo como se constituem os sentidos da existéncia e
das nossas experiéncias, faz-se necessario analisar, também, 0 modo como nos relacionamos e
significamos as coisas — 0 que sera oportuno realizar nesta parte inicial. Assim, ela serd a base
fundamental para compreender em que condicbes o significar se faz possivel, ou seja, como
o0s sentidos sdo constituidos. Desse modo, poderemos avancar na explanacdo sobre o porqué
de Sartre afirmar que a vida ndo tem sentido a priori, ja que esta é a condicdo da realidade
humana, pelo proprio modo de ser. Mas, se esse sentido ndo é dado a priori, ele deve aparecer
ou ser feito, de alguma maneira. Esse como sera o mote da parte subsequente.

Apos termos nos aproximado de conceitos relevantes para compreender a condicdo de
existéncia da realidade humana, na segunda parte do nosso trabalho iremos nos acercar mais
da concretude e singularidade da existéncia humana. Buscaremos, ao longo desta parte,
apresenta-la como um constante fazer-se. Assim, na medida em que, para o Para-si, ser €
fazer-se e, portanto, cada existente sera aquilo que se tornar, que fizer de si, nos dedicaremos
no primeiro capitulo a agdo, buscando compreender o modo como cada um se faz. A
relevancia de aborda-la, como veremos, encontra-se no fato de que, para Sartre, & por meio
dela que engajamo-nos no mundo e fazemo-nos aquilo que somos. Dessa forma, nos
dedicaremos ao esclarecimento da concepcao sartreana de acdo humana e sua intima ligacédo
com a liberdade. Tendo isso em vista, partiremos das criticas feitas por Sartre as formas de
pensamento as quais ele se contrapde no desenvolvimento da sua proposta, especialmente ao
determinismo, tdo difundido a época e até os dias atuais e, tendo explanado a critica,
introduziremos, em seguida, a proposta sartreana para uma compreensdo da acdo enquanto
modo de ser no mundo, enquanto concretizacdo da liberdade e escolha. Faremos isso
mostrando o0 que o autor entende por acdo e como se da esse fazer-se existencialmente através
dela, nos aprofundando nas especificidades do ato humano que o autor destrincha na dltima
parte da ontologia fenomenoldgica. Com isso, daremos mais alguns importantes passos no
objetivo de elucidar a relacdo entre o Para-si e 0 Em-si, entre a realidade humana e o mundo,
com o intuito ultimo de esclarecer o0 modo como os sentidos da existéncia humana se
constituem. Afinal, se ndo dispomos de um ser e tampouco de um sentido prévio e devemos,

para constituir este Gltimo, nos fazer, veremos nesta parte, que é na agdo, tendo como



18

fundamento a liberdade, que isso se d& — 0 que aponta, de antemao, o lugar de relevancia da
acao e da liberdade na investigacdo sobre os sentidos.

No segundo capitulo, prosseguiremos com a discussao sobre o fazer-se existencial da
realidade humana, desta vez, no fazer-se enquanto totalizagdo em curso. Assim, retomaremos
a nocgdo de distancia e presenca a si ao abordarmos a dindmica de temporalizacao, j& sugerida
na primeira parte, quando veremos que o Para-si jamais pode deixar-se determinar por seu
passado para agir ou ser o que é, ja que é presenca a Si € ndo apenas Si. A nocao de
temporalizagdo aparecerd como um elemento de relevancia para compreender um importante
aspecto da condicdo da realidade humana, que é estar em questdo para si mesma. Veremos
que, por sermos temporalizacdo, estamos sempre em jogo, retomando-nos, reinventando-nos,
ressignificando-nos. Além disso, juntamente com a noc¢do de projeto, sera mais um elemento
que nos possibilitard vislumbrar a impossibilidade para a realidade humana de possuir uma
esséncia ou identidade definitivas. Impossibilidade tal que, entretanto, ndo a impede de ser
individual e singular, conforme o projeto ou escolha fundamental nos mostrara no ultimo item
deste capitulo. Desse modo, analisaremos a nocdo de escolha fundamental, bem como as
tensdes que este conceito inaugura, na medida em que, como veremos, “dd” sentido e
totalidade ao nosso ser e as nossas agdes, a0 mesmo tempo em que é constituido por elas.
Neste capitulo, abordaremos, também, as noc¢des de facticidade e situacédo, que, junto com a
temporalidade e o projeto fundamental, nos permitirdo entender a possibilidade para a
realidade humana de ser totalizacdo em curso. Em suma, nesta segunda parte, sairemos de
uma apresentacdo mais ontologica — feita na primeira parte — rumo a uma aproximagdo com a
concretude e a singularidade da existéncia humana.

No ultimo capitulo, ja embasados com as discussdes anteriores, iremos, afinal,
apresentar aquilo que procuraremos apontar ao longo de todo o texto: as condicGes de
possibilidade do surgimento e da constituicdo dos sentidos da existéncia humana.
Mostraremos a existéncia humana se fazendo como sentido, enquanto modo de ser no mundo
e enquanto totalidade em termos de sentido, que envolve a si e a0 mundo. No primeiro item,
apresentaremos nossas conclusdes a respeito do que nos é possivel afirmar acerca da
“natureza” dos sentidos, esclarecendo a relagdo destes com o projeto fundamental,
apresentado no capitulo anterior. No segundo e Gltimo item, por sua vez, apresentaremos 0S
sentidos como as respostas a questdo que cada existéncia € e 0 modo como cada um constitui

sua prépria historia.



19

Parte I. Consideragdes iniciais sobre a condi¢éo da existéncia humana

Capitulo 1. Sobre a realidade humana: a questéo do sujeito

1.1. A consciéncia

Visando um caminho encadeado e coerente dentro do pensamento de Sartre, iniciaremos
a investigacdo acerca do modo de ser da realidade humana com uma das suas caracteristicas
mais marcantes, a qual Sartre (SN, p. 22) se refere como “a lei de ser do sujeito cognoscente”:
o fato de ser consciente. Aqui, “ser consciente” ndo consiste em um modo do conhecimento
ou da percepcdo, mas na propria “dimensdo de ser transfenomenal” (dimension d’étre
transphénoménale) que o tipo de ser da consciéncia necessariamente implica. Para Sartre,
partir da consciéncia ou da “subjetividade” parece pertinente e necessario na busca de bases
mais seguras — tal como pretendiam dois dos seus inspiradores, Descartes e Husserl® —, na
medida em que podemos apreendé-la diretamente, de modo intuitivo e sem intermediarios,
com base no método fenomenoldgico, conforme veremos. E oportuno colocar que, embora
Husserl — e também Sartre — concorde com Descartes sobre a necessidade de partir do cogito,
para 0 primeiro, o ultimo se equivoca ao assumir, junto a conclusdo do cogito, juizos nédo
investigados, tal como considerar o “eu” do “eu penso” como substancia.

Primeiramente, é indispensavel explicitar e dar o devido crédito a Husserl, pois, apesar
das criticas dirigidas a ele por Sartre®, é inegavel sua grande influéncia no pensamento
sartreano — especialmente em sua obra Investigagdes Logicas (1900-1901) —, tanto no modo
de conduzir suas investigacdes, a partir do método fenomenoldgico, quanto em diversos
conceitos relevantes, como o da consciéncia intencional. Sartre (SN, p. 22) resgata a maxima
da fenomenologia de Husserl que diz: toda consciéncia é consciéncia de alguma coisa, ou
seja, toda consciéncia € intencional. Talvez este seja um dos aspectos mais marcantes do
pensamento de Husserl e, provavelmente, um dentre os mais fundamentais a compreensdo da

teoria de Sartre, que se apropriou deste conceito. Trata-se de uma caracteristica pregnante da

> Ao longo da obra O Ser e o0 Nada, Sartre faz constantes referéncias a outros pensadores, retomando suas ideias em uma
leitura critica e estabelecendo com eles, ao longo do livro, um verdadeiro didlogo. Dentre os pensadores que mais
influenciam sua filosofia, estdo Descartes e Husserl, aos quais faremos meng¢éo ao longo do texto com o intuito de melhor
localizar e esclarecer alguns conceitos e caminhos trilhados na obra na qual estamos nos apoiando. Ainda que estes ndo sejam
0s Unicos — e, talvez, sequer os principais — influenciadores de Sartre e, além disso, ainda que o fildsofo tenha se posicionado
de forma critica com relagdo a ambos e tenha dado passos bastante originais para além daqueles que o inspiraram, optamos
por aborda-los devido a relevancia das ideias cartesianas e husserlianas para a compreenséo de alguns conceitos importantes
para nossa investigagao.

® Tais criticas estdo presentes principalmente em A transcendéncia do Ego (1936) e no decorrer da ontologia
fenomenoldgica, especialmente em sua introdugao.



20

consciéncia, sua particularidade geral e fundamental, a de ser sempre, antes de mais nada,
consciéncia de algo. Ao longo da introducdo de O Ser e o Nada, o fildsofo mostra que, com a
no¢do de intencionalidade, Husserl investe na tentativa de saida — embora, segundo alguns
criticos, incluindo o préprio Sartre, sem sucesso — das dicotomias realismo e idealismo,
sujeito e objeto, consciéncia e mundo. Com ela, visa restituir a “presenga das coisas e as
coisas, excluindo tanto sua exterioridade a consciéncia quanto seu enclausuramento nela. A
intencionalidade ¢ a marca fundamental do vivido em geral” (BEAUFRET, 1976, p. 125). A
consciéncia, portanto, sendo intencional, implica sempre e necessariamente em um
posicionamento de um objeto transcendente, ou seja, de algo que ela ndo é — e, para além
dessa necessidade, ndo ha consciéncia.

Com efeito, significa que ndo existe consciéncia, “psiquismo” ou ‘“‘subjetividade”, por
assim dizer, em um “estado puro”, e que nao se é consciente sem ser consciente de algo. Se,
para que exista a consciéncia, é necessario um ser que ndo seja ela mesma, disso decorre que
este ser ja existe quando ela o posiciona e ele aparece como fendmeno. Ou seja, € necessario
que o ser deste fendmeno ndo exista apenas enquanto o fendmeno aparece para a consciéncia,
mas que seja um ser em si mesmo, isto é, irredutivel ao fenbmeno ou, como afirma Sartre,
“transfenomenal”. Sobre este ser em si, veremos um pouco mais adiante. Neste momento, o
importante é que esteja claro que a consciéncia, entdo, exige que o existente — que é seu
objeto — ndo se reduza ao conhecimento que dele ela tem, pois, antes que ela o posicione e 0
conheca, € preciso que seu ser ja exista, ja esteja dado de anteméo. Ou, nas palavras de Sartre
(SN, p. 35), “que o ser do que aparece nao exista somente enquanto aparece”. Dessa forma, a
consciéncia torna-se o que Sartre (SN, p. 34) chama de “prova ontologica”, uma garantia,
exigéncia e necessidade da irredutibilidade do ser do fendmeno’. E, com isso, encontramos a
seguinte tensdo no modo de ser da consciéncia: ela é fuga constante de si prépria — em direcéo
ao mundo — e, por outro lado, na medida em que é consciéncia de mundo, ndo pode coincidir-
se comele.

Para Sartre, afirmar que toda consciéncia é intencional significa justamente dizer que a
consciéncia ndo pode ser preenchida por conteudos, o que implica em ir pela via contraria de
toda uma tradicdo filosofica e psicoldgica. Em Uma idéia fundamental da fenomenologia

(1939), baseando-se na proposta fenomenoldgica da consciéncia de Husserl, Sartre critica essa

7 Vale notar que essa saida encontrada por Sartre muito difere daquela utilizada por Descartes nas Meditacbes metafisicas
(1641), cf. DESCARTES, 1993 apud BONJOUR; BAKER, 2010, que afirma a existéncia das coisas do mundo a partir da
ideia e da certeza da existéncia e bondade de deus — a ideia de que, se deus existe, ele é necessariamente bom e ndo nos
enganaria sobre a existéncia das coisas. Nesse ponto, Sartre, ao assumir a intencionalidade da consciéncia — tal como Husserl
—, se distancia de Descartes na medida em que este tem uma compreensdo substancial e espacial da consciéncia — embora,
vale ressaltar, este Gltimo ndo utilize tal termo.



21

tradicdo, a qual ele denomina “digestiva” — e na qual ele mesmo inclui o empiriocriticismo, o
neokantismo e o psicologismo, e, por que ndo, o proprio Descartes—, que insiste na ideia de
“conteudos da consciéncia”, OU seja, na compreensdo de que a percep¢do de um objeto
exterior gera representacdes, copias ou imagens deste objeto na consciéncia®. Em
contraposicdo a isso, Sartre propde um entendimento da percepcdo como relagdo direta da
consciéncia com seu objeto. Por seu modo de ser intencional, a consciéncia vai até o objeto,
aquele objeto que se encontra la, no mundo. Logo, ndo ha o que poderia se chamar de “reagido
interna” produzida pela percepcao do objeto.

Sendo intencional, a consciéncia carrega consigo a exigéncia de ndo ser uma coisa e,
para compreendermos esta nocdo sartreana, € preciso que abandonemos a concepcao
substancialista da consciéncia como algo espacial. E nesse sentido que Morris (2009, p. 83)
coloca sua “preferéncia” pelas expressdes verbais “ser/estar consciente”, em lugar do termo
substantivado “consciéncia”, tendo em vista que o proprio modo de ser desta ¢ mais um fluir —
e um agir, como veremos mais a frente — do que uma coisa. A autora acrescenta ainda que:
“A afirmacdo de Sartre de que toda consciéncia € consciéncia de alguma coisa fornece mais
um elemento para a sua afirmacéo de que a consciéncia ndo € nada: ela ndo é uma coisa, mas
sim uma relagdo.” (MORRIS, 2009, p. 84). Assim, n6s SOmMOs consciéncia, ndo a temos, trata-
se de um modo de ser e ndo algo que possuimos.

Para Sartre, assim como para Husserl, o livro que vejo — bem como os demais objetos
do mundo — esté ai, na sala, & minha frente, em cima da mesa, e ndo em minha consciéncia, na
minha mente ou nos meus pensamentos, sequer, vale frisar, a titulo de representacdo, como
esclarece Rodrigues (2007, p. 114):

[...] os objetos que se apresentam & minha percepcdo ndo se conectam com
supostos “correlatos” em minha consciéncia segundo relagBes de semelhanca,
contiglidade, causalidade, ou o que quer que seja. Em outras palavras, o retrato de
meu amigo Jodo, por exemplo, ndo causa em minha consciéncia o aparecimento
de um correlato em forma de imagem, como se retrato e minha imagem de Jodo
fossem dois “objetos” distintos, mas que por semelhanca conectam-se na
consciéncia. Jodo e sua imagem ndo sdo objetos cuja distin¢do seja tal que permita
pensa-los segundo uma relacdo de causalidade, ja que, em ambos os casos trata-se
do mesmo “objeto”, do mesmo Jodo. (grifos nossos).

Desse modo, é deste livro, que esta la fora, no mundo, que sou consciéncia, ndo de uma
imagem ou representagdo do mesmo. E preciso, entdo, “expulsar as coisas da consciéncia”

(SN, p. 22) e resgata-la enquanto consciéncia posicional do mundo, que ele refere como

¥ Na perspectiva de Descartes, conforme ele apresenta nas MeditagBes metafisicas, os objetos da consciéncia — ou do
pensamento, para utilizar suas palavras — sdo as ideias, entendidas como imagens, conteldos e representacdes
correspondentes de coisas do mundo exterior. Ou seja, 0s objetos da consciéncia sdo, para ele, representacdes do mundo
existentes como conteddos na consciéncia. Husserl, por sua vez, contrapondo-se a ele e inspirado na nogdo de
intencionalidade da consciéncia de Brentano, afirma que os conteildos ndo estdo dentro da consciéncia, mas no mundo.



22

“verdadeira relagdo” entre a consciéncia € 0 mundo. Assim, a consciéncia deixa de ser um
lugar, um espaco vazio a ser preenchido por contetdos ou representagdes dos objetos do
mundo. Consiste, ao contrario, em um movimento constante e continuo de voltar-se para, um
deslizamento para fora de si, um além de si, para fora, no mundo. E transcendéncia para

alcancar os objetos do mundo e se esgota nesse transcender. A esse respeito, o filosofo diz:

[...] se, por impossivel, vocés entrassem “dentro” de uma consciéncia seriam
tomados por um turbilhdo e repelidos para fora, para perto da arvore, em plena
poeira, pois a consciéncia ndo tem “interior”’; ela ndo é nada sendo o exterior de si
mesma, e € essa fuga absoluta, essa recusa de ser substancia, que a constitui como
uma consciéncia. (IF, p. 56).

Neste trecho, ficam claros dois aspectos relacionados a consciéncia. Primeiramente, seu
posicionamento transcendente: ndo havendo nada em seu interior — sequer ha um “interior” —,
ela, a todo 0 momento, escapa de si em direcdo aos objetos transcendentes. N&o ha, portanto,
a separacdo entre um “dentro” e um “fora”, esses conceitos sdo utilizados apenas
metaforicamente, pois a consciéncia é sempre direcionada para 0s objetos, para 0 mundo ou
para si mesma — na medida em que também tenta posicionar a si prépria, como veremos,
enquanto objeto transcendente, como um “eu”.

O segundo aspecto é que ndo ha consciéncia sem mundo, pois, como ja mostramos, nao
seria possivel pensa-la em um estado puro ou que surgisse e se constituisse, primeiramente,
para entdo se relacionar e ser consciéncia do mundo. No momento em que surgimos, ao
existirmos, ja somos consciéncia do mundo. Para o filosofo, essa compreensdo da consciéncia
como modo de ser fundamental da realidade humana, que exige a existéncia do mundo e é ela
propria intencionalidade e imersdo nesse mundo, pode ser sintetizada na expressao
heideggeriana ser-no-mundo, utilizada por Sartre em diversos momentos ao longo da
ontologia fenomenolégica®. Destes dois aspectos apontados sobre o modo de ser da
consciéncia, um terceiro se desdobra: seu carater de translucidez (translucidité). Como ela
ndo possui um interior com conteddos e é sempre movimento para 0 mundo, ndo podemos
falar em partes inconscientes ou escondidas: ¢ toda ela presenga a si, “é consciéncia de ponta
a ponta” (SN, p. 27).

Mas avancemos um pouco mais na descri¢do da consciéncia. Conforme vimos, dizer
gue toda consciéncia é consciéncia de alguma coisa implica em afirmar que toda consciéncia
é posicional. Ela pode, por sua vez, posicionar o0 mundo ou a si mesma. No caso da
consciéncia posicionando o mundo — que Sartre denomina de “consciéncia refletida”

(conscience réfléchie) —, trata-se da consciéncia imediata do objeto dado na percepcao. Aqui,

° Para alguns dentre os trechos em que Sartre utiliza tal expressdo, cf. SN, p. 44; 104; 192; 388; 572; 729.



23

toda intencdo estd voltada para fora, para as coisas do mundo. Consiste no nosso modo
espontaneo e usual de estar no mundo, no qual, na maior parte das vezes, estamos absortos em
nosso fazer cotidiano, em nossas atividades, sem estabelecer uma relacdo de conhecimento.
N&o ha ali julgamento ou reflexdo: ndo conhecemos e refletimos sobre as atividades e os
objetos transcendentes dos quais somos consciéncia, ndo julgamos aquilo que percebemos.
Simplesmente somos consciéncia e percep¢do do mundo e dos objetos transcendentes e nos
esgotamos em sé-lo. Contudo, na medida em que somos consciéncia do mundo, somos,
também, conscientes de sermos consciéncia do mundo e essa sera a condi¢do para toda e
qualquer reflexdo, como veremos. Trata-se de um ponto crucial que retomaremos logo a
seguir. Facamos, entretanto, algumas consideracdes sobre a reflexdo antes de aprofundarmos
nessa consciéncia de ser consciéncia.

A consciéncia, entdo, sendo posicional, pode posicionar 0 mundo, como acabamos de
ver, ou a si mesma. Neste Ultimo caso, trata-se da reflexdo — que Sartre denomina
“consciéncia reflexiva” (conscience reflexive) —, que consiste na consciéncia voltada,
direcionada, intencionando a si mesma. Trata-se de quando nos refletimos, questionamos,
conhecemos e julgamos a nds mesmos, por exemplo, tomando como objeto nossa consciéncia
refletida, ou seja, nossa consciéncia enquanto voltada para 0 mundo. A esse respeito, Sartre
(SN, p. 24) diz:

[...] a consciéncia reflexiva (réflexive) posiciona como seu objeto a consciéncia
refletida: no ato de reflexdo (réflexion), emito juizos sobre a consciéncia refletida,
envergonho-me ou orgulho-me dela, aceito-a ou a recuso, etc. A consciéncia
imediata de perceber ndo me permite julgar, querer, envergonhar-me. Ela ndo
conhece minha percep¢do, ndo a posiciona: tudo que ha de intencdo na minha
consciéncia atual acha-se voltado para fora, para 0 mundo.

A consciéncia refletida €, entdo, condicdo para a consciéncia reflexiva, é o que a torna
possivel, ja que é aquela que esta se dirige, a primeira € objeto para a segunda. Sartre, entdo,
diverge de Descartes e do préprio Husserl que, segundo ele, entendem a reflexdo como uma
“intuicdo privilegiada, porque capta a consciéncia em um ato de imanéncia presente e
instantaneo” (SN, p. 208). Assim, Sartre apresenta a reflexdo sem primazias ou privilégios
dentre os demais modos da consciéncia: simplesmente como uma consciéncia posicional de
consciéncia, ou seja, como um modo da consciéncia que tematiza ou posiciona uma
consciéncia passada — assim como uma consciéncia refletida posiciona objetos
transcendentes.

E importante ressaltar, contudo, que essa descricdo da consciéncia como refletida e
reflexiva é feita apenas para “fins didaticos”. A rigor, trata-se de uma uUnica e mesma

consciéncia, que Sartre “separa” e nomeia, com o intuito de esclarecer, como refletida,



24

quando voltada para 0 mundo, e reflexiva quando voltada para si mesma. N&o séo tipos de
consciéncia e, sendo assim, ndo se ddo separadamente, mas articuladas em uma mesma
unidade. Veremos, alids, que essa ressalva valerd para muitos — para ndo arriscarmos dizer
todos — conceitos da ontologia fenomenoldgica, que estdo interna e intrinsecamente ligados,
de modo que apenas em teoria podem ser pensados separadamente.

Vimos que a reflexdo tem como objeto a consciéncia refletida — e, assim, trata-se da
consciéncia posicionando a si mesma. Entretanto, a consciéncia reflexiva ndo poderia
posicionar a consciéncia refletida do mesmo modo como ocorre com os demais objetos. Se
pensarmos, diz Sartre, a reflexdo como uma consciéncia independente e separada, ndo
poderiamos, depois, reuni-la a consciéncia refletida. Desse modo, conclui Sartre (SN, p. 209),
“convém que a reflexdo se una ao refletido por um nexo de ser, que a consciéncia reflexiva
seja a consciéncia refletida”. Mas, se toda reflexdo ¢ uma forma de conhecimento, é preciso
que o refletido seja, de algum modo, objeto para o reflexivo. Como, entdo, € possivel conciliar
isso com a conclusdo que acabamos de colocar, de um ter de ser o outro? Sartre responde que
ha e ndo ha separacdo de ser: € necessario que o reflexivo seja e ndo seja, a um sé tempo, o
refletido. Essa relacdo (entre reflexivo e refletido) é, como veremos mais adiante, ao falarmos
sobre 0 nada e o ndo-ser, propria ao modo de ser da realidade humana. E nesse sentido que,
diferente das demais relacGes de conhecimento, nesse caso, o refletido ndo pode ser objeto,

mas “quase-objeto” para o reflexivo.

Com efeito, a consciéncia refletida ainda ndo se mostra como algo fora da reflexdo,
ou seja, um ser sobre o qual se pode “adotar um ponto de vista” [...]. Para que a
consciéncia refletida seja “vista de fora” e a reflexdo possa se orientar em relagdo a
ela, seria preciso que o reflexivo néo fosse o refletido, ao modo de ndo ser o que ndo
é: esta cisdo sé seré realizada na existéncia para outro. Ndo ha divida que a reflexdo
é um conhecimento, estd provida de um carater posicional; ela afirma a consciéncia
refletida. Mas, toda afirmacdo, como logo veremos, é condicionada por uma
negacdo: afirmar este objeto € simultaneamente negar que eu seja este objeto.
Conhecer é fazer-se outro. Ora, precisamente o reflexivo ndo pode se fazer
inteiramente outro com relacdo ao refletido, porque é-para-ser o refletido. Sua
afirmacdo é detida no meio do caminho j& que sua negacdo ndo se realiza
completamente. Portanto, o reflexivo ndo se desprende completamente do refletido e
ndo pode abarcé-lo “de um ponto de vista”. [...] Tudo é dado ao mesmo tempo,
em uma espécie de proximidade absoluta. [..] A reflexdo é mais
reconhecimento do que conhecimento. (SN, p. 213-214). (grifos nossos).

Isso se simplifica se pensarmos que, na medida em que refletimos sobre n6s mesmos, o
objeto da reflexdo, aquilo sobre o que refletimos, deve coincidir, de algum modo, com aquele
que reflete: nés mesmos. Ao refletirmos sobre nés mesmos, entdo, ndo podemos assumir o
ponto de vista totalmente “de fora”, afinal ndo podemos deixar de ser nés mesmos para nos

olhar de fora, como se féssemos outro.



25

Dissemos antes que a consciéncia refletida é condigdo para a reflexdo, contudo, sozinha
ela ndo poderia sé-lo, pois, para refletir, é preciso “uma série de sinteses de unificagdes €
reconhecimentos” (SN, p. 24). Ou seja, é preciso estar presente a si — e a consciéncia refletida,
esgotando-se em estar voltada para 0 mundo e nele imersa, ndo poderia estar, também, voltada
para si mesma. Acontece que, para ser possivel o conhecimento, toda consciéncia, além de ser
consciéncia de alguma coisa, deve necessariamente ser consciéncia de si como sendo
consciéncia dessa coisa.

No momento em que somos consciéncia dos objetos do mundo na nossa vida cotidiana,
somos, também, consciéncia de ser consciéncia dos objetos do mundo. Nas palavras de Sartre
(SN, p. 25), “toda existéncia consciente existe como consciéncia de existir”. Esta ¢ uma
condicdo necesséria para o conhecimento, a rememoracdo e a reflexdo: se eu ndo fosse
consciéncia de ser consciéncia do livro a minha frente, seria consciéncia do livro sem saber
sé-lo. Seria, como escreve Sartre (SN, p. 23), uma “consciéncia inconsciente” ou “ignorante
de si”, o que ¢ inaceitavel. Conhecer algo implica, portanto, em saber que se conhece algo.
Nada pode ser objeto da minha consciéncia sem que eu esteja consciente disso, ja que a
consciéncia, como vimos, é toda ela translicida. Para que eu possa refletir, relembrar ou saber
é preciso que, a cada momento, eu seja consciéncia de ser consciente do que quer que seja. E
na medida em que sou consciéncia de ser consciente deste livro, por exemplo — de vé-lo,
segura-lo ou lé-lo —, que posso afirmar ser consciéncia dele — de ver, segurar ou ler. Se ndo
fosse consciente de que vejo, seguro ou leio, certamente sequer poderia afirmar que o faco, ou
tecer qualquer proposicdo a respeito. E preciso, entdo, que eu seja consciente de ser
consciente.

Mas, o0 que podemos entender como essa consciéncia de ser consciéncia? N&o parece
plausivel, tendo em vista as caracteristicas do modo de ser da consciéncia apresentadas até
aqui, compreender essa relacdo do mesmo modo como se da entre a consciéncia e 0s demais
objetos. Mesmo se pensassemos em uma consciéncia dividida em areas distintas, sendo uma
mais originaria e capaz de conhecer as demais — 0 que, para Sartre, seria impossivel, ja que a
consciéncia ndo é espacial, mas puro fluxo — ainda assim teriamos uma area que nao poderia
conhecer-se, que seria para si mesma uma opacidade impenetravel. A consciéncia consciente
de si ndo pode consistir, entdo, em uma relacdo de dualidade, mas deve ser imediata e ndo
cognitiva. Sartre nos mostra com isso que a consciéncia de si jamais poderia ser objetiva, tal
como a consciéncia das coisas. Ele demarca essa diferenca utilizando paréntesis na

consciéncia (de) si em contraste com a consciéncia de outro objeto qualquer. O paréntesis



26

aponta que ndo se trata de uma relagdo classica de conhecimento, de dualidade sujeito-objeto,
pois, neste caso, ambos coincidem. E, além disso, ressalta que ndo ha distancia, ndo ha
diferenca entre percepcao e consciéncia (de) percepcao, crenca e consciéncia (de) crenga etc.

Essa consciéncia (de) ser consciéncia ndo consiste em um novo modo da consciéncia,
mas em um fluxo da existéncia consciente, um pano de fundo, uma presenca, que €, por sua
vez, a condigdo mesma de ser consciente, na consciéncia refletida, e de posicionar, na
consciéncia reflexiva. Sartre se refere a esse fluxo com os termos pré-reflexivo, irrefletido ou,
ainda, cogito pré-reflexivo, fazendo um contraponto a Descartes. O filosofo ndo recusa o
cogito cartesiano, pelo contrério, ele o utiliza, contudo, afirma: “Se a realidade humana se
limitasse ao ser do ‘Eu penso’, teria apenas uma verdade do instante” (SN, p. 134). Assim, ele
vai além do seu precursor, afirmando que “existe um cogito pré-reflexivo que é condigdo do
cogito cartesiano” (SN, p. 24). O pré-reflexivo ndo é posicional, ndo posiciona um objeto no
mundo, mas identifica-se com a consciéncia da qual € consciéncia, acompanha a consciéncia
refletida — e, assim, temos, a um sO tempo, percep¢do e consciéncia de percepcdo. Ele é uma
espécie de unificacdo e de condigdo para o0 conhecimento e a reflexdo, o fundo necessario de
qualquer consciéncia. O pré-reflexivo esta, digamos, sempre presente, diferente da reflexao:
mesmo quando ndo estamos a refletir, somos consciéncia, somos conscientes e, portanto,
existimos, antes de mais nada, porque somos conscientes de existir, ainda que ndo estejamos a
pensar, refletir ou duvidar. Para ele, entdo, o ponto de partida ndo ¢ o cogito, 0 “eu penso”, a
reflexdo, mas sim o cogito pré-reflexivo, a existéncia consciente, e, com isso, dirigindo uma
critica a tradicdo moderna, Sartre (SN, p. 22) ressalta que, para fundamentar o conhecimento,
devemos abandonar sua primazia: embora a consciéncia seja possivel voltar-se para si mesma,
ela ndo se resume ao conhecimento que tem de si.

Com o intuito de esclarecer, utilizemos, tal como é costumeiro na obra de Sartre, um
exemplo cotidiano. Vimos que toda consciéncia refletida é acompanhada pelo pré-reflexivo —
ou seja, é consciéncia de si mesma — e, por isso, deixa uma espécie de lembranca irrefletida
ou ndo-posicionada, que podemos rememorar. Por exemplo, ao caminhar pela cidade, estando
voltada para a rua onde passo, a calcada e seus obstaculos, os semaforos, as faixas de pedestre
e 0s demais transeuntes, posso nao ter qualquer consciéncia posicional — ou seja, tematizada,
reflexionada — da minha atividade de caminhar, dos cenarios e coisas que vejo, e tampouco
reflito sobre cada acdo e movimento que realizo. Mas, se toca o celular e, entdo, alguém me
pergunta 0 que estou fazendo ou onde estou, respondo, sem muita dificuldade, que estou

caminhando, em frente a um mercado, passando por tal via ou em direcdo a tal local. Isso



27

porque, ao caminhar, estando totalmente imersa nessa atividade que realizo, sou consciente de
mim realizando tal atividade — e de tudo que isso envolve.

Qualquer percepgdo, atividade ou reflexdo s6 é possivel por sermos, a um s6 tempo,
consciéncia imediata de nds mesmos, ou seja, de perceber, fazer ou refletir. A consciéncia
(de) caminhar ou ver um livro em cima da mesa é constitutiva do ato de caminhar ou de ver o
livro. Caminhar ou ver um livro é ser consciéncia (de) caminhar ou ver um livro. Ao
responder: “estou caminhando”, respondo a partir da consciéncia instantanea alcancada pela
reflexdo, que, por sua vez, depende da consciéncia refletida — ja que é a ela que se dirige — e
também do pré-reflexivo. Assim, o cogito pré-reflexivo funciona, também, como unificador
das consciéncias refletidas. E por ser consciéncia (de) ser consciéncia de cada passo que dou,
de cada imprevisto na caminhada ou obstaculo na calgada, dos locais pelos quais passo e para
0 qual me dirijo, que posso “reunir”, organizar e unificar todos os meus atos e afirmar para
meu interlocutor que eu estou caminhando rumo a tal lugar.

Parece-nos que ja temos a familiaridade necessaria com 0 modo de ser da consciéncia
para seguirmos adiante. Conforme vimos, a consciéncia consiste em um dos aspectos mais
marcantes do modo de ser da realidade humana, de forma que, ao existirmos ja somos
consciéncia do mundo — além de sermos consciéncia (de) sermos consciéncia. Diante desse
“esvaziamento”, desse fluxo, dessa dessubstancializacdo e desse nada que € a consciéncia,
cabe questionar: como pode ocorrer a constituicdo dos sentidos? Antes de aprofundarmos em
tal questdo e nos aproximarmos das respostas sobre os sentidos da existéncia, sigamos na
apresentacdo do modo de ser da realidade humana. Como observa Morris (2009, p. 93) acerca
do que acabamos de mostrar, “o que aparece na expressao verbal da consciéncia reflexiva nao
é apenas a referéncia explicita ao tema que unifica os atos individuais, [...] mas também a

299

palavra ‘eu’”. E justamente esse desdobramento da reflexdo, ou seja, a consciéncia enquanto
reflexdo e conhecimento de si mesma, captando-se como um “eu”, que abordaremos no item a

sequir.

1.2. O problema do “eu”

Diante da compreensdo da consciéncia exposta até aqui, podemos nos perguntar —
considerando que, ao sermos consciéncia de alguma coisa, somos sempre um “arrancamento”,
uma distancia de nés mesmos — o que da unidade ao nosso ser? Em outras palavras, como

posso, hoje, falar da crianga que eu era, aos seis anos, sabendo que se trata, antes e depois, de



28

mim e de minhas experiéncias e vivéncias — e ndo de outro? O que possibilita essa sintese e
unidade, e, consequentemente, 0 mim e 0 minhas? J& sugerimos, no item anterior, que o0 cogito
pré-reflexivo, sendo uma espécie de presenca a si, possibilita certa unidade, sendo uma

1% 'mas podemos avangar um pouco mais nessa

ligagdo entre as “experiéncias conscientes
questdo. Tradicionalmente, encontramos, tanto na Filosofia quanto na Psicologia, correntes
que buscaram — e buscam até hoje — explicar essa sintese a partir de um centro unificador
mais ou menos coeso, um “eu” individualizado e racional, que organizaria e sintetizaria as
experiéncias como sendo suas. Entretanto, tendo Sartre “expulsado as coisas da consciéncia”,
como ¢ onde caberia esse “eu” em sua teoria? Seria ele compativel com o modo de ser da
consciéncia que acabamos de apresentar? Pensemos um pouco a respeito.

Em A transcendéncia do Ego (1936), Sartre busca desconstruir essa ideia tradicional de
“eu”, iniciando com uma importante questdo: “o Eu que nds encontramos na nossa
consciéncia € tornado possivel pela unidade sintética das nossas representacdes ou € antes ele
que unifica de facto as representagdes entre si?” (TE, p. 45). Novamente, ele recorre a
fenomenologia de Husserl para responder tal questdo, embora dirija criticas a compreensao
deste acerca do “eu”. Vejamos como isso se dd. Dissemos antes que, cotidianamente, em
geral, ao realizarmos nossas atividades, somos consciéncia de mundo, mergulhados nos
objetos e fazeres — e, como também vimos, somos conscientes, de modo nédo posicional, de
sermos conscientes do mundo. Ao ler um livro, caminhar na rua ou esperar um onibus, a
menos que iniciemos uma reflexao, ndo ha “eu” — este apenas aparece no momento em que 0
posicionamos, por meio da reflexdo. Ha a leitura, o caminhar, a espera e tudo que isso
envolve — o livro, as palavras, a historia, a rua e os obstaculos, os dnibus e carros passando, o
engarrafamento e as pessoas ao redor. E h4, pelo irrefletido, consciéncia de tudo isso, mas,
reafirmamos, ndo ha “eu”. Nas palavras de Sartre (TE, p. 53): “estou entdo mergulhado no
mundo dos objectos, sdo eles que constituem a unidade das minhas consciéncias, [...] mas eu,

511

eu desapareci, eu anulei-me”~". Essa auséncia do “eu” na consciéncia refletida, diz o filosofo,

ndo provém de uma distracdo, mas do proprio modo de ser da consciéncia.

10 Além disso, ha, na ontologia de Sartre, elementos outros que se articulam na compreensdo da unidade da realidade
humana, tais como a temporalidade e o projeto original. No entanto, ainda ndo temos todos 0s recursos necessarios para
abordar esses pontos e, assim, serdo apresentados mais adiante, na segunda parte.

1 Apesar de esta ser a tradugdo da edicdo utilizada por nds, nos parece que a frase e expressdo que melhor corresponde ao
original de A Transcendéncia do Ego — “mais moi, j'ai disparu, je me suis anéanti” (SARTRE, 1966, p. 32) — seja: “mas
‘mim’, eu desapareci, eu nadifiquei” (grifo nosso), conforme tradugdo de Alexandre de Oliveira Torres Carrasco, disponivel
em Cadernos Espinosanos (2010, p. 193). Além de nos parecer mais coerente com o contexto da frase, a expressdo “anéanti”,
a nosso ver, sugere nadificagdo, e ndo anulagdo. Essa mesma expressdo aparece no original de O Ser e o Nada (EN, p. 655) e
é traduzida por Perdigdo como “aniquilado” (SN, p. 753), enquanto expressdes proximas, como “se néantiser” (p. 56) séo
traduzidas por “nadificar-se” (p. 64).



29

Antes de prosseguirmos com a questdo do “eu”, fagamos uma pequena reflexdo com
base na discusséo de Cerbone (2013, p. 35) acerca da compreenséo husserliana da experiéncia
— ou do fendmeno — consciente. Ao utilizarmos um objeto qualquer, podemos manusea-lo de
modo a vé-lo em seus diversos lados. No entanto, jamais podemos encontrar um modo de
olhé-lo, de uma s6 vez, em sua totalidade, ou seja, tendo uma experiéncia perceptual
completa, de todas as faces desse objeto — 0 que aponta para uma caracteristica de infinitude
em sua percepcdao. Além disso, alguns aspectos como distancia, posicdo e até mesmo
condicdes ambientais possibilitam percepcGes melhores ou piores, que podem chegar a ser
enganadoras ou inexatas. Com essas consideragdes, notamos que, no que diz respeito aos
objetos fisicos, é possivel estabelecer uma diferenca entre ser e parecer, quando, por
exemplo, a certa distancia, um objeto parece menor do que realmente € — e, sendo passivel de
equivocos, ndo podemos tomar a percepcao dos objetos como segura e certa.

Minha experiéncia de ser consciéncia de um objeto, por outro lado, diferente deste, que
admite infinitas aparicdes, é esgotada em seu aparecer. Ainda que eu possa ter outra
experiéncia consciente de um mesmo objeto, trata-se de uma nova e distinta experiéncia e,
assim, os fenbmenos conscientes ndo admitem essa distingdo, possivel entre os objetos, entre
ser e aparecer, tampouco a serie infinita de apresentacdes possiveis. Em outras palavras,
podemos ter experiéncias diversas de ver um objeto, em varios angulos, distancias,
perspectivas, mas nao seria possivel “ver” a nossa experiéncia consciente de diversos lados,
em diversas perspectivas, pois se trataria de outra experiéncia consciente, ainda que sobre um
mesmo objeto, ou de uma reflexdo sobre a experiéncia consciente primeira, que se distingue
dela. E certo que, em uma nova experiéncia, é possivel constatar um erro com relagdo a
primeira, mas o0 erro nao se refere a nossa experiéncia consciente, mas sim a percepcao do
objeto — que ndo admite uma certeza absoluta e é sempre passivel de ser refutada. Ela — a
experiéncia do fenbmeno consciente — ndo possui lados ocultos e € em sua totalidade, € tal
como aparece. Ao olhar de relance para o céu, por exemplo, posso notar um ponto brilhante e
afirmar, sem dificuldade, que se trata de uma estrela. Se, instantes depois, volto a olhar e, me
demorando um pouco mais, percebo o tal ponto movendo-se, corrijo 0 meu equivoco: trata-se,
com efeito, de um avido. O equivoco encontra-se na percepcao do objeto — no caso, 0 ponto
brilhante — e ndo na primeira das duas experiéncias conscientes. A experiéncia consciente é
aquela que se deu, é a percepc¢do da estrela, seja ela exata ou ndo, venha ela — a percepcao — a

ser refutada ou ndo.



30

Se tomarmos, entdo, como propde Husserl, nossas experiéncias do objeto, o fenbmeno
consciente, como o préprio objeto, podemos compreendé-los em sua totalidade, como sugere
o filésofo no seguinte trecho:

Se ha possibilidades de converter tais fenémenos puros em objectos de investigacao,
é evidente que ja ndo estamos na psicologia, esta ciéncia objectivante. Nada
inquirimos entdo acerca de fenémenos psicologicos, ndo falamos deles, nem de
certas ocorréncias da chamada realidade efectiva (cuja existéncia, pois, permanece
inteiramente em questdo), mas do que é e vale, quer exista ou ndo algo como a
realidade objetiva, quer seja ou ndo legitima a posi¢cdo de tais transcendéncias.
Falamos, entdo, justamente de tais dados abolutos; ainda que se refiram
intencionalmente a realidade objectiva, o referir-se é neles uma certa
caracteristica [...] ndo estdo postos num eu, num mundo temporal, mas como dados
absolutos captados no ver puramente imanente. (HUSSERL, 1989, p. 71-72).
(grifos nossos).

Como mostra este trecho da obra A Ideia da Fenomenologia (1907), a proposta de
Husserl era a de partir dos fendmenos, da experiéncia consciente dos objetos, focando e
mantendo-se com o que € dado na experiéncia. Com essa “atitude fenomenologica” — em
contraposigéo a atitude natural das ciéncias positivas —, o fildsofo pretendia encontrar certezas
que ndo poderiam ser alcancadas a partir das ciéncias naturais que, segundo ele, com sua
investigacdo a partir de dados, hipoteses, estipulacdes e testes, ndo se atém ao que o fendmeno
nos mostra. Tal atitude, denominada reducdo fenomenologica, consiste na suspensdo (do
grego, epoché) de julgamentos implicitos e preconceitos arraigados acerca do mundo e das
coisas, para, entdo, vé-los tal como aparecem. Mas, o filésofo propunha que se fosse mais
além, que se colocasse em suspensdao ndo apenas o que € “exterior ao sujeito”, mas todo o

carater psicologico e existencial, a fim de atingir a consciéncia pura do objeto.

A fim de obter o fendmeno puro, teria entao de pdr novamente em questao o eu,
e também o tempo, 0 mundo, e trazer assim a luz um fenémeno puro, [...] entéo,
a percepcdo visualmente assim captada e delimitada € uma percepcdo absoluta,
privada de toda a transcendéncia, dada como fendémeno puro no sentido da
fenomenologia. [...] Toda a posi¢do de uma “realidade ndo imanente”, ndo contida
no fendmeno, se bem que nele intentada e, a0 mesmo tempo, ndo dada no segundo
sentido, esta desconectada, isto é, suspensa. (HUSSERL, 1989, p. 71). (grifos
N0Ss0s).

Aqui, é indispensavel que facamos algumas ressalvas sobre a experiéncia consciente.
Primeiramente, como mostra a citacdo, Husserl dedica-se a experiéncia consciente e suspende
inclusive o0s juizos sobre a realidade e aspectos singulares do sujeito, afirmando que, para
alcancarmos o fenémeno puro e, consequentemente, o conhecimento, ndo podemos partir de
fundamentos de coisas ja dadas ou que valem como dadas. E preciso frisar que Sartre néo faz
distincdo entre o fendmeno consciente e o objeto da consciéncia: trata-se de uma sé e mesma
coisa, que se encontra ndo na consciéncia, mas “la fora”, no mundo, como vimos ao falar da

intencionalidade. Além disso, o filosofo se distancia e critica essa radicalidade e rigorosidade



31

pretendida na reducdo husserliana, que visa o fendmeno puro, a experiéncia consciente em sua
“pureza” — na perspectiva sartreana ndo € possivel realizar tal aspecto da reducéo
fenomenoldgica. Ao contrério, diferente de Husserl, ele ndo pretende suspender ou reduzir o
sujeito e seu entorno por considerar fundamental para a compreensdo da experiéncia
consciente e do fenbmeno o resgate da concretude daquele que vive a experiéncia, do carater
contingencial e situado da atuacdo de um sujeito em um mundo circundante. Para ele, s6
assim poderiamos, de fato, ser fiéis & experiéncia. Para Morris (2009, p. 49), a reducdo em
Sartre, tal como em Merleau-Ponty, funcionaria como a suspensdo ndo dos juizos, mas do
“ndo-espanto” e do “nao-maravilhamento” diante do mundo — atitude com a qual o tomamos
como garantido, tornando “o familiar invisivel”.

Dessa forma, retomando a questdo do “eu”, a experiéncia consciente de ler um livro, por
exemplo, é em sua totalidade, pois, diferentemente do livro em si mesmo, que admite infinitas
aparicoes, o fendbmeno se esgota em seu aparecer. Assim, se na experiéncia consciente de ler
um livro, caminhar na rua ou esperar um 6nibus nio ha ali um “eu”, sendo preciso, para que
ele aparega, um ato reflexivo, esse “eu” ndo poderia “existir” na consciéncia refletida, pois o
fendmeno consciente aparece tal como €. Como pontua Cerbone (2013, p. 115), precisaria ser
algo como um “contetdo nao experienciado da experiéncia”, o que se mostra absurdo, pois a
consciéncia, ja vimos, ndo possui espagos ocultos para si mesma. Consistiria em uma tentativa
de inserir na consciéncia um elemento opaco e nao visto antes, 0 que vai totalmente contra as
caracteristicas de translucidez e ndo espacialidade da consciéncia, que apresentamos héa
pouco. E, sendo ela uma unidade sintética, tampouco poderiamos argumentar que o “eu”
existe em uma parte dela — por exemplo, na consciéncia reflexiva e ndo na refletida —,
justamente porque, como vimos, se trata de uma S0 e mesma consciéncia, sem partes ou
divisoes.

A reflexdo, diz Sartre (SN, p. 208), “é o Para-si consciente de si mesmo”, é o que
proporciona o aparecimento do ‘“eu”. Ela, por sua vez, s6 ¢ possivel porque, a todo o
momento, em qualquer movimento que realizemos em nossa existéncia, Somos conscientes de
sermos consciéncia. No momento, portanto, que reflito, penso e falo sobre mim, sdo as
minhas consciéncias refletidas que estdo sendo posicionadas, colocadas em foco. Assim, é o
cogito pré-reflexivo que “acompanha” a consciéncia refletida e nos permite certa unidade, na
medida em que “fornece a ‘unificacdo’ de toda a consciéncia, mantém a corrente da
consciéncia consciente de si mesma” (RODRIGUES, 2007, p. 14). Isso, portanto, ja nos

oferece recursos para responder a pergunta de Sartre, citada alguns paragrafos acima: ndo se



32

trata de um “eu” que unifica as representagdes, pois ele ndo se encontra, a principio, em lugar
algum. O que ha, por outro lado, é a unidade sintética de nossas experiéncias conscientes —
que chamamos comumente de ‘“eu”, possibilitada pelo pré-reflexivo. Nao ha um “eu-
consciente”, mas apenas consciéncia de um “eu”.

Esse “eu”, que aparece por meio da reflexdo e é possibilitado pela sintese das
experiéncias conscientes, €, diz Sartre (SN, p. 155), um objeto transcendente, ele “aparece a
consciéncia como Em-si transcendente, um existente do mundo humano, e ndo como da
consciéncia”. Parece-nos, a primeira vista, um tanto estranho pensar que o “eu” — que seria 0
que hé& de mais intimo e central em nds — é-nos transcendente. Mas, se nos detemos um pouco
mais na questdo, podemos ver que ela ndo é tdo absurda quanto aparenta, e que, por outro
lado, a concepgdo de “eu” da tradigdo possui suas falhas e incoeréncias. Em A transcendéncia
do Ego, Sartre mostra como o “eu” aparece de modo opaco para n0S, COmo uma interioridade
encerrada em si prépria e, a0 mesmo tempo, obscura, fugidia, pouco accessivel. Temos a
impressdo de que ele nos escapa e continuamente surpreendemo-nos com nds mesmos, Como
se ndo fOssemos nds o nosso proprio “eu” — e € justamente dessa ideia que partem as
explicagdes com base em um inconsciente ou de uma personalidade centralizada e fechada.
Mas isso implicaria em afirmar que ha um “eu” que nos governa, que nao podemos alcangar
por completo e que ¢é independente de nos — 0 que soa um tanto absurdo.

Vendo as coisas por esse vi€s, ja nao parece tdo estranho pensar o “eu” como objeto
para a consciéncia. O que Sartre nos mostra € que 0 surpreender e escapar a si mesmo, em
lugar de ser resultado da existéncia de uma parte de nds que desconhecemos, refere-se a
propria espontaneidade da consciéncia e ao seu carater ndo-substancial — veremos, na segunda
parte, que isso estd em consonancia com a condicao de liberdade da realidade humana. Se, ao
sermos consciéncia, somos fluxo, transcendéncia, intencionalidade e translucidez, ndo
poderiamos ser ou possuir uma entidade fixa, ja formada e delimitada, com poderes de acdo
sobre a consciéncia, sobre n6s. A consciéncia, portanto, sendo espontaneidade, ndo poderia
surgir ou partir de um “eu”, mas sim lancar-se para ele, ir em diregdo a ele. Desse modo, 0
“eu” ndo ¢ uma entidade que age por e sobre nds, ndo se trata de um habitante ou proprietario
da consciéncia, mas sim um objeto para ela e, como qualquer outro objeto, € atravessado pela
consciéncia. Ele nao faz parte do “dominio do Para-si”, como afirma Sartre (SN, p. 155), ele
“¢ Em-si, ndo Para-si”. Assim, “o eu aparece como um objeto, como parte do conteudo
intencional da experiéncia, e ndo como seu sujeito” (CERBONE, 2013, p. 117), na medida em

que aparece a partir de uma reflexdo, uma aprecia¢do do Para-si sobre si mesmo. O “eu”, diz



33

Sartre, € um objeto apreendido e constituido pela consciéncia reflexiva, na medida em que, a
partir da unidade sintética da consciéncia, crio uma espécie de imagem a qual atribuo a mim
mesmo.

Dessa forma, a partir da reflexdo, da tentativa de objetivacdo das minhas experiéncias e
vivéncias, digo: “sou timida”. E digo-0 como quem encontrou um aspecto essencial do seu
ser, como quem se refere a estrutura mesma do seu ser, ao seu “eu”. Mas trata-se, de fato, ndo
de uma captagdo de algo dado, mas de uma “reunido de consciéncias”, da razao ou expressao
sintética de uma série. Em outras palavras, a partir da consciéncia de minhas experiéncias
passadas, tenho a unidade sintética delas e concluo que eu sou timida. A rigor, esta concluséo
¢ o que Sartre denomina “reflexdo impura” (réflexion impure), que consiste na tentativa da
consciéncia de tornar-se objeto para si mesma e conferir-se um carater ou personalidade — o
que equivale, aqui, a dizer que busca captar-se como coisa ou substancia, como um ente ou
algo estatico, pronto, definido e definitivo. Sartre (SN, p. 218) afirma que “o que se da
primeiramente na vida cotidiana é a reflexdo impura ou constituinte, embora inclua a reflexao
pura como sua estrutura original”, ela ¢ “o movimento reflexivo primeiro e espontaneo (mas
ndo original)” (SN, p. 219). Na reflexdo pura (réflexion puré), por sua vez, de modo bastante
resumido, podemos dizer que ha ndo um conhecimento, mas um reconhecimento, uma
presenca diante do modo de ser desagregado e continuamente por fazer da consciéncia, ndo
havendo, desse modo, implicacdes e determinacGes para o futuro. Desse modo, diferente da
primeira, que busca a captacdo de um objeto, esta Ultima consiste em um ‘“quase-
conhecimento” (SN, p. 221) que, por sua vez, capta nada mais que um “quase-objeto”.

13

Sendo o “eu”, entdo, transcendente a consci€éncia, um objeto do mundo, possui
caracteristicas como as das coisas do mundo. Uma delas, como vimos, é que aparecem sempre
em perspectiva, em um dos seus lados, com aparicdes parciais que apontam para aparicoes
infinitas. Com o “eu” nao poderia ser diferente. Para Sartre, ao refletirmos sobre n6s mesmos,
as apari¢des do “eu” sdo sempre parciais, apresentando perspectivas incompletas sobre ele.
Seguindo o exemplo da timidez, se, em uma experiéncia de socializacdo, sinto-me retraida e
introvertida, o sentimento ou “estado momentaneo” da consciéncia esta totalmente imerso na
experiéncia, nao ha um “eu” ali, agindo, mas um fazer, um sentir. No entanto, ao chegar em
casa e refletir sobre o acontecido, posso, em lugar de concluir que estive timida, pensar que
sou timida. Tal constatacdo consiste em dar a mim mesma, a partir de uma reflexdo impura,
uma identidade, um ser fechado e substancializado, tomando esse aspecto que se mostrou e se

encerra na experiéncia como um “tragco da minha personalidade” — que, inclusive, vincula-me



34

a um padrdo futuro de atitudes. Significa que me faco de objeto para mim mesma, me tomo —
e veremos isso mais detidamente — ao modo de ser das coisas: um livro, ndo importa quantos
infinitos lados possam se mostrar, serd sempre livro. Por outro lado, a partir de uma reflexdo
pura, posso captar-me —a mim e ao mundo — tal como me apresento naquele momento, sem
atrelar ou associar a esta captacdo conclustes e padrbes futuros de comportamento, estados
etc. Rodrigues (2007, p. 128) estabelece a diferenca entre ambas as reflexdes com um

exemplo corriqueiro, como o de um desentendimento ou desavenga com um amigo:

Dado que “Eu odeio Pedro”, meu 6dio sera a causa dos futuros comportamentos de
meu “Eu”; estou comprometido com este ddio ante o qual sou passivo: ¢ um 6dio
que ultrapassa minha existéncia. Assim, sinto o “peso” do o6dio e é este peso que
“causa” meu comportamento. Ao contrario, se limito minha consciéncia colérica ao
que ela ¢, entdo, afirmarei “Pedro me irrita neste momento”, ndo comprometendo o
futuro e, de certa forma, ja abandonando aquele 6dio de Pedro. Ou seja, levando em
consideracdo apenas 0 que € indubitavel, diremos que é certo que Pedro me irrita,
porém duvidoso que eu o odeie.

Assim, com a reflexdo pura, captamos a consciéncia tal como ela é: fluxo, processo,
espontaneidade, sem substancialidade ou causalidade linear. A reflexdo pura é o proprio
reconhecimento e presenca a desagregacdo constante que consiste nosso ser. A0 passo que,
com a reflexdo impura, temos como resultado o ‘“eu”, uma espécie de entidade que,
estranhamente, age atraves de nos, que causa nossas acdes e nos torna mera passividade
diante dessa forca que nos direciona. Entretanto, como acabamos de ver, aquilo que identifico
como ‘“eu” nao ¢ algo dado de antemado, ndo ¢ uma substancia ou centro organizador, mas
uma sintese, uma imagem que vou constituindo, a cada vez, tentando objetivar e dar
identidade a mim mesma. Assim, mais adequado do que pensar a subjetividade humana como
um “eu”, como uma coisa ou entidade, seria colocar em termos de processo — continuo e
inacabado — de subjetivagdo, que tem o “eu” como resultado. Sartre (TE, p. 80) coloca como
possibilidade que a funcdo préatica do “eu” seja justamente a de mascarar a necessidade desse

processo — e 0 préprio modo de ser da consciéncia:

Talvez, com efeito, que a funcéo essencial do Ego ndo seja tanto tedrica como
pratica. N6s sublinhamos, com efeito, que ele ndo encerra a unidade dos fenémenos,
que ele se limita a reflectir uma unidade ideal, ao passo que a unidade concreta e
real [possibilitada pelo cogito pré-reflexivo] esta executada desde hd muito. Mas
talvez que o seu papel essencial seja encobrir a consciéncia a sua propria
espontaneidade. (acréscimo nosso).

O papel do “eu” é colocado como uma tentativa do Para-si de fundamentar-se, de
constituir uma “unidade ideal”, de dar identidade ao seu ser que, por ser fluxo, lhe escapa. A
unificacdo dos fenbmenos, das consciéncias refletidas, ou seja, a unidade concreta e real a
qual ele se refere, esta salvaguardada e possibilitada, desde 0 momento em que surgimos

enquanto existéncia, pelo fluxo de existéncia consciente — o cogito pré-reflexivo —, como



35

vimos no item anterior. Das aprecia¢cdes indicadas até aqui, ndo decorre, entretanto, a
conclusdo de que somos um movimento de “pura e simples contemplagdo ‘impessoal’” (SN,
p. 155). E justamente o fluxo de existéncia consciente, essa “presenca a...”, que permite que
seja possivel falar de mim, enquanto uma unidade, com certa pessoalidade e singularidade,
sem que, para isso, seja preciso que haja um “eu”'?. Este aparece como uma tentativa de
cristalizacdo, de definicdo de mim mesma enquanto uma identidade. A consciéncia, diz Sartre
(SN, p. 156), “faz-se pessoal: pois 0 que confere a um ser a existéncia pessoal ndo é a posse
de um Ego — que nédo passa do signo da personalidade —, mas o fato de existir para si como
presenga a si”’. Aqui, 0 fil6sofo aponta para um dos aspectos marcantes da realidade humana,
o fato de ter de ser sempre presenca a si.

Em suma, partindo da concepcdo fenomenoldgica da consciéncia enquanto uma
totalidade sintética e individualizada, apartada das demais, cai por terra e prescindimos da
ideia de um ““eu unificador”, que se torna apenas uma expressdo — e ndo uma condi¢do — dessa
“natureza” da consciéncia. Estd salvaguardado o aspecto de translucidez da consciéncia, como

mostra o filésofo no seguinte trecho:

O campo transcendental, purificado de qualquer estrutura egolégica, readquire a sua
limpidez primeira. Num sentido, € um nada, visto que todos os objectos fisicos,
psicofisicos e psiquicos, todas as verdades, todos os valores estdo fora dele, visto
gue o meu Eu [Moi] deixou, ele mesmo, de fazer parte dele. Mas este nada é tudo,
visto que ele é consciéncia de todos esses objectos. (TE, p. 76).

Ap0s os argumentos colocados, podemos afirmar que Sartre, no que toca a compreensao
do “eu”, se distancia dos seus inspiradores, Descartes — que fala de um nucleo do sujeito
enquanto substancia e esséncia — e Husserl. Embora o filosofo se inspire de forma declarada
na fenomenologia husserliana para pensar a consciéncia ¢ o “eu”, critica, em A
Transcendéncia do Ego, o direcionamento mais tardio de Husserl, que, segundo Sartre,
orientou-se em uma concepgdo de “eu” mais substancial, opaco ¢ como estrutura necessaria a
consciéncia — tal como Descartes. Cerbone (2013, p. 110), comentando esse ponto do
pensamento de Husserl, identificou uma mudanga “de uma posi¢do mais ou menos humeana
para uma posi¢ao mais intimamente alinhada com Descartes”. Embora, comenta o autor,
Husserl nas InvestigacGes Légicas (1900) recuse uma concep¢do de um “eu” onipresente e
centralizador, na segunda edicdo da obra (1901), por meio de notas e apéndices, demonstra

uma inversdo drastica do seu posicionamento, dando a entender a aceitacdo de um eu “puro

ou transcendental como um elemento essencial do dado” (CERBONE, 2013, p. 110). Para

12 . . . ~ ;. T .
Vale ressaltar, contudo, que este é o aspecto primeiro e fundamental, e ndo o Unico, que possibilita ao Para-si certa
unidade, pessoalidade e singularidade. Abordaremos outros aspectos ao longo da dissertagdo.



36

Sartre, essa nova orientagdo de Husserl, que ndo toma o “eu” como um objeto para a
consciéncia, mas como um habitante dela, significa que o filosofo ndo pdde sustentar sua
prépria proposta fenomenolégica, o que inclusive, para ele, poderia comprometer alguns dos
resultados dos seus esforgos investigativos.

Ao final deste item, estamos mais familiarizados com o trajeto feito por Sartre para a
eliminagdo do “eu” como entidade organizadora e unificadora, como agente, sem com isso
negar uma unificacdo da consciéncia, garantida pelo cogito pré-reflexivo. O filésofo sequer
nega a existéncia de um “eu”, mas o entende nao como algo dado, uma substancia, um centro
organizador, e sim como objeto transcendente, como sintese e unificacdo realizada pela
reflexdo impura, a partir do posicionamento de consciéncias passadas. Considerando o fio
condutor do sentido nesta nossa investigacéo, e tendo em vista 0 modo de ser da consciéncia —
que é fluxo, espontaneidade, fuga constante de si, sem substancialidade ou causalidade linear
—, parece-nos que podemos apontar o “eu” como uma busca do Para-si por dar sentido a esse
ser que, a todo momento, Ihe escapa; uma tentativa de conferir um sentido dado, objetivo,
concreto e constante para aquilo que somos ou mesmo uma explicacdo para nossas acoes e
existéncia. Mas estardo os sentidos da existéncia restritos a essas identidades cristalizadas que
tentamos conferir ao nosso ser? Estardo eles restritos ao campo da reflexdo impura? Para
esclarecer tais questdes, precisamos seguir avancando na apresentacdo do modo de ser da

realidade humana.

Capitulo 2. O aparecer: a questdo do objeto

Até aqui, avancamos no exercicio de compreender a condicao da realidade humana tal
como descreve Sartre. Mas, como dissemos de inicio, a existéncia humana sé é possivel na
interacdo com as coisas, com o0 mundo, 0 que se tornou evidente ao conhecermos o modo de
ser da consciéncia. Se a consciéncia implica sempre em algo de que ela seja consciente,
precisamos avancar na investigacdo acerca do modo como essa relacdo se da, inclusive
porque esse entendimento nos dard instrumentos necessarios a compreensdo sobre o modo
como 0 mundo aparece para nés. Contudo, a concepgdo de Sartre sobre esse “aparecer” ndo é
consenso na tradicdo filosofica e é justamente contrapondo-se a ela que, neste ponto, ele
articula seu pensamento. Assim, para compreender como Sartre explica a maneira como

“alcangamos” os objetos dos quais somos consciéncia, como eles aparecem para nds, como 0s



37

conhecemos, partiremos das criticas que ele desenvolve aos modos mais cléssicos de
explicacdo do conhecimento. As explanagfes deste capitulo sdo de relevancia para a nossa
investigacdo especialmente porque a maneira como 0s sentidos estdo em jogo na relagéo entre
0 Para-si e as coisas consiste em um recorte da sua relagdo com o mundo e com os sentidos de

sua existéncia.

2.1. Sobre o Idealismo e 0 Realismo

Para Sartre, encontramos em certa tradicdo filos6fica — e em outras disciplinas
interessadas nessa investigacdo — duas direcGes classicas para explicar a relagdo entre os
objetos e os sujeitos: o Realismo e o Idealismo. N&do precisamos fazer aqui a analise em
pormenores das multiplas significacdes que tais correntes podem abarcar®®, pois, longe de
querermos aprofundar, nosso intuito € o de considerar essas propostas e as criticas dirigidas a
elas por Sartre, na Introducdo de O Ser e o Nada, para termos condi¢cdes de avangar na
discussdo — ja que é a partir dessa contraposicdo que o filésofo vai articulando seu
pensamento.

De modo geral, Sartre apresenta 0 Realismo como a tese que compreende 0 sujeito
como passivo diante de um mundo que o afeta, que age sobre ele. Segundo essa compreensao,
o mundo seria dado e objetivo. Consequentemente, apareceria do mesmo modo para todos —
com o mesmo sentido —, teria poder de determinacdo sobre aquele que o percebe e, alem
disso, funcionaria como causa e explicacdo das acdes humanas. Haveria, dessa forma, uma
primazia dos objetos, do ambiente e do mundo sobre os individuos, sendo estes Gltimos
passivos com relacdo aos primeiros. O Idealismo, por sua vez, seria a tese segundo a qual o
ser pressupde o sujeito, que, dotado de racionalidade, cria as coisas — e seus sentidos. Ou, em
outras palavras, o mundo existiria apenas enquanto percebido por um sujeito. Haveria,
portanto, o humano, como atividade criadora e 0 mundo, que, em sua passividade, seria mera
criacdo, fruto da interioridade humana.

Sartre questiona, entdo, as compreensdes realistas e idealistas acerca da existéncia. Para
ele, a tese realista apresenta dois problemas fundamentais: primeiro, por colocar a consciéncia

enquanto passividade, diante de um mundo que é ativo com relacdo a ela, retira qualquer

B Debrugaremo-nos particularmente na visdo sartreana acerca das duas correntes, ja que nosso interesse é o de acompanhar o
desenvolvimento do pensamento do fil6sofo. Sabemos e achamos relevante ressaltar, no entanto, que se trata de um recorte
bastante particular e que interessa especialmente a Sartre.Vale frisar que comentadores e criticos tém posi¢des diversas acerca
do sucesso de Sartre na tentativa de critica e superacdo do Idealismo e do Realismo. N&o entraremos nesse mérito, pois
interessa-nos mais conhecer e partir da proposta sartreana em si mesma e ndo tanto definir se sua teoria é, afinal, idealista,
realista, se ambos ou nenhum dos dois.



38

forma de liberdade e engajamento humano. Além disso, ao afirmar o mundo como dado e
objetivo, que se apresenta e afeta igualmente a todos, desconsidera a possibilidade de que
duas pessoas tenham diferentes impressdes de uma mesma experiéncia ou objeto,
desconsiderando, portanto, a singularidade caracteristica da vivéncia intencional. Segundo o
filosofo, o mundo “afeta”, em certa medida, o humano, apenas na medida em que comporta
facticidade e contingéncia, como veremos na segunda parte. No entanto, Sartre contrapde-se a
tese realista ao recorrer a fenomenologia de Husserl, como vimos, e apresentar a consciéncia
como pura espontaneidade e atividade, ndo havendo qualquer passividade com relacdo ao
mundo.

No que tange ao idealismo, a prépria concepcdo de consciéncia intencional que
apresentamos ja consiste em uma contraposicdo a ideia de que a consciéncia cria as coisas.
Pelo contrario, vimos que Sartre afirma a consciéncia como “prova ontologica”, ja que é
sempre consciéncia de algo e, assim, posiciona, volta-se para um objeto que ela ndo € e exige,
para que ela seja consciente dele, que seu ser esteja previamente dado. Dito de outro modo,
que o objeto ndo se reduza ao conhecimento que dele ela tem. Portanto, a realidade humana,
tal como estamos apresentando, ndo é criadora dos existentes e objetos transcendentes dos
quais é consciéncia. O filésofo considera, como veremos logo em seguida, que ha um ser do
fendmeno, do aparecer do existente, que ndo é criado pela consciéncia e que tampouco a afeta

tal como pretendem os realistas.

2.2. Consideracdes sobre o Ser e 0 Fendmeno

Ao iniciar a introducdo de O Ser e o Nada, Sartre apresenta brevemente a transicdo do
pensamento filosofico, particularmente no que toca a desconstrucdo de dualismos classicos —
tais como interior-exterior, poténcia-ato, esséncia-aparéncia — aos quais recorrem as correntes
gue comentamos no item anterior. Essa virada no pensamento foi possivel, segundo ele, na
medida em que se recorreu ao “monismo do fendmeno”. Com a maxima de voltarmos “as
coisas mesmas”, Husserl foi um dos pioneiros no esforco em apresentar uma resposta
alternativa ao problema do dualismo na relagdo de conhecimento entre sujeito e objeto. Com a
ideia de fenbmeno foi possivel dispensar a oposicdo entre o exterior do existente, enquanto
“uma pele superficial”, e o seu interior, que seria a “verdadeira natureza”, “a realidade secreta

da coisa”, como descreve Sartre (SN, p. 15). Se, em lugar dessa compreensdo, pensarmos 0

existente como fendmeno, como sugere Husserl, abandonamos a compreensédo de que, por tras



39

da aparéncia, da manifestacdo de ser, h& uma entidade secreta, interior, escondida, indicada ou
mascarada pela aparéncia. A propria aparéncia deixa de ser uma “manifestagdo inconsistente”,
superficial do ser e, sendo tomada como fendmeno, passa a ser compreendida como absoluto
desvelamento de si, ou seja, 0 aparecer considerado como o préprio ser. Consequentemente,
cada manifestacdo, cada aparéncia, cada fendmeno ndo aponta para algo oculto por tras de si,
mas “designa a si mesma e a série total” (SN, p. 15). Portanto, “o fendmeno nao indica, como
se apontasse por tras de seu ombro, um ser verdadeiro que fosse, ele sim, o absoluto. O que o
fenbmeno €, é absolutamente, pois se revela como é.” (SN, p. 16).

Assim, a aparéncia ndo encobre um aspecto essencial ou verdadeiro do ser, mas o revela
— ou, como afirma Sartre (SN, p. 16), “ela € a esséncia”. Tal como vimos anteriormente, cada
manifestagdo do existente remete a todas as demais e ndo a um ser oculto ou essencial, e
nenhuma delas é privilegiada. O ser do existente € a colecdo dessas manifestacdes e, dessa
forma, ele é aquilo que aparenta. Com isso, segundo o filésofo, podemos rejeitar, tambem, os
dualismos de poténcia e ato — ndo ha poténcia oculta, escondida, tudo estd em ato —, e de
aparéncia e esséncia — pois a aparéncia ndo remete, esconde ou dissimula a esséncia, ela é a
propria esséncia. Aquilo que aparece, o fenbmeno, ndo apenas nos remete a coisa, mas é a
propria coisa; o fendmeno aparece em sua totalidade, ndo tendo, desse modo, lados ocultos,
como no caso dos objetos. Conforme vimos antes, isso nos permitiria, segundo Husserl (1989,
p. 71-72), investigar os fendmenos conscientes. Entretanto, se levarmos as Ultimas
consequéncias sua proposta da reducdo fenomenoldgica, a investigacéo acerca das coisas e do
seu conhecimento segue dificultada, ja que nada poderemos afirmar sobre os objetos
transcendentes.

Dessa forma, demarca Sartre (SN, p. 17), ao sairmos dessas compreensdes dualistas de
interno e externo, poténcia e ato, esséncia e aparéncia, acerca do existente, parece que caimos
em um novo dualismo: o do finito e infinito. Para o filésofo, a solu¢do husserliana instaura a
dualidade do fenbmeno e das infinitas aparicGes, inclusive na medida em que o existente
manifesta-se sempre em relacdo a um sujeito que, por sua vez, est4 em constante mudanca™®.
Sendo o ser o conjunto de suas infinitas aparicdes, ndo podemos esgota-lo ou alcangé-lo em
sua totalidade, justamente por elas serem infinitas. Consequentemente, se ndo podemos
alcancar a totalidade de todas as possiveis apari¢es, o proprio conhecimento da coisa, tal
como pretendia Husserl, ndo pode ser alcangado. Vejamos, nas palavras de Sartre (SN, p. 18),

porque essa compreensdo ndo poderia nos satisfazer:

14 ~ . .. ~ . . ¢ L.
Embora ndo esteja dentro dos nossos objetivos adentrar essa questdo, € importante salientar, contudo, que ha controvérsias
no que diz respeito as interpretacdes e consequentes criticas sartreanas ao pensamento de Husserl.



40

[...] o que aparece, de fato, é somente um aspecto do objeto, e o objeto acha-se
totalmente neste aspecto e totalmente fora dele. Totalmente dentro, na medida em
gue se manifesta neste aspecto: indica-se a si mesmo como estrutura da aparicéo,
ao mesmo tempo razdo da série. Totalmente fora, porque a série em si nunca
aparecera nem pode aparecer. Assim, de novo o fora se opde ao dentro, e o
“ser-que-ndo-aparece” a aparicio. (grifos nossos).

Assim, a “teoria do fendmeno”, como se refere Sartre, realiza avangos sem, no entanto,
desvencilhar-se de todo e qualquer dualismo, tal como ele pretende. Permanecemos, ainda,
com a dualidade entre cada manifestacdo do existente, com a qual lidamos, e a série total, o
conjunto de manifestacdes que, sendo inesgotavel, ndo é possivel conhecer — e, desse modo,
segue como uma esséncia oculta ou secreta. Esse problema da distin¢do entre aparéncias e
realidade foi tratado de modo marcante por Kant (1724-1804), para quem tudo 0 que jamais
experimentamos sdo aparéncias — ou fendmenos — e nunca coisas em si. Nessa perspectiva,
ndo nos seria possivel alcancar, de fato, 0 mundo e as coisas diante de nos, tal como sdo em si
mesmas. Na Introducdo, Sartre reconhece a importancia de Kant e afirma que um dos esforcos
da filosofia pos-kantiana se deu justamente no sentido de solucionar os problemas da relacéo
entre as coisas e suas aparéncias. E, se as coisas se manifestam por meio de aparéncias, €
preciso que alguém seja consciente delas, ja que ndo podemos pensar em aparéncias sem que
sejam aparéncias para alguém. Isso, na fenomenologia, esta salvaguardado com a ideia de
intencionalidade. J& vimos que Sartre entende 0s objetos da consciéncia como reais — no
sentido de ndo serem meras representacdes do objeto na consciéncia — e Como necessarios a
propria consciéncia — ja que esta é sempre consciéncia de algo. Como, entdo, Sartre busca
solucionar esse problema das coisas e suas aparéncias?

Vejamos. Para o filésofo, ndo podemos encontrar no sujeito o fundamento do conhecer,
como ambicionava a tradicdo moderna, e apenas € possivel resolver a questdo do
conhecimento com uma ontologia, ou seja, questionando o ser do conhecido e o0 ser daquele
que conhece. J& vimos que toda consciéncia, para existir, para ser, tem como condicdo
necessaria ser consciéncia de algo. O ser da consciéncia, portanto, é consciéncia de ser, de um
objeto qualquer e, com isso, ja concluimos anteriormente que ndo ha consciéncia “pura”, sem
um objeto, ndo podemos capté-la isoladamente, objetiva-la. Ja vimos, também, que, ao
analisar o ser da consciéncia, Sartre constata que toda consciéncia é consciéncia (de) ser
consciéncia — que ele denomina cogito pré-reflexivo. Com isso, ele traz a tona algo que pode
ser verificado por toda e qualquer consciéncia, ou seja, por qualquer um de nos: ao sermos
consciéncia de alguma coisa, somos, concomitantemente e de modo ndo reflexivo,
consciéncia de sermos consciéncia dessa coisa. Mostramos antes que isso indica que ela nao

se reduz ao objeto e permite, diré ele, ainda que estejamos supostamente distraidos ou imersos



41

em uma determinada atividade, que possamos, a qualquer momento, refletir, julgar e falar
sobre n6s mesmos realizando essa atividade — sendo o irrefletido, portanto, o fluxo de
existéncia consciente como condig¢ao para o conhecimento.

O existente, por sua vez, também ndo é redutivel a consciéncia, pois, como ja vimos,
ndo ha consciéncia sem objeto, ela exige que as coisas as quais posiciona ja estejam ai e que,
portanto, existam a seu despeito. Além disso, sendo a consciéncia vazia, um nada, puro
intencionar, se o existente se reduzisse a ela, desvaneceria, também, em puro nada. Ha de
existir, portanto, um ser que ndo derive da consciéncia, que ndo dependa do conhecimento que
dele se tem, ou, “dito da forma que aqui nos interessa, ¢ preciso fundamentar o Ser da
consciéncia e o Ser do fenbmeno sem reduzi-los aquele que 0s conhece, a reflexdo.”
(RODRIGUES, 2007, p. 11) — entendendo, aqui, reflexdo como conhecimento. Sartre,
buscando resolver o problema das aparéncias, encontra solucdo ao diferenciar ser e
fendmeno™.

O fenbmeno, enquanto aparicdo, ndo é sustentado por um existente distinto de si, ele
“tem o seu Ser proprio” e aquilo que ele é, o é absolutamente. E, na medida em que falamos
do ser e refletimos sobre dele, podemos dizer que, de algum modo, ele aparece a todos nés.
Contrapondo-se, ainda, a Husserl, Sartre mostra que ndo precisamos conhecer toda a (infinita)
série de aparigcOes para conhecer um existente — isso sequer seria possivel, por seu carater de
inesgotabilidade e infinitude. N&o precisamos da série infinita de todas as apari¢des passadas
e possiveis de um livro para sabé-lo livro. O aparecer do livro diante de nods, enquanto
fendmeno para a consciéncia, de algum modo, ja nos revela seu ser-livro. Essa diferenciacdo
envolve, sem ddvida, uma questdo complexa, mas Sartre (SN, p. 19-20) parece facilitar um

pouco ao dizer que:

O existente é fendbmeno, quer dizer, designa-se a si como conjunto organizado de
qualidades. Designa-se a si mesmo, e ndo a seu ser. O ser € simplesmente a condi¢éo
de todo desvelar [...]. Com toda certeza posso transcender esta mesa ou cadeira para
seu ser e perguntar sobre o ser-mesa ou o ser-cadeira. Mas, nesse instante, desvio o0s
olhos do fenémeno-mesa para fixar o fenémeno-ser [...].

Encontramos, ent&o, no existente e no fendmeno certa “concretude”, cuja manifestagdo
ou apari¢cdo tem como condi¢do o ser. Mas isso ndo quer dizer que o ser esteja “escondido
atrés do fendmeno”, ou que o fendmeno seja uma aparéncia relativa a esse ser, que além de

distinto, seria mais genuino — pois assim recairiamos nos mesmos problemas criticados por

15 .. . - R 5 ~
Sartre utiliza, respectivamente, as expressoes “Ser do fenémeno” e “Fenomeno do Ser”. Optamos, no entanto, por essa
forma abreviada com o intuito de simplificar a exposi¢do e, consequentemente, a compreensao.



42

Sartre. Tampouco poderiamos reduzir a existéncia do ser & consciéncia, como mostra
Rodrigues (2007, p. 19):

[...] toda consciéncia é transcendéncia: a consciéncia s6 “nasce” frente a algo que ela
ndo ¢, a partir do qual ela se “reconhece” como existéncia consciente. Assim, para
que haja consciéncia, é preciso ja existir o objeto a ser transcendido. Ora, uma vez
que sabemos da existéncia da consciéncia, concluimos que aquele algo frente ao
qual ela “nasce”, o fendmeno de ser, também existe ¢ que seu Ser, o Ser do
fendmeno, ndo depende dela. Logo, o Ser do cogito pré-reflexivo exige que o Ser do
fendmeno seja irredutivel ao conhecimento, pois antes que o sujeito possa conhecé-
lo, o Ser do fendbmeno precisa ja estar dado de alguma forma. Por fim, a propria
consciéncia torna-se a “prova ontoldgica” da existéncia do Ser do fendmeno.

J& haviamos visto a consciéncia exigindo que seu objeto ja estivesse dado para que a ela
fosse possivel ser consciente dele. Agora, vemos a consciéncia como sendo “garantia” da
existéncia de um ser que € condicdo para o fendmeno, para seu “objeto consciente.” Assim,
ndo podemos reduzir um existente as impressdes que temos dele, ou seja, ndo podemos
reduzir o livro as apari¢cdes que tenho dele na minha lida diaria. Se identificassemos o livro
com nosso conhecimento dele, ele seria consciéncia e ndo mais livro, 0 que soa absurdo.
Desapareceria o existente livro e haveria “pura consciéncia”, o que nao € aceitavel, ja que a
consciéncia existe sempre posicionando um objeto que ela ndo ¢é, ndo podendo, assim,
coincidir-se com ele, ou ambos tornam-se puro nada. Sartre pretende escapar ao dualismo
finito e infinito, e também ao idealismo, para o qual o ser se reduziria a série de manifestacoes
e ndo restaria nada além do fendmeno. Dessa forma, podemos dizer que o ser é relativo a
consciéncia, mas jamais que ele se reduz a ela. Assim, na medida em que ndo podemos
reduzir aquilo que conhecemos ao conhecimento que temos dele, a sintese das varias
impressoes, o filésofo conclui que “é preciso que lhe seja reconhecido um ser” (SN, p. 30).

Nesse sentido, ele diz:

As precedentes consideracBes presumem que o ser do fenémeno, embora
coextensivo ao fendbmeno, deve escapar & condicdo fenoménica — na qual alguma
coisa sO existe enquanto se revela — e que, em consequéncia, ultrapassa e
fundamenta o conhecimento que dele se tem. (SN, p. 20).

Captar o ser, entdo, implicaria em ultrapassar os existentes com os quais lidamos
concretamente através das diversas manifestacbes fenoménicas, para indagar seu ser.
Implicaria, por exemplo, diante do livro que utilizo em minha leitura, questionar sobre o ser
do livro. Ao fazé-lo, ja ndo me volto para este livro em minhas médos, mas ultrapasso-o rumo
ao ser que o fundamenta e que é condi¢do do seu desvelar, do seu aparecer. O ser, a um S0
tempo, escapa e fundamenta o conhecimento: é porque ha ser que pode haver fendmeno e
manifestacdo, mas apenas afirmamos o ser através dessas manifestacGes. A dificuldade em

explicar e compreender o que estd em jogo ao falarmos do ser ndo é casual, o préprio Sartre



43

(SN, p. 20) afirma que nada podemos dizer sobre o ser, que ndo seja partindo da sua
manifestacdo, do fendmeno — pois é este que aparece a nds, € com o0 existente e suas
manifestagdes que lidamos cotidianamente.

Na cotidianidade, entdo, vemos e lidamos ndo com “o livro”, mas com um livro
especifico, aquele ou este livro, que aparece para cada um de nds, do qual precisamos para
escrever um trabalho, o qual estamos lendo, que gostamos ou desgostamos. O ser em Ssi
mesmo, portanto, s6 pode ser dado, digamos assim, “em teoria”. Do ponto de vista
fenomenoldégico, lidamos sempre com o fendmeno e ndo com o ser em si mesmo, ainda que,
frisemos mais uma vez, este seja fundamento e condicéo de todo aparecer, e que seja a ele que
o fendmeno “refere”. O fendmeno ndo ¢é o ser, mas, como coloca Sartre (SN, p. 36), indica-o e
exige-o. Assim, o fendmeno, em suma, é a manifestacdo, o aparecer do ser para uma
consciéncia. Ele ndo é o ser, embora este seja seu fundamento e condicdo, nem € a
consciéncia, pois é para ela que ele aparece. Trata-se, pois, ndo de um ou do outro, mas do
encontro, da relagdo. E trata-se, ainda, do existente, do objeto com o qual a consciéncia lida
concretamente, e ndo de uma abstracéo.

Ele é a manifestacdo do ser, que aparece sempre em uma situacdo especifica na qual nos
encontramos. E, entdo, o livro com o qual lido, do qual preciso, em um mundo no qual 0s
conhecimentos e saberes sdo passados atraves dos livros, da escrita. Lido ndo com qualquer
livro, mas com aquele especifico que preciso, por exemplo, para fazer um trabalho, mas que
ndo encontro por estar esgotado no fornecedor. O fendbmeno, dessa forma, implica na relacéo
concreta que estabelecemos com 0 mundo em nossa existéncia cotidiana. Diz respeito ndo a
qualquer existéncia e qualquer objeto, qualquer livro, mas a mim e ao meu livro, ja que este
aparece para mim e sou eu que com ele me relaciono, que dele preciso. Ele, portanto, nunca
aparece em “estado bruto”, mas sempre como manifestacdo fenoménica. Tendo em vista
nossa finalidade de compreender a constituicdo dos sentidos da existéncia humana, parece que
o fendmeno implica em aparecer de certo modo, ou, nas palavras que nos interessam, com
certo sentido. Mas, aqui, ja estamos nos adiantando, retomaremos este ponto mais a frente.
H4, ainda, alguns passos a serem dados antes de chegar a essa discussdo do sentido
propriamente dito. Vimos algumas caracteristicas acerca do modo de ser da realidade humana
e, também, do modo como ela “encontra” os objetos dos quais é consciéncia. Apesar das
indicacBes até o momento, é preciso apresenta-los, de fato, enquanto as duas regides de ser
gue os constitui, tal como propGe Sartre e, também, aquilo que, ao mesmo tempo, os distancia

e aproxima: o nada.



44

Capitulo 3. O Nada e o Ser: a questdo da relacdo

3.1. O ser-Em-si e o ser-Para-si

Para Sartre, hd duas regides de ser: o Para-si (Pour-soi), que é o modo de ser da
realidade humana — que estamos nos empenhando em descrever —, e 0 Em-si (En-soi), que é 0
modo de ser das coisas™®. Como vimos na primeira sec#o, a realidade humana é consciéncia, o
que implica em ser sempre consciéncia de algo, de mundo. Disso decorre que ndo ha um sem
0 outro, de modo que ndo podemos compreender a existéncia do Para-si sem também
considerar o0 modo de existéncia das coisas. Por esse motivo, antes de darmos prosseguimento
a descricdo da realidade humana, iremos dedicar algumas linhas para o esclarecimento dessa
outra regido de ser. Para que ndo percamos de vista nosso objetivo é importante ressaltar,
como fizemos anteriormente, que nossa finalidade Gltima neste trabalho é a de investigar o
modo como se constituem os sentidos da existéncia humana, em especial os sentidos das
escolhas, vivéncias e experiéncias e, em Ultima instancia, os sentidos do proprio existir. Tendo
iSS0 em vista, a andlise do modo de ser do Em-si e da maneira como nos relacionamos e
significamos 0s objetos “materiais” da nossa lida cotidiana — ou seja, COmo se constituem seus
sentidos —, embora ndo consista em nosso objetivo final, se faz indispensavel para que
possamos alcanca-lo.

Sartre escolhe a nomenclatura “Em-si” ndo por acaso. O ser das coisas, tal como ele
descreve, € opaco, maci¢o, pura plenitude e positividade, sem distancias, vazios ou fissuras,
fechado em si mesmo — e, portanto, ndo consciente. No entanto, como frisa o filésofo, a
particula “si”, embora esteja tradicionalmente ligada a um aspecto reflexivo, aqui, ndo denota
qualquer referéncia a um ato consciente ou reflexivo. Diferente da consciéncia, o ser Em-si
ndo se questiona, nem se remete a si mesmo, mas simplesmente é o que &, é este si mesmo e

se esgota em sé-lo — trata-se de um principio contingente. Ele é pura identidade consigo e,

1% Como frisa Morris (2007, p. 84), curiosamente, Sartre, ao desenvolver sua andlise acerca da consciéncia, ndo coloca em
questdo o fato dos animais serem ou ndo conscientes de algo. A divisdo ontoldgica que o autor faz refere-se aos seres
conscientes — no caso, humanos — e seres ndo-conscientes, para os quais ele utiliza sempre exemplos de coisas e objetos. Essa
restricdo dos exemplos e a propria descricdo do ser-Em-si nos leva a pensar que os animais ndo se encaixariam nesta
dimenséo e, por outro lado, a descri¢do sartreana de consciéncia e ser-Para-si refere-se exclusivamente ao caso humano. Na
medida em que néo fica claro o posicionamento do autor sobre o caso dos animais, acreditamos que, por pretender dedicar-se
a realidade humana, o filésofo acabou optando por ndo se aprofundar e arriscar desviar-se na andlise da situagdo animal,
utilizando como contraponto apenas a analise do modo de ser radicalmente outro que € o das coisas. Contudo, diante do fato
da existéncia de outras espécies vivas que ndo a humana, que diferem dos dois modos propostos por Sartre, a afirmagédo
radical da divisdo ontoldgica entre apenas esses dois modos de ser parece-nos um tanto descuidada. Seria preciso, a nosso
ver, ao menos indicar esse outro modo de ser (dos animais), ainda que ndo fosse a ele dedicada uma analise em pormenores.



45

nesse sentido, Sartre (SN, p. 39) coloca que podemos entendé-lo como sintese, se pensarmos
“a mais indissoluvel de todas: sintese de si consigo mesmo”.

Assim, o Em-si, sendo plena positividade, ndo se relaciona com o outro, com 0 mundo,
nao conhece a alteridade e tampouco a temporalidade, pois se encerra na “atividade” de ser o
que é. E apenas por meio de uma consciéncia que dele pode se falar ou fazer uma
comparacdo. Um livro, por exemplo, ndo se remete ou questiona a si préprio, ele
simplesmente €, em cima da mesa, ao lado da caneta, dentro do quarto — e €, ainda, indiferente
a sua localizacéo, esta se refere sempre a uma consciéncia do livro. Tampouco se relaciona ou
se posiciona com relacdo a mesa, a caneta ou ao quarto. Apenas uma consciéncia pode tomar
o livro enquanto muito pesado ou mais interessante que o outro, localiza-lo dentro do quarto
ou em cima da mesa, ou ainda constatar a mudanca das paginas que se tornaram amareladas,

"9

dizendo: “como esta velho este livro!”. S6 podemos dizer que ha mudanca se houver uma
consciéncia que a testemunhe, para o livro em si mesmo ndo ha temporalidade ou
transformacéo, ele ndo se percebe a si mesmo como diferente, essas sao questdes humanas.
Também o séo a possibilidade e a necessidade, ja que, ao Em-si, esta resguardado o carater de

contingéncia radical:

O ser permanece alheio as no¢des do possivel e do necessario; ndo deriva de um
possivel e ndo se pode justifica-lo por nenhum tipo de necessidade. A possibilidade
pertence a estrutura humana, e a necessidade ndo passa de uma noc¢do ideal, exterior
ao existente. Dessa forma, o ser-em-si resolve-se como contingéncia radical.
(BORNHEIM, 1984, p. 34).

O livro, em si mesmo, simplesmente é. As mudancas, transformacdes, a localizacdo e a
caracterizacdo do livro sdo possiveis de serem testemunhadas e expressadas a partir de nos,
que dele somos consciéncia. Para ilustrar a questdo da temporalidade e da mudanca, podemos
utilizar o exemplo de Sartre (SN, p. 137) sobre a lua crescente. Esta, rigorosamente, s6 pode
ser considerada “crescente” na medida em que uma consciéncia a capta como lua que vird a

ser cheia:

Um ser que é o que é, na medida em que o consideramos como sendo o que é, de
nada precisa para se completar. Um circulo inacabado s6 necessita do acabamento
caso seja ultrapassado pela transcendéncia humana. Em si, é completo e
perfeitamente positivo enquanto curva aberta.

A lua, em si, crescente ou cheia, é 0 que €, ndo se sabe, ndo se remete e nem se conhece

enquanto “poténcia”, enquanto podendo ser de outro modo’’. Ela ndo espera ou projeta ser

coisa alguma. Isso nos permite apontar que o Em-si desconhece passado, presente ou futuro.

7 \ale frisar a radicalidade deste caso especifico. A lua, em si mesma, é sempre “cheia”, ou, melhor dizendo, é sempre um
circulo fechado e acabado. Ela apenas pode ser considerada um circulo inacabado, uma curva aberta, em suma, “crescente”,
como “lua que vira a ser cheia”, na perspectiva e no ponto de vista nosso, que nos encontramos em determinada localizagdo
em relacéo a ela.



46

N&o ha, para ele, temporalidade e esta apenas aparece associada ao seu ser na medida em que
outro ser — uma consciéncia, um Para-si — o capta como tendo um antes e um depois. Ainda
que a lua mude ao longo de suas fases e que o livro amarele, rasgue e envelheca, a passagem
do tempo, bem como a mudanga, sdo sempre para uma consciéncia, que é testemunha do

antes e do depois. A esse respeito, Sartre (SN, p. 39) fala sobre 0 Em-si:

Ele ¢, e, quando se desmorona, sequer podemos dizer que ndo é mais. Ou, a0 menos,
sO uma consciéncia pode tomar consciéncia dele como ja ndo sendo, precisamente
porque essa consciéncia é temporal. Mas ele mesmo nao existe como se fosse algo
que falta ali onde antes era: a plena positividade do ser se restaurou sobre seu
desabamento. Ele era, e agora outros seres sdo — eis tudo.

Certamente, com isso, ndo queremos — e tampouco o queria Sartre — dizer que 0 mundo
se manteria estatico sem a presenca do Para-si, mas simplesmente que sem ele ndo haveria
constatacdo da mudanca ou passagem — estas, ainda que se refiram ao Em-si, ndo sdo captadas
ou reconhecidas por ele, mas apenas por uma consciéncia. Dessas colocacGes ndo se pode
concluir que o Em-si é passivo diante da consciéncia — isso desembocaria em idealismos que,
ja vimos, ndo interessam a Sartre. As ideias mesmas de passividade ou atividade sdo humanas
e sdo sempre relativas a algo e, assim, ndo se inserem no mundo do Em-si, que, sendo
simplesmentesi mesmo, desconhece alteridade e relacdo. Sendo o que €, ele ndo se relaciona
com si mesmo ou com a consciéncia: é em sua total indiferenca.

Apesar da relevancia do papel do ser Em-si na ontologia de Sartre, ndo muito pode ser
dito sobre ele, como o proprio filésofo coloca e, também, como mostra-nos Bornheim (1984,
p. 36):

Soberanamente fechado em si préprio, confinado na sua inacessibilidade, torna-se
totalmente impossivel saber qual é a estrutura interna do ser. Por conseguinte, todas
as dicotomias caras a Metafisica classica, que distinguem a substancia do acidente, a
matéria da forma, o ato da poténcia etc., perdem qualquer sentido, e isso ndo tanto
porque sejam categorias erradas — como sabé-10? —, mas simplesmente porque o em-
si nos fica estranho. O em-si persiste como plenamente indeterminado, e toda
tentativa de determinacdo é um tiro no escuro.

Assim, 0 ser-Em-si segue como uma espécie de mistério: por seu excesso de
determinacdo em si mesmo, torna-se indeterminado e estranho para nés. Basta-nos, entdo,
termos em vista as indicacBes sobre seu modo de ser, ja que este ird se contrapor ao modo de
ser do Para-si. Havendo esclarecido esse ponto, que serd a base de fundamentacdo do
seguinte, podemos prosseguir na discussdo acerca da realidade humana, ou, em outras
palavras, do Para-si.

Dissemos anteriormente que a consciéncia ndo é espacial ou substancial, mas, ao
contrério, € fluxo, € movimento constante e continuo em dire¢cdo aos seus objetos, é um

deslizamento para fora de si. Isso significa, em outros termos, que a consciéncia, por seu



47

modo de ser, ndo pode coincidir-se consigo mesma em uma “adequagdo plena” — € cOmMo
poderia, na medida em que € pura intencionalidade? —, como no caso do Em-si, que, como
acabamos de ver, ndo possui fissuras, distancias ou vazios, mas simplesmente € o que €. H4,
na consciéncia, uma “falha” no principio de identidade, a ela ndo é possivel identificar-se
consigo mesma, pois é presenca a si, esta voltada para si mesma. A consciéncia, portanto, ndo
poderia existir a0 modo de ser do Em-si, mas de outro modo, que Sartre denomina Para-si.

H& um interessante adendo a ser feito, apontado por Cox (2007, p. 25), sobre 0 uso do
termo “Para-si”, lembrando ao leitor que, com ele, Sartre ndo supde ou indica um modo de ser
Unico e universal tampouco algo que pudesse se aproximar de uma “natureza” ou “esséncia”
humana. Ao contrério, o que ele busca nos mostrar com sua descri¢do do Para-si € o modo
como, originariamente, nés nos relacionamos com o0 mundo, com as coisas e com 0 Nosso
proprio ser. N&o ha nisso uma indicagédo alguma de determinacdes, restricdes ou estereotipos,
pois cada consciéncia individual, concreta e situada, ira fazer-se a seu modo, e livremente,
como veremos mais a frente. Além disso, o “para” do Para-si indica direcdo que nunca chega
ao seu destino, significa ser em diregdo a esse “si”, essa identidade — e, parece-nos, esse
sentido —, sem, no entanto, alcanca-lo, sem completar o processo de busca, que € constante e
inacabado. Desenvolveremos mais profundamente este ponto ao longo do texto. Como mostra
Bornheim (1984, p. 38), a expressdo, além de apontar a caracteristica de intencionalidade e

direcionamento, refere-se ao carater de presenca da realidade humana:

O pressuposto basico das andlises encontra-se na compreensdo do homem como ser-
no-mundo. N&o se aborda a consciéncia tdo-s6 enquanto presa a si ou enquanto
confinada nos seus préprios limites. Por certo, em determinado sentido ela vive
voltada para si prépria — ja por isso Sartre a designa com a expressao “para-si”; a
consciéncia é para-si por isso que aparece a si mesma. [...] Nessa perspectiva, pode-
se dizer que a consciéncia permanece presa a si, sem conseguir abandonar-se. Por
outro lado, contudo, o ser mesmo da consciéncia é a intencionalidade. Vale dizer
que, se ela se experimenta como relagé@o a si propria, concomitantemente se
relaciona ao em-si [...]. (grifos nossos).

Acabamos de ver que 0 objeto ndo é passivo com rela¢do a consciéncia, 0 que tampouco
implica que seja a consciéncia passiva diante do objeto — o0 que, por sua vez, resultaria em um
realismo. No que consiste, entdo, o0 modo de ser da consciéncia, ou seja, do Para-si?
Diferentemente das coisas, que simplesmente sdo, o Para-si tem que ser, tem que atingir,
buscar seu ser. A consciéncia se caracteriza como uma “falta perpétua”, a qual busca
incessantemente preencher-se, enquanto 0s seres Em-si, em contraste, sdo completos neles
mesmos, nada lhes falta. Mas, cabe questionar, falta de que? De ser, identidade, de
fundamentacéo, explicagdo, razdo ou determinacdo da sua existéncia — ou, ainda, de sentido.

Falta desse “si” para o qual se direciona sem jamais alcancar. Como coloca Sass (2002, p. 72),



48

essa falta “[...] ¢ identificada em seu ser, ndo s6 como vazio, mas também como atitude de
negacgdo em relagdo ao em-si.”, como movimento.

Parece oportuno, neste momento, iniciar uma analise mais pormenorizada da expressao
“presenga a si”, utilizada por nds algumas vezes até aqui. Primeiramente, é preciso tecer
algumas consideragdes sobre esse “si” para o qual somos presenga. Lembrando o modo de ser
da consciéncia, cabe frisar que ndo somos apenas “para”, OU Seja, apenas movimento, dire¢cao
e intencionalidade, pois somos, também — e temos de ser, embora ndo ao modo do Em-si —,
esse “si” para o qual avangamos. Ou seriamos puro nada, pura desagregacdo. O “si” simboliza
“a totalidade concreta e inatingivel do Para-si” (SN, p. 143), uma espécie de ideal de
identidade de si mesmo. Esse ideal de identidade nos remonta a0 que comentamos,

anteriormente, acerca da reflexdo impura e do “eu”, tal como faz Rodrigues (2007, p. 54):

Ora, se na reflexdo pura limitamo-nos a presenciar esta desagregacao que fazemos
de nosso ser, a reflexdo impura sera a eterna busca pelo si mesmo do qual
estamos separados para que, finalmente, possamos sé-lo. Em termos psicoldgicos,
[...] podemos dizer que a finalidade desta busca pelo “si” efetiva-se na
constituicio de um “eu”. (grifos nossos).

Assim, novamente vemos o “eu” como resultado da busca constante do Para-si por uma
identidade ou coesdo, mas que consiste em uma cristalizacdo e ndo no reconhecimento, de
fato, do nosso ser — que seria justamente, pela reflexdo pura, a presenca a desagregacao que
nGs somos. Mas o “si”, vale frisar, ndo equivale ao “eu”, ndo € um produto ou resultado da
reflexdo, mas o préprio ser (Em-si) enquanto atravessado e nadificado, ou seja, por nos
intencionado e rumo ao qual nos direcionamos. Entretanto, por sermos Para-si, por sermos
consciéncia, distancia e presenca a esse si, jamais podemos coincidir-nos com ele. Em termos
sartreanos, diriamos que somos esse “si” a maneira de ndo sé-lo, a0 passo que o Para-si “ndo
pode ser si [...]. Mas também ndo pode ndo ser si” (SN, p. 125). Eis que nos encontramos
diante de um importante ponto que consta nas conclusdes da ontologia de Sartre (SN, p. 753):
“0 Para-si e 0 Em-si estdo reunidos em uma conexao sintética que nada mais é do que o
proprio Para-si. Com efeito, o Para-si ndo constitui sendo a pura nadificacdo do Em-si; é
como um buraco de ser no amago do Ser” (grifos nossos). E, por sua vez, isso justifica a
insisténcia de Sartre — que vem a ser, também, a nossa — em investigar o ser-Em-si, e indica a
relevancia e necessidade de tal investigacdo para compreender o modo de ser do Para-si, visto
que este “so pode fundamentar-se a partir do Em-si e contra o Em-si” (SN, p. 135).

Agora, mais familiarizados com a particula “si” do Para-si, temos condi¢Bes de avangar
no entendimento da expressao “presenca a si”. Afinal, pelo nosso modo de ser, escapamos a

identidade, sendo simplesmente busca e presenca a ela:



49

A presenca do ser a si mesmo implica em um desgarramento do ser com relacéo a si.
A coincidéncia do idéntico ¢é a verdadeira plenitude do ser, justamente porque nessa
coincidéncia ndo ha lugar para qualquer negatividade. [...] Ao contrario, a presenca a
si pressupde que uma fissura impalpavel deslizou pelo ser. Se o ser é presenga a si,
significa que ndo é inteiramente si. A presen¢a é uma degradacdo imediata da
coincidéncia, pois pressupde separacdo. Mas, se indagarmos agora "que é que separa
0 sujeito de si mesmo?", seremos obrigados a admitir que é nada. (SN, p. 126).
(grifo nosso).

Como veremos no proximo item, é o nada que constitui o Para-si que o distancia e o
aproxima, a um sO tempo, desse “si”, tornando-o presenca a si. Somos esse “equilibrio
perpetuamente instavel” (SN, p. 125) entre (1) a identidade do “si”, do Em-si que somos
consciéncia e nadificamos, e (2) a unidade sintética da presenca a si. Ou, nas palavras do
autor, “entre a identidade enquanto coesdo absoluta, sem traco de diversidade, e a unidade
enquanto sintese de uma multiplicidade” (SN, p. 125). Sartre conclui, na mesma pagina,
afirmando: “A lei de ser do Para-si, como fundamento ontolégico da consciéncia, consiste em
ser si mesmo sob a forma de presencga a si”’. Assim, ainda que ndo seja possivel alcancar esse
“si”, essa identidade, esse ser ou sentido definitivo, o Para-si infesta-se dele, é o transcender-
se rumo a ele que o faz movimentar-se, engajar-se no mundo e existir — que é esse movimento
em diregdo ao “si”. A realidade humana ¢, entdo, desejo ¢ busca de suprimir essa falta de ser,
esse vazio que ela é — e cada um de nos € a concretizagdo singular dessa busca por realizar
esse desejo, ou seja, de suprimir essa falta.

O Para-si é a perpétua negacao do ser e existe de forma tal que jamais pode alcancar ou
coincidir-se com si mesmo. Mas como nos foi possivel chegar a essa conclusdo? Ja haviamos
colocado, ao falar da consciéncia, que esta — por ndo ser espacial ou substancial, mas pura
intencionalidade — €, de certa forma, nada. Esse “nada” aparece novamente na citacdo alguns
paragrafos acima, quando Sartre afirma ser ele aquilo que separa a consciéncia de si mesma.
Além disso, vimos no item anterior que as transformacdes e mudancas no ser s6 podem ser
captadas por uma consciéncia: apenas esta pode testemunhar que algo era e ja ndo mais o &,
ou que nao esta aqui, mas em outro lugar. Isso significa que o nada — o ndo-ser, a negacao e
outros derivados — ndo poderia existir no mundo, em si mesmo, a ndo ser através do ser que €
seu préprio nada: o Para-si. Ndo podemos prosseguir com a investigacdo sem adentrar, afinal,

as elucidagdes sartreanas acerca do “nada”.

3.2. O ndo-ser, 0 nada e a nadificacdo

Sartre (SN, p. 44) inicia sua investigacdo acerca do nada apontando para o fato de que

cada conduta humana, “sendo conduta do homem no mundo, pode nos revelar a0 mesmo



50

tempo o homem, o mundo e a relagdo que os une” e, portanto, a investigagdo acerca da
conduta humana é um caminho possivel para a compreensdo do modo de ser da realidade
humana no mundo. Ele parte, assim, do estudo da interrogacdo, que, como veremos, é uma
conduta que revela a propria atitude da realidade humana com o mundo, revela a relacéo da
consciéncia com o ser.

A pergunta ou interrogacdo coloca sempre duas possibilidades de resposta: uma
afirmativa e uma negativa. E porque ha a possibilidade permanente do nada que se abrem as
possibilidades para as perguntas dirigidas a nés mesmos e ao mundo — e a propria ocorréncia
da negacdo, em uma resposta negativa. A interrogacao €, entdo, nas palavras de Sartre (SN, p.
45), “uma ponte langada entre dois nao-seres: 0 ndo-ser do saber, no homem, e a possibilidade
de ndo-ser, no transcendente”, ou Seja, uma ponte entre aquele que, por ndo saber, interroga,
questiona, pergunta, e a possibilidade constante de uma resposta negativa. E, acrescenta Sartre
(SN, p. 46), “é ainda o ndo-ser que vai circunscrever a resposta: aquilo que o ser sera vai se
recortar necessariamente sobre o fundo daquilo que ndo €”. Mas, como ja vimos, o ser Em-si
é pleno e sem vazios, sem fissuras, o que nos impossibilita de pensar que o nada provenha das
coisas, pois “ndo ha o menor vazio no ser, a menor fissura pela qual pudesse deslizar o nada”
(SN, p. 122).

O mundo, diz o filésofo, “ndo revela seus ndo-seres a quem ndo 0s colocou
previamente como possibilidades” (SN p. 47). E apenas na relacio entre realidade humana e
mundo que surge a negagao — que é, por sua vez, manifestacdo, expressdo do nada. E nessa
circunstancia que ele afirma, na mesma pagina, que “o ndo-ser surge sempre nos limites de
uma espera humana”. Podemos acompanhar, entdo, a conclusao de Sartre de que o nada
apenas poderia vir ao mundo por meio de um ser que pode se voltar para o seu proprio ser, um
ser que € distancia de si e € o seu préprio nada, afinal “o ser pelo qual o Nada vem ao mundo
deve ser seu proprio Nada” (SN, p. 65). Ja sabemos que este ser € o Para-si. Ndo nos parece
gue pudesse ser outro, tendo em vista que somos nos que interrogamos e esperamos. Nesse
sentido, Bornheim (1984, p. 44), identificando o Para-si como “elemento possibilitador da
negacdo”, afirma que 0 “paradoxo da realidade humana lhe advém dessa singular unidade
entre o sere o nada[...]".

Assim, temos até aqui que (1) o processo de interrogacdo ou pergunta e a possibilidade
de negacdo sdo possibilidades no mundo, facilmente detectadas em nossas atividades
cotidianas; (2) estas, entretanto, sdo possiveis na medida em que ha o nada; (3) este, por sua

vez, aparece sempre no fundo da relagdo entre a realidade humana e o mundo; (4) ele,



51

contudo, ndo se encontra no mundo, mas é possivel pelo Para-si, que, em seu modo de ser, é 0
seu proprio nada. Conforme apresentamos antes, apenas é possivel que a consciéncia seja um
arrancar-se de si mesma rumo ao ser, transcendendo-o, porque ela é, em seu ser, seu proprio
nada. Trata-se de um processo incessante de constituicdo a partir da nadificacédo de si e do
mundo e, assim, a consciéncia é um ser que esta imerso no mundo, mas que necessita exercer
sobre ele uma constante negacdo. O nada, portanto, longe de ser uma abstracdo ou mero
conceito, € a propria condi¢cdo de ultrapassagem e transcendéncia.

Mas o nada, em si mesmo, nao &, ndo pode ser. Ele apenas pode aparecer por meio de
um ato de nadificacdo que o expresse. E, assim, podemos dizer que possui uma “existéncia

emprestada”, carecendo sempre do ser para poder nadifica-lo.

Expressavamos isso ao dizer que o nada invade o ser. Significa que o ser ndo tem
qualquer necessidade do nada para se conceber, e que pode se examinar sua nogao
exaustivamente sem deparar com o menor vestigio do nada. Mas, ao contrario, o
nada, que ndo é, s6 pode ter existéncia emprestada: é do ser que tira seu ser; seu
nada de ser s6 se acha nos limites do ser, e a total desaparicdo do ser ndo constituiria
0 advento do reino do ndo-ser, mas, ao oposto, 0 concomitante desvanecimento do
nada: ndo ha ndo-ser salvo na superficie do ser. (SN, p. 58).

O ser, entdo, que € negado pela consciéncia, € o suporte e a condi¢cdo de aparecimento
do nada — que apenas pode surgir da relacdo do Para-si com o Em-si. O ndo-ser, enguanto
negacdo, € ontologicamente dependente do ser. Isso ndo é dificil de entender ja que, para que
haja a negacédo de algo é preciso, antes, que esse algo exista e, assim, 0 ndo-ser ou 0 nada deve
ser subsequente ao ser. Por outro lado, isso ndo implica em uma interdependéncia entre ser e
nada, pois ndo ha dependéncia ontologica do ser pelo ndo-ser, afinal, sendo o ser anterior ao
ndo-ser, o primeiro ndo pode, logicamente, ser constituido por ou depender do segundo.

Assim, a realidade humana faz existir 0 nada por meio de uma atitude de constante
nadificacdo, enderecada a si e a0 mundo. Para Sartre, no entanto, o nada tampouco provem de
uma “subjetividade pura” — 0 que sequer seria possivel em sua filosofia — ou de uma simples
articulacdo de ideias. Trata-se, para o filosofo, de uma caracteristica ontologica da realidade
humana, que carrega o nada e a negacao enquanto seu proprio modo de ser, e &, pois, nela que
encontramos a resposta a questdo da origem do nada.

E oportuno colocar que Sartre diferencia dois tipos de negacdo: a externa e a interna. A
primeira “aparece como puro nexo de exterioridade estabelecido entre dois seres por uma
testemunha” (SN, p. 236). Trata-se, por exemplo, do caso em que digo que “o livro ndo é a
cadeira”, uma comparacao que sé pode ser feita por uma consciéncia — conforme comentamos
no item sobre o0 Em-si — e cujo fundamento ndo se encontra em nenhum dos dois objetos, que

simplesmente sdo o que sdo. Tal negacdo consiste em uma espécie de ligacdo entre eles



52

estabelecida por mim e que em nada acrescenta ou modifica-os, sendo, por isso, denominada
“externa”. A negacdo interna, por sua vez, ¢ entendida como “uma relacéo de tal ordem entre
dois seres que aquele que é a negacdo do outro qualifica o outro, por sua propria auséncia, no
amago de sua esséncia” (SN, p. 237). E, voltando ao exemplo da timidez, o caso em que
remeto a mim mesma afirmando que “ndo sou extrovertida” e, desse modo, ndo apenas me
nego uma qualidade, mas assumo tal negagdo como uma “virtude negativa de meu ser”, uma
“qualidade real”, uma caracteristica que me constitui: a de ndo ser extrovertida. Desse modo,
diferentemente do primeiro tipo, essa negagédo influi em minha “estrutura interna” provocando
em mim uma “modificagdo” ndo apenas na medida em que me qualifica negativamente, mas,
também, ao passo que, na assuncdo de tal caracteristica como minha, posso, a partir dela,
explicar “tanto minha melancolia, por exemplo, quanto meus insucessos mundanos” (SN, p.
236-237). A negacdo interna, como qualquer outra, apenas pode surgir no mundo pelo Para-si,
ainda que se refira ao Em-si, “como quando se diz que uma pérola ¢ falsa, uma fruta nao esta
madura, um ovo ndo esta fresco, etc.” (SN, p. 237).

Ao descrevermos o mundo, utilizamos, a todo 0 momento, a negacéo. Posso dizer que
meu livro esta sobre a mesa, mas também que ndo esta na mochila, e mesmo ao afirmarmos,
por exemplo, que “isto é um livro”, implica em dizer que ndo é uma cadeira, uma mesa ou
qualquer outra coisa. Os exemplos séo infinitos e demonstram como 0 ndo-ser, 0 nada e a
negacdo estdo presentes em nossas vidas, afinal, ndo se trata apenas de como descrevemos o
mundo, mas, mais do que isso: sd0 ‘“nossos modos de encontrar ¢ atuar no mundo”
(CERBONE, 2013, p. 131). E, indo um pouco mais além, nas palavras de Sartre (SN, p. 135):
“[...] a nadificacdo, sendo nadificagdo do ser, representa a vinculacdo original entre o ser do
Para-si e 0 ser do Em-si.” (grifo nosso). Com o intuito de mostrar que a negacdo e o nada
aparecem objetivamente em situacGes cotidianas, Sartre (SN, p. 50) utiliza, dentre outros, o
classico exemplo de uma situacdo em que procuramos uma pessoa em um café ou um bar. O
ambiente é plenitude de ser e fundo sobre o qual aquele que procuro deve aparecer como

figura®. Assim, a cada canto, utensilio ou pessoa que olho e ndo encontro quem procuro,

¥ Essa nocao de figura-fundo é bastante trabalhada na Teoria da Gestalt. VVisando o que aqui nos interessa compreender,
podemos dizer que se trata, de modo bastante resumido, da necessidade de que a experiéncia perceptual de um objeto envolva
um fundo. Como descreve Morris (2009, p. 88): “Se compreendemos o objeto de uma consciéncia perceptual como aquilo a
que se presta aten¢ao ou que se foca, esse objeto ¢, entdo, a ‘figura’: aquilo para o qual estou olhando ¢ o gato rajado. Parte
dessa experiéncia perceptual é o fundo literal: a almofada sobre a qual o gato esta enrolado, o sofa sobre o qual a almofada
esta colocada, etc. [...]. Em linguagem sartreana, estar posicionalmente consciente do gato €, a0 mesmo tempo, estar ndo-
posicionalmente consciente da almofada. [...] De fato, a minha consciéncia posicional da almofada, tendo eu desviado a
minha atencdo para aquilo que estava anteriormente no fundo €, a0 mesmo tempo, uma consciéncia ndo-posicional do gato,
que agora se tornou fundo para a almofada. Fundo e figura formam, entdo, uma unidade sintética, um todo organizado”. Essa
dinamica entre figura e fundo, parte e totalidade serd retomada ao longo do texto, pois constitui um movimento marcante do
modo de ser do Para-si.



53

efetuo uma nega¢do na medida em que o capto como “ndo sendo” aquele que busco. Como
coloca Sass (2002, p. 25), o “fundo composto pelas existéncias que perfazem o bar ¢ uma
totalidade negada constantemente pela atitude da procura”. Ao constatar, por fim, que a
pessoa que busco ndo se encontra ali, além do fundo composto pelo café, seus objetos e
pessoas negados, ha, também, uma nova negacao que aparece sobre o fundo de nadificagdo do
café: a auséncia. E 0 nada que se mostra em meio ao ser. Sartre (SN, p. 52) conclui que, para
ser possivel, o nada deve “infestar” o ser.

Aqui, devemos atentar para um ponto muito importante para a nossa investigacdo. A
procura por uma pessoa, com a finalidade de encontra-la no café, faz com que este apareca
para mim organizado de certo modo. Isso significa que, pela nadificagdo, o mundo tal como

aparece a uma consciéncia, se organiza e se configura de certa maneira:

E como poderia ser diferente, uma vez que a interrogacdo é um processo humano? E
pela realidade humana que as coisas se organizam em forma de “complexos-
utensilios”, ¢ pela possibilidade de negagdo que a “realidade” a nossa volta se
organiza ou, em outras palavras, é pelas negatividades que as “massas de ser” vdo se
transformando em mundo. (RODRIGUES, 2007, p. 30).

A nocao de “mundo” sugerida nesta citagdo, embora seja de extrema relevancia para
nossa investigacdo, implica em mindcias e ferramentas conceituais das quais ainda néo
dispomos e, por esse motivo, sera retomada mais a frente. Em relacdo ao que nos concerne
abordar agora, podemos afirmar que, sem duvida, ha, no mundo, uma plenitude de ser que o
constitui, 0 Em-si ou “as massas de ser” as quais se refere o autor — afinal, a propria
consciéncia traz como exigéncia a existéncia do ser. Porém, na medida em que ela se dirige a
essa plenitude de ser, percebe-a, transcende-a, essa “massa indiferenciada de ser” (SN, p. 57)
aparece organizada, ordenada em figuras e fundos, partes e todos, como utensilios ou
empecilhos, como necessarios ou facilitadores etc., em relacdo ao direcionamento da atengédo
— ou seja, de acordo com a necessidade ou a intencdo da consciéncia que percebe. Assim,
“[...] é preciso notar que, na percep¢ao, ocorre sempre a constituicdo de uma forma sobre um
fundo. Nenhum objeto, nenhum grupo de objetos estd especificamente designado para
organizar-se em fundo ou forma: tudo depende da dire¢do da minha atengdo.” (SN, p. 50).
Lembremos que depende também da direcdo da nossa atencdo a captacdo da mudanca, da
transformacéo, da localizacdo e da caracterizacdo do Em-si, por sua indiferenca em relacao a
tais aspectos, que, como ja vimos, sdo possiveis de serem testemunhados e expressados
apenas por uma consciéncia. Tudo isso significa, em outras palavras, que o0 modo como o
mundo ira se organizar depende da direcdo do “olhar”, da percepcdo e da perspectiva do Para-

Si.



54

Das apreciagdes acerca do modo de ser da realidade humana colocadas do inicio desta
primeira parte até aqui, decorre que a consciéncia ndo existe no mundo em termos de mera
contemplagdo. Ao contrario, a intencionalidade, o voltar-se para e a percep¢do implicam em
certo interesse e certa perspectiva, que, digamos, interferem no modo como se manifesta e se
organiza o objeto intencionado — em Ultima instancia, 0 mundo. N&o se trata, contudo, de uma
projecdo ou distorcdo da realidade, mas da sua manifestacdo, enquanto fendmeno, fruto do
encontro e da relagéo, pela nadificacdo, do Para-si com o Em-si — que, como vimos, consiste
no préprio Para-si. Ao existir como consciéncia, a realidade humana faz com que as coisas
dispostas ao seu redor, que se Ihe impdem sua existéncia, se distribuam, se organizem a sua
volta em forma de mundo — no sentido peculiar que comentamos acima e que ainda iremos
aprofundar —, mas esse mundo s6 aparece como totalidade organizada porque, enquanto dado,
é transcendido pela realidade humana. Decerto que essa organizagdo extrapola — embora
abarque — o simples posicionamento ou distribuicdo de figura e fundo que abordamos antes.
Veremos na segunda parte que, em uma experiéncia concreta vivida como “figura”, muito
aléem de um fundo no sentido de um cenario fisico em que a figura se destaca, hd uma serie de
aspectos — como 0s projetos, as experiéncias passadas, os valores, engajamentos e 0 proprio
mundo histérico — que constituem esse fundo.

No capitulo anterior, dissemos que, em nossa relagdo concreta com o mundo, 0s objetos
com quais lidamos e dos quais somos consciéncia nos aparecem como fendmeno — 0 que
parecia implicar em aparecer de certo modo ou, ainda, com certo sentido. E, mais uma vez,
agora com mais elementos, reiteramos que nos parece possivel considerar que o Para-si, em
sua vinculacdo de nadificacdo do Em-si, o faz aparecer de certo modo, com certo sentido.
Para compreendermos, contudo, como e em que condi¢des isso se daria e, consequentemente,
tornar possivel a sustentacdo das nossas consideracdes acerca da constituicdo dos sentidos,
falta-nos, ainda, alguns elementos que serdo abordados na segunda parte.

Desde o item sobre a consciéncia, ha medida em que buscavamos apresentar o modo de
ser da realidade humana, pudemos notar a constante “preseng¢a” do nada. Dizer que somos
nosso préprio nada significa, dentre outras coisas, que aquilo que fomos esta separado por um
nada daquilo que somos e daquilo que seremos — e veremos isso com mais detalhes quando
falarmos da temporalizacdo. Esse “estar separado”, por sua vez, significa que ndo ha

determinismos ou efeitos de causalidade no que diz respeito ao modo de ser do Para-si:

O importante para Sartre € que, assim como ndo se pode verificar relacédo causal
entre o para-si e 0 em-si, expulsa-se a nocdo de causalidade também do prdprio
seio do para-si; os estados de consciéncia ndo tém carater determinante, e 0
bindbmio causa-efeito permanece totalmente exterior ao processo nadificador. [...] Se



55

ha um encadeamento psiquico, ele se da na constante ruptura entre o passado
psiquico imediato e o presente, e “essa ruptura é precisamente o nada”.
Compreende-se entdo que 0 para-si seja autoconstituinte, que se fundamente em
seu proprio nada e recuse qualquer forma de desdobramento rigidamente
linear: a continuidade psiquica é constantemente bombardeada pela onipresenca do
nada. (BORNHEIM, 1984, p. 45). (grifos nossos).

O Para-si existe na constante nadificacdo do mundo e de si — o que lhe aparece como
esse “si” é justamente o Em-si nadificado. Podemos, aqui, retomar a ideia do Para-si como
distancia, “presenca a” e “desgarramento” de si: essa maneira de ser e estar no mundo se
expressa e se concretiza como nadificacdo. Tais expressdes indicam a ruptura e a recusa a
linearidade e a causalidade apontadas na citagdo. Ou, em outros termos, indicam que somos
sempre para-além do nosso passado, da nossa situacdo no mundo e do Em-si com o qual nos
deparamos — e disso decorre que a nadificacao é expressao da liberdade. Dizer que somos um
nada e que somos nosso proprio nada, que somos presenca, distancia e um desgarrar de nos
mesmos, pura intencionalidade e nadificacdo, que a existéncia precede a esséncia e que Somos
um constante movimento de fazer-nos significa, no limite, uma s6 e mesma coisa. Significa
que ndo funcionamos a partir da logica de causa e efeito e que “a cada nadificagdo separamo-
nos de nossa ‘causa’ e de nosso ‘efeito’” (RODRIGUES, 2007, p. 31), separamo-nos do nosso
passado e futuro, seja longinquo ou imediato, do que fomos e fizemos e do que projetamos
fazer — 0 que demonstra a auséncia de determinismos no ser da realidade humana. Significa,

por fim, que somos liberdade.

A definig8o da consciéncia implica pensar numa definicdo que nada define, que néo
permanece sendo na sua modificacdo, na sua constante acdo e transformacdo. Ser
consciéncia, ser intencionalidade, para Sartre, significa dizer que somos nada,
significa dizer que nossa esséncia ndo esta garantida anteriormente por nenhum
Deus ou natureza humana, mas que essa esséncia so existe na propria existéncia,
nesse movimentar-se em dire¢do as coisas que a consciéncia ndo é, que nada é. [...]
E a esse desgarramento da consciéncia, a esse movimento que mostra a consciéncia
como sendo necessariamente voltar-se ao mundo e com isso, como sendo
necessariamente distinta do mundo, Sartre chama de liberdade. (SOUZA, 2010b, p.
17-18).

Em suma, dizer que somos nosso proprio nada equivale a dizer que somos livres, o que,
por conseguinte, corresponde a ser consciéncia intencional e ser Para-si. Assim, buscando
compreender o modo de ser da realidade humana, passamos pela consciéncia, encontramos o

nada e chegamos, por fim, na liberdade.

3.3. A liberdade como modo de ser da realidade humana

A nocdo de liberdade, como acabamos de ver, pode ser considerada aquela que agrega,

envolve e implica todas as outras e assim, a que melhor definiria a realidade humana — com



56

todas as ressalvas necessarias a utilizacdo do termo “defini¢do”, conforme veremos logo a
sequir.

O homem é liberdade em seu proprio ser. Por isso, o estudo da liberdade resume e
conclui todas as analises anteriores; quando Sartre define a realidade humana — o
para-si deve ser o que ele é, ele € 0 que ndo € e ndo é o que é, a existéncia precede a
esséncia —, com essas formulas define a prépria liberdade. [...] Podemos afirmar que
a liberdade e a consciéncia se circunscrevem reciprocamente. E a consciéncia, sendo
um poder nadificador, repele toda e qualquer modalidade de determinismo.
(BORNHEIM, 1984, p. 110-111).

A tarefa de apresentar os contornos da noc¢do de liberdade em Sartre — sem duvida, a
mais marcante em toda a obra do filésofo — nos parece desafiadora, 0 que ndo se deve apenas
a complexidade e extensdo do seu uso. Do mesmo modo que apontamos, desde a introducéo,
a Impossibilidade de conceituar previamente a realidade humana, seria controverso
estabelecer uma definicdo fechada e engessada da liberdade, o que é expresso pelo proprio
filosofo:

Mas deparamos logo com uma séria dificuldade: descrever, comumente, é uma
atividade de explicitacdo visando as estruturas de uma esséncia singular. Mas a
liberdade ndo tem esséncia. [...] A liberdade faz-se ato [...]. Entdo, como
descrever uma existéncia que se faz perpetuamente e nega-se a ser confinada em
uma definico? A propria denominagdo de “liberdade” ¢é perigosa, caso
subentendamos que a palavra remete a um conceito, como as palavras habitualmente
fazem. (SN, p. 541-542). (grifos nossos).

A liberdade sartreana ndo pode ser entendida como um conceito ou uma propriedade
humana, pois ela é, ela existe na medida em que se faz, se expressa, se concretiza, 0 que
aponta a dificuldade em descrevé-la ou defini-la. Muitas das recorrentes interpretacdes — e
consequentes criticas — de leitores mais precipitados acerca da liberdade proposta por Sartre,
como pontuamos no inicio da introducdo, provém justamente do equivoco de toma-la nesses
termos limitantes de conceituacdo ou, ainda, de confundi-la com usos outros da palavra. A
confusdo mais frequente se da entre liberdade e vontade, e, por esse motivo, cabe uma breve
diferenciacdo antes de prosseguirmos.

Para Sartre, ou somos livres ou ndo somos, ndo podemos ser ora uma coisa, ora outra™.
O filésofo questiona (SN, p. 545-546), caso féssemos condicionados, de onde viria essa
vontade livre que age sobre o condicionamento e, se fosse possivel a vontade ir contra o
condicionamento, este ndo seria determinante sobre nos e, portanto, ndo se constituiria como
condicionamento. Para ele, o ato voluntario ndo € a manifestacdo da liberdade, mas apenas

uma dentre outras formas possiveis de expressao da liberdade, ndo sendo, assim, prioritaria ou

19 . . “n - ;. . A . . ~ z .
O mesmo afirmamos antes a respeito da consciéncia: ou ela € inteiramente consciéncia e fluidez, ou ndo o é. Para mais a
respeito, cf. nosso capitulo 1, item 1.1.



57

mais “auténtica”. A liberdade prescinde da vontade para existir e se expressar e, para sermos
mais precisos, a liberdade, sendo originaria, é a propria condicdo para a vontade ou
deliberagdo.

Para esclarecer a relacdo entre a vontade e a liberdade originaria parece oportuno
relembrar brevemente o cogito cartesiano e o cogito pré-reflexivo. Como mostramos, sem
negar o cogito de Descartes, Sartre afirma que ha um fluxo de existéncia consciente anterior a
qualquer reflexdo que possamos realizar: antes mesmo de pensarmos, refletirmos e
constatarmos racionalmente nossa existéncia, ja existimos e somos, irrefletidamente,
consciéncia de existir. Assim, a reflexdo é, digamos, uma maneira possivel da consciéncia
posicionar a si mesma. De forma semelhante, a liberdade do Para-si identifica-se com a
prépria existéncia: na medida em que existimos, somos consciéncia e liberdade. A vontade é
posterior, € um modo possivel de existir, de fazer, de concretizar e ser essa liberdade — a
primeira depende da segunda. Assim, diferente do que se afirma no senso comum, ndo Somos
livres quando agimos pela vontade. Se liberdade fosse sinbnimo de vontade, teriamos e
seriamos 0 que quiséssemos, bastaria querer e desejar para concretizar, como coloca Sartre
(SN, p. 594):

Se bastasse conceber para realizar, estaria eu mergulhado em um mundo semelhante
ao do sonho, no qual o possivel ndo se distingue de forma alguma do real. Ficaria
condenado, entdo, a ver o mundo se modificar segundo os caprichos das alteractes
de minha consciéncia, e ndo poderia praticar, em relacdo a minha concep¢do, a
“colocagdo entre parénteses” e a suspensdo de juizo que irdo distinguir uma simples
ficcdo de uma escolha real. Aparecendo desde 0 momento em que € simplesmente
concebido, o objeto ndo seria nem escolhido nem desejado. Abolida a distingdo
entre simples desejo, a representacdo que posso escolher e a escolha, a liberdade
desapareceria com ela.

Mas, se ser livre tal como estamos abordando aqui ndo é sindbnimo de agir pela vontade,
também ndo significa agir a esmo, de qualquer maneira, imprevisivelmente, por impulsos
arbitrarios, caprichosos e gratuitos. Por liberdade, Sartre tampouco quer dizer onipoténcia,
que se pode fazer qualquer coisa ou 0 que se bem entende, em qualquer situacdo. N&o se trata,
inclusive, de conseguir e obter 0 que se quer, 0 que se deseja: aqui, 0 sucesso de conquistar ou
realizar algo em nada modifica a liberdade do existente; ser livre ndo depende da obtencao ou
do alcance da finalidade. Assim sendo, a concepcdo sartreana se afasta radicalmente daquela
corriqueiramente empregada pelo senso comum, na qual se supde que “sé somos livres com
relagdo a um estado de coisas que ndo nos constrange.” (PERDIGAO, 1995, p. 88). Nio se
trata, portanto, de um “estado” no qual ndo ha resisténcia, barreira ou impedimento dos nossos
desejos e projetos — estado tal que, como descrito na citacdo anterior, apenas € possivel na

esfera imaginativa ou onirica.



58

N&o sendo possivel pensarmos a liberdade como um estado, uma coisa e tampouco uma
propriedade, qualidade ou “esséncia” humana, o mais adequado seria considerd-la uma
condigdo humana: ao existirmos e sermos humanos — sermos Para-si, consciéncia, nada —,

somos liberdade.

Em outras palavras, a condicdo humana, da qual todos os homens partilham, é a
liberdade: todos os homens sdo livres. Por outro lado, é essa mesma liberdade
qgue faz com que todos os homens sejam radicalmente distintos, j& que séo
livres. Como seres livres que sdo, os homens se constroem singularmente a partir
da sua propria liberdade subjetiva. (HILGERT, 2011, p. 50). (grifos nossos).

Bem como pontuamos ao apresentarmos o Para-si, na medida em que se trata de uma
condicdo — e ndo uma esséncia ou definicdo — e esta implica justamente na abertura de
possibilidades, na indeterminagdo, no continuo e constante ter de fazer-se na concretude, estéo
salvaguardadas as diferencas e a diversidade presentes na humanidade, como colocado na
citacdo acima. Em outra passagem, Sartre (SN, p. 542) aponta essa impossibilidade de

descrever a liberdade de modo universal:

Certamente, eu ndo poderia descrever uma liberdade que fosse comum ao outro e a
mim; ndo poderia, pois, considerar uma esséncia da liberdade. [...] trata-se, de fato,
de minha liberdade. Igualmente, além disso, quando descrevi a consciéncia, ndo
podia tratar-se de uma natureza comum a certos individuos, mas s6 de minha
consciéncia singular [...].

Como vimos ao final do item anterior, a liberdade é o nada de ser do Para-si, 0 nada que
0 separa de si mesmo, sua total indeterminacdo, que impossibilita determinismos em seu
modo de ser. Como coloca Sartre (SN, p. 559), “a liberdade se identifica com o ser do Para-si:
a realidade humana é livre na exata medida em que tem-de-ser seu proprio nada”. Assim, 0
filosofo identifica a liberdade com essa permanente possibilidade — que vem a ser, com efeito,
uma necessidade — da realidade humana de realizar uma ruptura nadificadora, de desgarrar-se,
distanciar-se do mundo e de si, expressa no modo de ser da consciéncia intencional e no nada
que ela é: “O homem ¢ livre porque ndo € si mesmo, mas presenga a si” (SN, p. 545). Dessa
forma, notamos que ndo nos encontramos diante de “mais um conceito” que se acrescenta aos
demais, visto que estdo ligados, que dialogam e se complementam. Em outro momento, o
filosofo afirma que “a liberdade é rigorosamente igual a nadificacao” (SN, p. 694), pois
escapa de qualquer determinacéo por meio da “dupla nadificacdo do ser que ela é e do ser no
meio do qual ela €” (SN, p. 598). Sobre essa relacdo entre a liberdade e o nada, Sartre (SN, p.
68) diz:

Com efeito, os passos até aqui dados mostram bem claro que a liberdade néo é
uma faculdade da alma apta a ser encarada e descrita isoladamente. Queremos
definir o ser do homem na medida em que condiciona a aparicéo do nada, ser que
nos apareceu como liberdade. Assim, a liberdade como condicdo exigida para a
nadificacdo do nada ndo é uma propriedade que pertence, entre outras, & esséncia



59

do ser humano. Por outro lado, j& sublinhamos que a relacdo entre existéncia e
esséncia ndo &, no homem, igual a nas coisas do mundo. A liberdade humana
precede a esséncia do homem e a torna possivel, a esséncia do ser humano é em
suspenso na liberdade. Aquilo que chamamos liberdade €, pois, impossivel de
distinguir do ser da realidade humana. O homem néo é primeiro para ser livre
depois, ndo ha diferenca entre o ser do homem e o seu “ser-livre”. (grifos
N0SS0S).

E nesta diregdo que o filosofo afirma, em outro momento, que a liberdade ndo é uma
caracteristica, qualidade ou propriedade, mas é “bem precisamente a textura de meu ser” (SN,
p. 543). Conforme dissemos ao apresentar a consciéncia, ndo ha liberdade “pura”, ndo ha
como isola-la do mundo e do Para-si especifico que a realiza. E em razdo disso que seria
equivocado falar da liberdade como um conceito, uma esséncia. SO ha consciéncia e liberdade
na concretizagdo de uma existéncia, ambas ndo existem em termos de conceitos e abstragdes,
e s0 podemos capta-las na medida em que nos debrucamos, tal como faz Sartre, sobre
existéncias concretas. Assim, a liberdade nada tem de abstrata, ela € pura concretude e
concretizacdo da existéncia e se expressa concretamente, em ligacdo com um mundo e com 0s
outros. Sem o mundo, sem o “dado” e o Em-si, ndo ha liberdade, pois, assim como a
consciéncia existe na medida em que intenciona, posiciona seu objeto e o nada existe como
nadificacdo do ser, a liberdade existe em um mundo que Ihe resiste — como esclareceremos ao
falar da facticidade.

E por ser intencionalidade, por ser consciéncia sempre voltada para, por ser seu proprio
nada e ser nadificacdo do ser para existir, que deve, continua e incessantemente, “fazer-se em
vez de ser” (SN, p. 545) e fazer-se nada mais é do que engajar-se, comprometer-se e agir no
mundo. Visando tal compreensdo € que Sartre afirma que somos condenados a ser livres, pois,
uma vez que existimos, temos, ininterruptamente, de nos fazer nos minimos detalhes e somos

responsaveis por aquilo que fazemos de nos.

Ora, se o primeiro principio do existencialismo é a afirmacdo de que a existéncia
precede a esséncia, entdo o homem é responsavel por si. Ou seja, se aceitamos que
ndo ha natureza humana ou, em outras palavras, se recusamos haver alguma esséncia
que determine o0 homem a ser de um modo fechado em si, entéo, serd for¢oso aceitar
que dependera de cada homem construir a sua historia pessoal, fazer-se. Assim,
cada um sera responsavel por sua existéncia ou pelo que ele fizer de si, o que
quer dizer, em Ultima instancia, pelos seus atos. (RIBEIRO, 2012, p. 42-43).
(grifos nossos).

A condenacdo da liberdade refere-se precisamente a impossibilidade de fugir a tarefa

de, a cada momento, a cada passo dado, sermos 0s Unicos responsaveis pelo que fazemos com

nossa existéncia, por nossas acdes e escolhas?’. Ainda que nos deixemos abandonar & corrente

20 s . . . .. . ~
Pode-se argumentar, neste ponto, que uma série de aspectos da nossa vida nos determina e nos limita: a situacao

socioecondmica, nossa familia, nosso corpo ou habilidades, os outros, as regras e leis, dentre tantas outras coisas. Diante de

tudo isso, a liberdade e a responsabilidade, em lugar de serem totais, seriam bastante limitadas. Deixaremos essa questdo em



60

dos acontecimentos ou que nos permitamos guiar e conduzir pelo mundo, pelo outro ou pelo
que quer que seja, mesmo isso consiste, para o filosofo, em eleger um modo de existir, de
estar no mundo e de se fazer. Para Sartre (SN, p. 592), “liberdade é liberdade de escolher, mas
ndo liberdade de ndo escolher. Com efeito, ndo escolher é escolher ndo escolher”. Assim,
mesmo n&o querer agir ou posicionar-se no mundo ja implica, em si mesmo, em uma acao,
uma escolha e um posicionamento e, portanto, “estamos condenados a liberdade” (SN, p.
597).

Sou abandonado no mundo, [...] no sentido de que me deparo subitamente sozinho e
sem ajuda, comprometido em um mundo pelo qual sou inteiramente responsavel,
sem poder, por mais que tente, livrar-me um instante sequer desta responsabilidade,
pois sou responsavel até mesmo pelo meu proprio desejo de livrar-me das
responsabilidades [...]. (SN, p. 680).

A liberdade consiste na propria condicdo de indeterminacdo e a consequente
necessidade de ter, a cada vez, de determinar-se, fazer-se, constituir-se. Se nada nos determina
a nos fazer no modo como nos fazemos, o fundamento Ultimo das nossas acdes € a nossa
propria liberdade e isso significa, em outras palavras, que, para a realidade humana,“ser é
escolher-se” (SN, p. 545). E oportuno, antes de prosseguirmos, tecer alguns esclarecimentos
sobre a nocdo de “escolha”, que, assim como vimos sobre a liberdade, suscita uma série de
confusdes em relacdo ao seu significado dentro da obra do filosofo. Ja era de se esperar que
ele ndo empregasse a palavra em seu uso corriqueiro ou tradicional, a nocéo de escolha, aqui,
ndo se refere a tematizar, refletir e deliberar, e, assim, muito difere de outros usos mais
comuns do termo. Sartre (SN, p. 595) significa o “conceito técnico e filosofico de liberdade”
considerado por ele como “autonomia de escolha”, mas escolha aqui — e isso faz toda a
diferenca — ndo se distingue da acdo. O que importa ndo é querer, decidir ou deliberar algo,
pois a escolha sé se da na acdo: as escolhas sdo expressas nas a¢fes, € no movimento concreto
do existir, no agir, que escolhemos. Assim, a escolha sartreana ndo se encontra no campo da
reflexdo, ela se encontra em um ambito mais originario, sendo, portanto, condicdo para essa
“outra escolha”, entendida no senso comum como deliberacdo. Em suma, o escolher consiste
no proprio engajamento através de acdes, ndo ha distancia entre ambos, sdo uma sé e mesma
coisa e, desse modo, considerando que existir ¢ agir, Sartre (SN, p. 700) afirma que “para a
realidade humana, ndo ha diferenca entre existir e escolher-se”.

Encerrando este item e, também, esta primeira parte, é valido frisar que a insisténcia de

Sartre — e, por conseguinte, a nossa —, ao longo de O Ser e 0 Nada, em apresentar, criticar e

suspenso para retoma-la e discuti-la mais adiante, quando abordarmos a facticidade e a situagdo. Contudo, podemos adiantar
que ndo sera essa a perspectiva de Sartre.



61

contrapor-se a aspectos como a primazia da razdo e da vontade, a substancializagdo do
psiquismo e da consciéncia, o determinismo e a causalidade, o realismo e o idealismo, se
justifica precisamente na medida em que tais modos de compreender o0 mundo, o humano e
sua relagdo se encontram na via contraria da liberdade originaria descrita por ele. E, inclusive,
ao longo de desenvolvimento de suas criticas e contrapontos que o filésofo esclarece as
nuances do que esta em jogo em sua compreensdo da existéncia humana.

E importante salientar que, neste item, longe de termos a pretensio de esgotar a
tematica, buscamos realizar uma “preparagdo do campo”. Ao longo da segunda parte,
seguiremos apresentando 0s instrumentos necessarios a compreensdao da liberdade,
especialmente ao falarmos da acdo, da facticidade e da situacdo. Como buscamos mostrar, ser
livre é escapar perpetuamente de seu ser, é estar sempre além de qualquer coisa que se possa
afirmar sobre si, de qualquer identidade, esséncia, passado ou cristalizacdo, pois nada disso
pode determinar ou definir-lhe por completo, ja que é sempre nadificacdo de tudo isso. Como
coloca Morris (2009, p. 178): “ser livre € ser livre de determinagdo pelo que é¢”. Diante dessas
explanacGes, no que compete o objetivo do nosso trabalho, parece ndo haver mais duvidas
sobre em que condi¢bes podemos afirmar a impossibilidade de que os sentidos envolvidos em
uma existéncia humana sejam dados de antemdo, definitivos ou determinantes. Ou seja,
sentidos cristalizados ndo sdo possiveis para um ser que existe como liberdade e
indeterminacdo. Desse modo, temos condigdes de prosseguirmos, na parte subsequente,

buscando compreender o0 modo como tais sentidos se constituem.

Parte Il. Para a realidade humana, ser é fazer-se
Capitulo 1. “Ser ¢ agir, e deixar de agir ¢ deixar de ser”

Na obra de Sartre, a acdo é colocada para além do ambito comportamental objeto da
psicologia classica, encontrando-se, antes, em uma dimensdo existencial: “para a realidade
humana, ser é agir, e deixar de agir é deixar de ser” (SN, 587). Assim, o Para-Si ndo surge
primeiro, existe, para entdo agir e comportar-se no mundo, existir é agir, € fazer-se. Na
medida em que a liberdade, como acabamos de ver, ndo é uma qualidade abstrata ou um
conceito, mas a prépria condicdo humana que se expressa na concretude da existéncia, e
considerando que existir € agir no mundo, resulta que “o ato ¢ expressdo da liberdade” (SN, p.

541). O agir é a propria concretizacdo da liberdade, esta se realiza no comprometimento e



62

engajamento de uma existéncia no mundo e, para o filésofo, ndo ha distancia entre ambos.
Dito isso, podemos ter uma ideia do lugar de relevancia da acdo no pensamento sartreano, de
forma tal que, por vezes, sua filosofia foi — e €, ainda — definida como “pratica” ou “da a¢do”.
Tendo em vista essas colocagGes, ndo poderiamos deixar de nos dedicar de modo mais
aprofundado a esta tematica — que se mostrara, inclusive, fundamental na compreensédo dos

sentidos da existéncia. Sem mais delongas, prossigamos.

1.1. Critica aos deterministas e “partidarios da liberdade”

Por entender a liberdade como agdo, Sartre (SN, p. 536) inicia a Quarta Parte do Ser e 0
Nada destrinchando aquilo que ele denomina “as estruturas contidas na propria idéia de
acao”. Ao fazé-lo, o filésofo dialoga com outras linhas de explicacdo dos atos e da liberdade,
particularmente com os “deterministas e partidarios da liberdade de indiferenga” (SN, p. 540)
— ambos aos quais, na maior parte das vezes, refere-se de modo generalizado, sem especificar
autores ou correntes do pensamento. Todavia, por vezes, com relagdo aos primeiros, o filosofo
dirige-se mais especificamente ao determinismo psicologico e ao que denomina
“determinismo vertical de Freud” (SN, p. 565)%, além de, pontualmente, referir-se a alguns
autores®, apenas a titulo de exemplo. No segundo caso, por sua vez, Sartre identifica-os,
também, como “partidarios do livre-arbitrio” (SN, p. 603) ou apenas “partidarios da
liberdade” (SN, p. 540) e refere-se a “teoria do ato gratuito de Gide” (EH, p. 37). Assim, na
medida em que vai desenvolvendo e apresentando sua compreensdo acerca das acOes e da
liberdade, o filésofo convoca essas linhas de pensamento, de modo a apontar o que considera
como suas falhas e incoeréncias, buscando, dessa forma, esclarecer sua propria proposta.

Ao contrario do que, a principio, se poderia supor, Sartre critica e se opde aos
defensores da “liberdade de indiferenga”, do livre arbitrio e do ato gratuito, dedicando-lhes

poucas linhas. Nas palavras de Morris (2009, p. 177):

[...] a concepcdo de Sartre encontra-se em forte oposicdo a uma certa imagem
publica do ato livre existencialista como o que o novelista André Gide chamava de
acte gratuit, o ato gratuito: o ato realizado no impulso do momento, de veneta,
caprichosamente, sem nenhuma raz&o.

! Ao longo da ontologia fenomenoldgica, Sartre dialoga intensamente com a Psicandlise, propondo, inclusive, no dltimo
capitulo da obra, uma Psicandlise Existencial, inspirada no método freudiano. Apesar dessa aproximacdo, o fildsofo dirige
criticas a teoria psicanalitica, identificando e questionando certo determinismo em seu desenvolvimento. Entretanto, optamos
por ndo trazer essa critica de modo mais especifico, tendo em vista que ela implicaria aspectos outros, para além da agéo, o
que nos desviaria do nosso foco, neste momento. Vale acrescentar que outros autores ligados a Psicologia, tais como Adler,
Brentano, James, Lewin, Piaget, Stekel e Watson, sdo citados ao longo da obra, embora de modo bastante pontual, a titulo de
comentéario, comparagdo ou exemplificacao.

*2 Dentre eles, Bergson (SN, p. 88), Chevallier (SN, p. 165), Proust (SN, p. 545) e o proprio Descartes (SN, p. 545).



63

Aqui, as nogdes de “ato”, “ato livre” e “liberdade” sdo bastante distintas daquelas
propostas por Sartre — que analisaremos nos itens a seguir —, estando, para o filésofo,
comprometidas. Segundo ele, os defensores de tal concepcdo “preocupam-Se em encontrar
casos de decisdo para 0s quais ndo existe qualquer motivo anterior, ou deliberagcdes
concernentes a dois atos opostos, igualmente possiveis e cujos motivos (e mobeis) tém
rigorosamente 0 mesmo peso” (SN, p. 540). Ou seja, os libertarios afirmam que ha atos livres,
mas que estes apenas séo efetivamente livres se provenientes da liberdade da vontade exercida
entre duas possibilidades igualmente possiveis, ou, ainda, realizados sem razdo ou causa,

sendo gratuitos e incompreensiveis.

Significaré entdo que devemos entender a liberdade como uma série de movimentos
abruptos e caprichosos, comparaveis ao clinamen epicurista? Sou livre para querer
ndo importa o que, ndo importa quando? E, a cada instante, quando quero explicar
esse ou aquele projeto, devo deparar com a irracionalidade de uma escolha livre e
contingente? De tal modo pareceu que o reconhecimento da liberdade tinha por
consequéncia essas perigosas concepcdes, em total contradicdo com a experiéncia,
que pensadores de nivel abandonaram a crenga na liberdade: chegou-se até a afirmar
gue o determinismo - se tivermos cuidado de ndo confundi-lo com o fatalismo - era
"mais humano" do que a teoria do livre-arbitrio; com efeito, se o determinismo pde
em destaque o condicionamento rigoroso de nossos atos, a0 menos oferece a razéo
de cada um deles. (SN, p. 558-559).

Em contraposi¢ao a tais “perigosas concepgoes”, Sartre insiste na condi¢gdo humana de
liberdade e afirma que toda acdo humana é livre, mas ndo por ser gratuita, no sentido de ser
sem razdo ou motivo, incompreensivel, ou porque poderia ter sido qualquer outra agéo,
tampouco por se dar pela vontade. Para o filosofo, um “ato” sem motivo sequer poderia ser
considerado como tal, pois, para ele, todo ato é compreensivel, intencional e dotado de motivo
e, assim sendo, “falar de um ato sem motivo é falar de um ato ao qual faltaria a estrutura
intencional de todo ato, e os partidarios da liberdade [...] s poderiam acabar tornando-a
absurda.” (SN, p. 540).

Ao determinismo, por sua vez, Sartre dedica mais da sua atencao, referindo-o, inclusive,
em diversos momentos ao longo da ontologia fenomenoldgica. Isso ndo por acaso, ja que,
empenhado em apresentar a liberdade como modo de ser da realidade humana, o autor afasta
toda e qualquer determinacdo causal e linear. Contrapondo deterministas e libertarios, no que
diz respeito a compreensibilidade e existéncia de motivos para todo ato, ele concorda com 0s
primeiros, pois para ambos “ndo ha agdo sem motivo” (SN, p. 540). Entretanto, as
concordancias se encerram ai. Segundo o filésofo, os deterministas partem da premissa de que
toda acdo provém de uma relacdo linear de causa e efeito, ou seja, ela é entendida como efeito
provocado e determinado por uma causa anterior. Causa essa que pode variar, a depender da

disciplina ou abordagem em questéo, desde um aspecto ou fato objetivo (meio social, situacéo



64

socioecondmica, familiar, genética ou hereditariedade etc.) ou subjetivo (estados psicologicos,
inconscientes, “paixdes da alma”, tendéncias, personalidade etc.).

Sartre (SN, p. 551-552) apresenta — para, depois, coloca-las em questdo — as definicdes
de motivo e moébil que, segundo ele, habitualmente sdo utilizadas e “que poderiam ser dadas

por um determinista do tipo com o qual ele esta confrontando-se” (MORRIS, 2009, p. 180):

Considera-se comumente como motivo a razdo de um ato, ou seja, 0 conjunto das
consideracBes racionais que o justificam. [...] o0 motivo caracteriza-se como uma
apreciacdo objetiva da situacdo. [..] O mobil, ao contrario, é considerado
comumente como um fato subjetivo. E o conjunto dos desejos, emogdes e paixdes
gue me impele a executar certo ato.

Nessa perspectiva, 0 motivo aparece, entdo, como uma apreciacdo objetiva da situacao,
as razdes ‘“‘concretas” que nos levam a agir, enquanto os mobeis consistem nas razdes
“subjetivas” que impulsionam uma acdo. Nessas definicGes, que sdo, conforme Sartre,
utilizadas pelo senso comum e por deterministas, 0s motivos e mobeis de uma acgédo
funcionam ndo apenas como motivadores, mas antes como causadores da acdo. Elas
identificam uma situacé@o objetiva e “externa” ou um fato psiquico como provocador da acao,
retirando do individuo seu papel de agente e posicionando-o como mero resultado passivo do
ambiente ou do seu “interior”. Neste segundo caso, em uma analise analoga a que realizamos

sobre o “eu”, 0 filosofo comenta, na seguinte passagem:

Trata-se de encarar 0 Eu como um pequeno Deus que me habitasse e possuisse
minha liberdade como uma virtude metafisica. J& ndo seria meu ser que seria livre
enquanto ser, mas meu Eu que seria livre no seio de minha consciéncia. Ficcao
eminentemente tranquilizadora, pois a liberdade estaria enterrada no seio de um ser
opaco: na medida em que minha esséncia ndo é translucidez e é transcendente na
imanéncia, a liberdade se torna uma de suas propriedades. Em resumo, trata-se de
captar minha liberdade em meu Eu como se fosse a liberdade de outro. Véem-se
o0s temas principais desta ficcdo: meu Eu se converte na origem de seus atos tal
como o outro na origem dos seus, a titulo de pessoa ja constituida. (SN, p. 87).
(grifos nossos).

Uma ac¢do causada, provocada ndo pode ser uma acao livre, mas antes uma reacao e,
desse modo, nessa perspectiva, 0s atos seriam determinados pelo meio ou por um psiquismo
que se assemelha a um “estranho dentro de si mesmo”, uma entidade alheia, em uma tentativa
de “captar-nos de fora, como um outro ou como uma coisa” (SN, p. 88)%. Assim, seguindo a
concepcdo determinista e fazendo das acBes meras respostas reativas, mecanicas e

encadeadas, ndo apenas qualquer traco de espontaneidade da consciéncia estaria suprimido,

2 Nesse sentido, podemos dizer que a critica sartreana ao determinismo aproxima-se daquela feita ao realismo que
apresentamos na primeira parte da dissertacéo, ja que, segundo Sartre, esta corrente, como aquela, toma o humano como
passivo e determinado pelo mundo exterior a ele. E tais criticas se aproximam, ainda, daquela discutida anteriormente em
relagdo a concepgdo do “eu” como um agente ou ente organizador.



65

mas a propria consciéncia intencional se tornaria invidvel e estaria extinta qualquer
possibilidade de liberdade humana.

Embora esteja de acordo com a compreensao de que toda agdo tem um motivo — ou seja,
de que as agdes ndo se ddo por mero acaso, por gratuidade ou por um capricho do agente, mas
que sdo compreensiveis —, Sartre se afasta dos deterministas na medida em que estes, para o
filésofo, ndo se questionam sobre “como um motivo (ou moébil) pode ser constituido como
tal” (SN, p. 540). E esse “detalhe” acrescentado por Sartre, que, por sua vez, instaura a longa
distancia entre sua proposta e a determinista: na concepcdo do filésofo, um motivo ndo impele
o0 individuo a agir, ndo provoca a acao, para ser motivo, ele “deve ser experimentado como
tal” (SN, p. 540). E acrescenta: “Certamente, ndo significa, de modo algum, que deva ser
tematicamente concebido e explicitado, como no caso da deliberacdo. Mas, ao menos,
significa que o Para-si deve conferir-lhe seu valor de mobil ou motivo.” (SN, p. 540). Os
exemplos colocados anteriormente — meio social, genética, estados psicoldgicos etc. — ate
poderiam constituir o motivo de uma acdo, mas, dird Sartre, jamais como motivo em si
mesmo, a priori. Tampouco poderiam causar ou determinar a acdo de modo linear e

horizontal antes que ela seja empreendida.

[...] devemos tentar extrair as significacfes de um ato partindo do principio de que
toda acdo, por mais insignificante que seja, ndo € simples efeito do estado
psiquico anterior nem resulta de um determinismo linear, mas, ao contrario,
integra-se como estrutura secundaria em estruturas globais e, finalmente, na
totalidade que eu sou. Caso contrario, com efeito, eu deveria compreender-me
seja como um fluxo horizontal de fenbmenos, cada qual condicionado em
exterioridade pelo precedente, seja como uma substancia a sustentar o fluir,
desprovido do sentido de seus modos. As duas concepg¢des nos levariam a
confundir o Para-si com o0 Em-si. (SN, p. 566). (grifos nossos).

Aquele que se toma como puro resultado de um condicionamento ou como mera
atualizacdo de uma substancia ja constituida, conforme expresso na citacdo, parece querer
negar a si mesmo a possibilidade de, de fato, agir. Parece, ainda, negar a propria
possibilidade, como se esta ndo existisse para si ou ndo estivesse inserida no “universo” do
qual faz parte. E, por fim, parece com isso esforcar-se, tal como comentamos sobre a reflexéo
impura, para se “alhear” (SN, p. 86) da sua condi¢do de Para-si — captando-se como um
objeto, como uma coisa que é o que é, como um Em-si. Nesta direcdo, Sartre (SN, p. 85)
define o determinismo como uma “conduta de fuga”, antes mesmo de constituir uma
concepcao teorica, na medida em que “os psicdlogos deterministas ndo pretenderem
fundamentar sua tese sobre os puros dados da observacdo interna. Apresentam-na como
hipOtese satisfatoria”, como se bastassem em si mesmas, e, portanto, por si mesmo “O

determinismo ndo bastaria para fundamentar esse alheamento, ja que ndo passa de postulado



66

ou hipotese. E um esforco de fuga mais concreto” (SN, p. 86), um movimento do préprio
Para-si, que, digamos, consiste na condi¢cdo para a posterior elaboracdo do determinismo
enquanto teoria. Mas, aqui, ja estamos adentrando terrenos — da reflexdo impura, como vimos
— gue ndo nos competem nesse momento. Contudo, cabe, ainda, colocar que o determinismo

se configura como “conduta de fuga” na medida em que:

[...] afirma existirem em n6s forcas antagdnicas cujo tipo de existéncia é comparavel
ao das coisas; tenta suprimir os vazios que nos rodeiam, restabelecer os vinculos
entre passado e presente, presente e futuro; nos prové de uma natureza produtora
de nossos atos e converte estes mesmos atos em transcendéncias, dotando-as de
uma inércia e uma exterioridade que atribuem seu fundamento a algo que néo os
préprios atos e sdo eminentemente tranquilizadoras por constituirem um jogo
permanente de desculpas; [...] a0 mesmo tempo, reduzindo-nos a ndo ser jamais
sendo 0 que somos, reintroduz em nos a positividade absoluta do ser-Em-si, e,
assim, nos reintegra ao seio do ser. (grifos nossos).

Embora nesta passagem o filosofo esteja se referindo particularmente ao determinismo
psicolégico, podemos atribuir tais consideracOes as explicacdes deterministas em geral — as
quais se contrapde Sartre ao longo da sua ontologia —, na medida em que as apreciacoes
citadas tratam dos “meios comuns do determinismo mecanicista” (SN, p. 186) de
interpretacéo e explicacdo da agéncia humana. Tanto nesta citacdo quanto nos demais trechos
em que o filosofo refere-se criticamente aos deterministas, 0 que esta em jogo € a
identificacdo do passado, seja imediato ou longinquo, como agente determinante dos nossos
atos; € a identificacdo da causa do ato em um momento prévio a ele, a partir do meio externo
ou por “estados psiquicos” anteriores. Consideramos, ainda, ser possivel conferir a tais
apreciacdes uma amplitude que extrapola o determinismo psicolégico ao passo que o proprio
Sartre (SN, p. 69) afirma que, ao assimilar “a consciéncia a uma seqiiéncia causal
indefinidamente continuada”, transformando-a em uma “plenitude de ser”, revela-se “a
inutilidade dos esfor¢os do determinismo psicolégico para dissociar-se do determinismo
universal e constituir-se como série a parte”.

Em resumo, nas palavras do filésofo, o “sentido profundo do determinismo é
estabelecer em nés uma continuidade sem falha de existéncia Em-si” (SN, p. 544), buscando
recusar sistematicamente 0s aspectos que comentamos na primeira parte como sendo condi¢édo
da existéncia humana. Essas condutas de fuga sdo desculpas e justificativas, sdo tentativas de
dissimular o fato de que somos nds que experimentamos o motivo como tal, conferindo-lhe
seu valor de motivo — seu sentido, como nos interessa dizer —, e de que nossas a¢oes sdo livres
e ndo provocadas, determinadas ou causadas. Para Sartre, 0 motivo se constitui como motivo

pela propria liberdade, na prépria acdo e, com isso, ele rebate, também, os “preconceitos



67

indeterministas”, ou seja, dos denominados por ele “libertarios da indiferenga”, para os quais
0s atos seriam desprovidos de motivos e compreensibilidade.

Essas colocaces nos remetem a primeira parte e ao que pudemos compreender, a partir
dela, da relagdo entre o Para-si — ou a consciéncia — e 0 mundo. Mostramos que o0 mundo néo
nos aparece de modo determinado, dado, imposto, mas que a consciéncia é agente em sua
“atividade” de perceber. Ou melhor, existir ao modo da consciéncia ¢ ser, desde o principio,
ativo em relacdo mundo, pois é fazé-lo aparecer de certo modo — e vimos que esse “certo
modo” se aproxima ou mesmo consiste no sentido que estamos buscando esclarecer. Alem
disso, também pudemos apontar essa dindmica de ser espontaneidade e fluxo e, a0 mesmo
tempo, tentar definir-se, cristalizar-se. Essas pontuac¢des nos ajudam a ndo perder de vista que
ndo estamos tratando de conceitos isolados, mas de uma mesma totalidade que esta
constantemente em constitui¢ao: a existéncia humana.

N&o poderiamos deixar de frisar que o agente € uma consciéncia existindo no mundo.
Ou seja, um agente consciente do mundo — ou, ainda, uma consciéncia agindo no mundo. 1sso
quer dizer que, ao agir, ndo podemos ser passivos e ter, seja a partir do mundo ou do
psiquismo, 0s motivos — como causas — que provocam nossos atos. Ao contrario, ao agirmos e
sermos consciéncia do mundo, fazemos com que ele apareca a nds, inclusive em termos de
motivos para a nossa acao. Essa diferenca apontada, que distancia 0 pensamento sartreano do
determinismo, é de suma importancia para o nosso trabalho, pois experimentar e conferir
valor ao motivo diz respeito a nossa tematica do sentido. Ficam, assim, as questfes: 0 que
quer dizer “ser experimentado como motivo ou mobil”’? Como isso se da? Deixaremos este
ponto em suspenso, para retoma-lo mais a frente, quando tivermos avangado um pouco mais.
Vimos que, no encontro com 0s objetos da nossa consciéncia, estes aparecem com certo
sentido e, agora, veremos que 0s motivos e mobeis também nao estdo dados, mas aparecem e
tém sentido de motivo por meio da acdo e do engajamento. Para discutir 0 modo como o0s
sentidos sdo tecidos ao longo da existéncia é indispensavel, entdo, entender o que sdo e como

se d3o as acBes e a constituicdo de motivos e mobeis. E o que faremos nos itens a seguir.
1.2. Considera¢6es preliminares sobre o conceito de ato
Como dissemos ao introduzir o item anterior, no primeiro capitulo da Quarta Parte da

ontologia fenomenoldgica, Sartre apresenta a liberdade pelo viés da acdo, debrucando-se,

assim, sobre a tarefa de elucidar o conceito de ato. Ele inicia o capitulo expressando sua



68

estranheza sobre o fato de que se tenha tratado das teses deterministas e do livre-arbitrio sem
antes colocar em questdo a prépria acéo e as estruturas e nogdes nela contidas, como busca

fazer. Assim, logo nas primeiras linhas, o filésofo (SN, p. 536) define:

O conceito de ato, com efeito, contém numerosas nogdes subordinadas que devemos
organizar e hierarquizar: agir ¢ modificar a figura do mundo, é dispor de meios
com vistas a um fim, é produzir um complexo instrumental e organizado de tal
ordem que, por uma série de encadeamentos e conexdes, a modificacdo efetuada em
um dos elos acarrete modificacdes em toda a série e, para finalizar, produza um
resultado previsto.24 (grifos nossos).

Alguns aspectos desta definicdo inicial da acdo parecem possibilitar interpretacoes
diversas e divergentes, motivo pelo qual, a nosso ver, merecem um pouco mais da nossa
atencdo. Ao final da citacdo, o filésofo afirma que uma acdo deve produzir um resultado
previsto, contudo, na mesma pagina, mais adiante, ele acrescenta: “N&o significa, por certo,
que devam ser previstas todas as consequéncias de um ato”. Assim, o filosofo afirma que a
acdo deve produzir um resultado previsto, embora ndo devam e nem possam ser previstas
todas as suas consequéncias. Apesar da ressalva, ele acresce, ao final da pagina: “A
adequacdo do resultado a intencdo € aqui suficiente para que possamos falar de acdo”. Para
exemplificar suas afirmacgdes e demonstrar quando um ato pode ser considerado como tal, ele

diferencia, ainda nesta pagina, dois casos:

O fumante desastrado que, por negligéncia, fez explodir uma fabrica de pdlvora ndo
agiu. Ao contrério, o operéario que, encarregado de dinamitar uma pedreira,
obedeceu as ordens dadas, agiu quando provocou a exploséo prevista: sabia, com
efeito, o que fazia, ou, se preferirmos, realizava intencionalmente um projeto
consciente. (SN, p. 536)%. (grifos nossos).

Assim, no comeco do capitulo, o filosofo apresenta 0s seguintes requisitos para que se
possa definir uma acdo0?®: um ato deve ser intencional, referir-se a um fim ou projeto e,
embora ndo seja possivel prever todas as consequéncias de um ato, este deve produzir um
resultado previsto — o fim ou projeto ao qual se referia —, aquele que age deve saber o que faz.
Essa definicdo inicial, entretanto, nos suscita uma série de questionamentos e estranhezas
guando a pensamos dentro da totalidade da obra O Ser e o Nada — motivo pelo qual optamos

por dedicar algumas paginas a tais questdes. Nao ha, para nds, qualquer discordancia no que

>4 Considerando que nos debrugaremos de modo mais detido e critico sobre afirmacgdes de Sartre em algumas citacdes deste
item, optamos por trazer em nota a verséo original de tais trechos. 1sso nos possibilitard maior confiabilidade na interpretacéo
do texto, afastando possiveis dissidéncias de traducdo. “Le concept d’acte contient en effet de nombreuses notions
subordonnées que nous aurons a organiser et a hiérarchiser: agir, ¢’est modifier la figure du monde, c'est disposer des moyens
en vue d'une fin, c'est produire un complexe instrumental et organisé tel que, par une série d'enchainements et de liaisons, la
modification apportée a l'un des chainons améne des modifications dans toute la série et, pour finir, produise un résultat
prévu.” (EN, p. 477).

%> «|_e fumeur maladroit qui a fait, par mégarde, exploser une poudriere n'a pas agi. Par contre, l'ouvrier chargé de dynamiter
une carriére et qui a obéi aux ordres donnés a agi lorsqu'il a provoqué I'explosion prévue : il savait, en effet, ce qu'il faisait ou,
si l'on préfere, il réalisait intentionnellement un projet conscient.” (EN, p. 477).

*® VVale pontuar que ha, ainda, outros requisitos e caracteristicas da acdo que veremos logo mais, ainda neste item.



69

diz respeito a caracteristica intencional do ato humano — principalmente se levarmos em conta
e aceitarmos a consciéncia como modo de ser do Para-si. Sobre este aspecto, falaremos de
modo mais detido no préximo item. Contudo, dois pontos nos despertaram estranhamento na
leitura: a exigéncia de adequacdo e correspondéncia entre a intencéo, fim ou projeto de um ato
e a sua concretizacao, ou seja, seu resultado efetivo; e, além disso, a afirmacgdo de que, para
gue um movimento consista em um ato, o atuante deve saber o que faz. Ambos os aspectos,
inclusive, ndo voltam a aparecer de modo explicito como requisito ou condicdo. Pelo
contrério, parece-nos que eles divergem da proposta sartreana em diversos pontos, 0s quais
buscaremos apresentar a seguir.

Perguntamos, primeiramente, o que significa dizer que uma agdo deve ser intencional?
Se partirmos da compreenséo de intencionalidade em Sartre, podemos dizer que significa que
toda acdo deve intencionar, visar, direcionar para algo além dela mesma — que, nesse caso, €
um fim ou projeto. Até ai, sem problemas. Entretanto, ndo nos parece que essa caracteristica
intencional exija qualquer adequacdo entre o fim ou projeto de uma agdo e os resultados
provenientes desta — tampouco nos parece que seja essa a compreensdo de Sartre. Ora, se a
previsdo do resultado fosse exigéncia para que uma acao se constituisse como tal, teriamos, a
principio, dois problemas: os casos em que poderiamos dizer que houve acdo seriam bastante
restritos e, além disso, apenas seria possivel classificar um evento ou movimento como “ato”
apos a sua realizacdo, quando alcancado o resultado previsto — 0 que pode, a depender do
caso, demorar um longo periodo. E quanto aos demais movimentos que referem a um fim,
mas que ndo produzem o resultado previsto correspondente a este, teriamos de aceitar que sao
inconscientes ou involuntarios, condicionados, meros reflexos ou acidentes? N&o seria isso
aceitar que ha uma entidade ou uma automatizacdo no Para-si? Nao seria afirmar que somos
livres e determinados ou condicionados a0 mesmo tempo? Como ja dissemos, o préprio Sartre

(SN, p. 545) afirma que isso € inaceitavel:

Se comecgassemos por conceber o homem como algo pleno, seria absurdo procurar
nele depois momentos ou regides psiquicas em que fosse livre: daria no mesmo
buscar o vazio em um recipiente que previamente enchemos até a borda. O homem
ndo poderia ser ora livre, ora escravo: é inteiramente e sempre livre, ou ndo o é.

Se a acdo for restringida e definida pela concretizacdo — enquanto resultado efetivo
esperado — do fim ao qual se dirige, ela deixa de ser livre. A liberdade sartreana, como ja
apontamos ao introduzir esta nocao, ndo se define pelo sucesso ou obtencdo daquilo que se
quer, se deseja e ambiciona. Ela ndo se define pela realizacdo de um fim, mas sim — dentre
outros pontos que nédo cabe adiantar — justamente pelo posicionamento livre de determinacéao

desse projeto ou fim. E, assim, alcancar ou ndo 0 que se projetou ndo garante ou constrange a



70

liberdade. A acéo, vale lembrar, é expresséo da liberdade e, desse modo — se a liberdade é o
ser da realidade humana e, para ela, existir € ser livre —, todo ato humano € livre. Em
decorréncia disso, ndo parece ser coerente restringir a agdo, ou seja, a expressédo da liberdade
humana, apenas aos atos que produzam resultados previstos. O alcance ou efetivacdo do
projeto de um ato deve ser indiferente, afinal o que de fato importa € que, para que consista
em um ato, haja um fim que ele vise e ao qual se refira — independente da sua concretizacao
se adequar ou ndo exatamente ao que foi projetado. Além disso, diversos sdo os fatores que se
encontram entre um ato e a concretizacdo do fim que ele posiciona: os acontecimentos do
mundo que escapam ao nosso controle, a liberdade dos outros e a nossa prépria liberdade®’. A
acdo ndo pode ser pensada em uma situacdo isolada e artificial — pois essa jamais € a nossa
situacdo. NOs agimos concretamente em um mundo que nos resiste, onde existem outros
individuos, e ndo temos controle (ou, ao menos, ele é bastante limitado) sobre os
desdobramentos de cada um dos nossos atos — 0 que ndo nos retira da nossa condicdo de
liberdade e responsabilidade em relacdo aos mesmos.

Se seguissemos a risca essa concepgdo dos atos, alguns exemplos de Sartre ao longo da
obra ndo poderiam ser considerados agdes. Por exemplo, combino de encontrar Pedro as
quatro horas em um café (SN, p. 50) e, apds todos os meus movimentos realizados com o
projeto e a finalidade de encontra-lo — arrumar-me adequadamente, sair de casa, tomar o trem,
atravessar a calcada, abrir a porta e adentrar o local —, ndo encontro Pedro no lugar e horario
combinados. Ou seja, ndo realizo efetivamente, ndo concretizo por completo meu projeto e
ndo produzo o resultado previsto: encontrar Pedro no café. Teremos que dizer, entdo, que
todos esses movimentos engendrados por mim ndo consistem em acfes ou, em outras
palavras, que ndo agi? E, em outro caso, quando pedalo em minha bicicleta até a cidade
vizinha, visando encontrar uma pessoa que partird no proximo trem, mas “fura o pneu, o sol
esta forte demais, o vento sopra de frente” (SN, p. 620) e ndo chego a tempo de alcanca-la.
N&o terei eu agido?

Ora, todos os meus movimentos ocorreram na medida em que visavam um fim —
encontrar Pedro no café as quatro e despedir-me de alguém na cidade vizinha — e foram
realizados justamente visando esse fim, ou ndo teria me dirigido até Ia, ficaria em casa, faria
outros planos quaisquer. Portanto, a caracteristica intencional da acdo esta garantida. Desse
modo, nos parece que ela exige que haja sempre um projeto ao qual se refira, mas em nada

compromete sua constituigdo enquanto “ato” a adequacdo ou ndo entre o resultado e a

27 ..
Retomaremos esses aspectos quando falarmos da facticidade.



71

intencdo — a auséncia de Pedro e minha chegada apds o trem partir ndo destituem dos meus
“movimentos” sua caracteristica de acdo. Até porque, como acabamos de colocar e como
exprimem os proprios exemplos, na medida em que ajo em um mundo concreto e dindmico,
com outras pessoas também atuando, a concretizagdo ou ndo dos fins das minhas acGes me
escapa. Ou, nos termos sartreanos, a producdo de um resultado previsto, que é a adequagdo do
resultado & intencdo, ndo pode ser garantida por mim.

Retomemos, agora, os exemplos dados na citagdo alguns paragrafos acima: Sartre
afirma que o operéario agiu ao provocar uma explosdo prevista, ou seja, agiu porque a
finalidade do seu movimento de, digamos, acionar os explosivos, foi alcancada com a
exploséo da pedreira. Agiu porque produziu um resultado previsto. O fumante, por sua vez,
ndo agiu ao explodir a fabrica de pdlvora, diz Sartre, porque esse ndo era seu projeto ao,
negligentemente, dispensar o cigarro aceso. Decerto, um trabalhador de uma fébrica de
polvora que, distraido, fuma um cigarro em seu intervalo e descarta-o, descuidadamente, nao
projeta ou intenciona explodi-la. Entretanto, jogar o cigarro aceso no chdao implica em uma
série de projetos: o de finalizar o intervalo e voltar ao servico, o de ndo obedecer ao comando
da placa que alerta para determinados cuidados naquela area ou da outra que sinaliza o local
indicado para descartar o lixo. Assim, podemos dizer que o fumante ndo fez um mero
movimento distraido, involuntario ou inconsciente, mas sim que agiu e que sua acdo visava
um ou mais projetos, dentre eles o de livrar-se do resto do cigarro para voltar ao trabalho. A
explosdo, por sua vez, consiste em uma consequéncia — ou um resultado — nédo prevista do
seu ato. Afinal, conforme dissemos antes, o proprio filosofo frisa que nem todas as
consequéncias de um ato podem ser previstas.

Outro ponto dessa mesma citacdo que queremos colocar em questdo diz respeito a
afirmacdo de Sartre de que o operario encarregado sabia o que fazia, que ‘“realizava
intencionalmente um projeto consciente”. Questionamos, entdo: 0 que significa realizar
intencionalmente um projeto consciente? Estaria Sartre, ao equivaler isso a “saber o que se
faz”, referindo-se a deliberacdo ou a reflexdo? Dessa forma, um “projeto consciente” seria
equivalente a um projeto tematizado, deliberado e pensado previamente a sua realizacdo? Se
levarmos a risca essa afirmacao, igualando a acdo e a realizacdo de um projeto consciente a
“saber 0 que se faz”, restringiremos as agdes ao campo da reflexdo, aos momentos em que
posicionamos a ndés mesmos ou ao mundo, julgando, questionando, refletindo. Sem reflexdo,
portanto, ndo haveria acdo. E sem concretizacdo daquilo que se projetou, tampouco. Além

disso, tal concepgdo implicaria em uma série de questbes no que diz respeito a



72

responsabilidade, pois, partindo dela, aquele que ndo refletiu, ndo conhecia as consequéncias
do seu “ato” ou ndo tinha como proposito produzi-las, ndo seria responséavel por sua acao.

J& colocamos que nosso entendimento da definicdo sartreana de acdo é o de que nao
importa a efetivagdo do projeto intencionado, mas apenas que haja intengdo de um fim como
condicdo para que um movimento seja um ato. Mas isso se d& pela via da reflexdo? Deve ser
um posicionamento reflexivo de um fim ou projeto? Ora, isso nos encaminha em direcdo a
primazia do conhecimento e ao idealismo, ambos criticados por Sartre, como ja mostramos e,
portanto, tal compreensdo ndo parece satisfatoria. O préprio filésofo diz, ainda no inicio da
obra, que a “consciéncia do homem em agao ¢é consciéncia irrefletida.” (SN, p. 80). Enquanto
permanecemos no plano da acdo, o fim Gltimo ou o projeto consiste em algo subentendido no
ato, ndo tematizado ou questionado, estando no campo do irrefletido. Ainda que seja possivel,
a qualquer momento, refletir sobre nossos atos, a reflexdo ndo € — e nem poderia ser —
condicao para a acao.

Ao analisar a consciéncia no primeiro capitulo desta dissertacdo, vimos que ela € pura
intencionalidade e translucidez, e que somos, ininterruptamente, consciéncia intencional,
mesmo quando ndo estamos refletindo. Significa que cada movimento, por mais insignificante
que seja, por mais distraidos que estejamos, é realizado por n6s de modo consciente, sem
necessariamente implicar em uma consciéncia reflexiva. Afinal, existir é ser consciéncia (de)
existir. A partir dai, qualquer coisa que se faca implica em ser consciéncia (de) fazé-la. Entéo,
nesse sentido, se ndo empregarmos o termo “saber”” como sindnimo de conhecimento, de certo
modo, sempre “sabemos o que fazemos”, ainda que ndo nos encontremos no campo da
reflexdo — o que torna tal afirmacéo, na passagem citada, uma redundancia: tanto o fumante
distraido e desastrado quanto o operario obediente sabiam, com efeito, o que faziam.

N&o podemos esquecer que a intencionalidade é caracteristica da consciéncia e ndo
apenas da reflexdo, é o voltar-se sempre para algo, mesmo que ndo de modo posicional,
reflexivo. Portanto, € possivel agir, realizar intencionalmente projetos conscientes sem
refletir, posicionar e tematizar esses projetos, pois o Para-si, na medida em que é consciéncia,
é sempre intencionalidade, sempre posicionamento de projetos conscientes. Na acdo, por
exemplo, de realizar o trajeto do trabalho até a nossa casa — seja a pé, de bicicleta, de 6nibus,
de metr6 ou de carro —, diremos que cada passada, pedalada, desvio de obstaculo, cada troca
de marcha precisou ser refletida para que a acdo pudesse se concretizar? Sem duvida,
responderemos que ndo. Dessa forma, reafirmamos: agir intencionalmente ndo significa,

necessariamente, agir a partir da consciéncia posicional, reflexiva e ndo nos parece que seja



73

preciso, portanto, que se saiba o que se faz, de modo reflexivo, para que tal movimento
consista em uma agéo.

A concepcdo de Sartre da realidade humana — e, consequentemente, das a¢cdes humanas
—ndo é a de um ser descolado, isolado e separado do mundo. A liberdade, diz Sartre, existe
sempre “em situa¢do”. Ndo ha como pensar, analisar ou compreender uma acdo sem
considerd-la no bojo da totalidade de existéncia daquele que age — totalidade essa, vale
lembrar, que nunca se define ou cessa de constituir-se, mas esta sempre se fazendo. Sendo
assim, ao pensar o exemplo do fumante, ndo podemos considerar meramente 0 movimento
pontual de jogar o cigarro, pois isso significaria retirar esse individuo do mundo e do seu
projeto total com suas caracteristicas proprias, seria ignorar que foram suas inUmeras
escolhas, acbes e projetos que o levaram até ali, até aquele momento em que ignora as placas
e orientacdes sobre os cuidados naquele local, joga o cigarro e provoca a explosdo. Assim, se
somos responsaveis pelo que fazemos da nossa existéncia, ndo nos parece coerente — diante da
proposta sartreana — considerar um movimento realizado, como o do fumante, um mero acaso.
Ainda que ndo tivesse o intuito de explodir a fabrica, ainda que ndo fosse esta a sua finalidade
ou seu projeto ao descartar descuidadamente o cigarro, sua agdo provocou e produziu tal
consequéncia nao prevista por ele.

Ao estranharmos e questionarmos (1) a adequacdo entre o projeto intencionado e o
resultado produzido, e (2) “saber o que faz”, ou a reflexdo, como dois dentre 0s requisitos

(13 2

para definir um movimento como “ato”, é certo que ndo consideramos que Seja essa
compreensdo que estamos criticando a que defende Sartre. Pelo contrario, nosso
estranhamento surge precisamente na medida em que tais aspectos encontrados apenas na
pagina inicial deste importante capitulo destoam e se mostram contraditérios em relacdo a
proposta sartreana — em sua definicdo de acdo e em seu pensamento, de maneira geral. E,
inclusive, justamente em sua ontologia fenomenolégica que podemos encontrar 0s
argumentos que apresentamos neste item para esclarecer tais criticas. E importante deixar
claro que nossas colocacGes tém como objetivo chamar a atencdo para um ponto que, em
leituras mais apressadas, pode passar despercebido e desencadear interpretacdes equivocadas

da definicdo sartreana de ato, tdo cara a nossa investigacao.



74

1.3. A dindmica da agdo: motivos, mdbeis e fins

Tendo feito as ressalvas que consideramos necessarias, podemos agora prosseguir com a
apresentacdo das estruturas dos atos humanos na perspectiva sartreana. No item anterior,
falamos a respeito do carater intencional de toda acdo, ou seja, a necessidade de que um ato
refira-se sempre a um fim ou projeto. A intencionalidade da consciéncia, como buscamos
mostrar desde o inicio, ndo se refere apenas a uma caracteristica da “percep¢do”, por assim
dizer. Ela €, antes, uma caracteristica ontoldgica, tal como o nada e a liberdade que nds
somos. Dessa forma, sendo a intencionalidade um aspecto fundamental do modo de ser da
realidade humana, ndo podemos compreender a acdo sem considerd-la. Mais do que isso,
Sartre (SN, p. 536) afirma que ¢é preciso “observar, antes de tudo, que uma agdo ¢ por
principio intencional”. Ou seja, agir implica sempre em ter em vista um fim, esta é uma
caracteristica essencial e necessaria de qualquer ato. Toda acdo implica em um projeto
consciente, o que, conforme nossa discussdo no item anterior, independe de haver consciéncia
reflexiva sobre esse fim e tampouco depende de haver concretizagcdo e alcance do projeto
inicialmente visado.

Dizer que o agir refere sempre um fim significa dizer que posiciona algo ou um estado
de coisas que ainda ndo é, um ndo-ser. Chegamos, assim, a outro aspecto constitutivo da acao:
a negatividade. Uma acéo deve sempre envolver a concepcao de algo novo, algo que nao é

ainda. Mas, ressalta Sartre (SN, p. 537), essa concepcéo do novo deve ser:

[...] a apreenséo da mesma [da concepcdo do novo] em sua caracteristica essencial,
que é a de ser um possivel desejavel e ndo realizado. Significa que, desde a
concep¢do do ato, a consciéncia pode se retirar do mundo pleno do qual é
consciéncia e abandonar o terreno do ser para abordar francamente o do ndo-ser.
(acréscimo e grifo nossos).

E por ser um vazio, um nada de ser, uma “falta perpétua”, que a consciéncia, como
vimos, estd sempre para além de si, “buscando ser”, se lancando, intencionando o mundo. E
por essa nossa condicdo carente, faltante, essa auséncia de ser da realidade humana, que nos
projetamos, a todo 0 momento, nos lancamos, buscamos ser, nos fazemos. Pois é
precisamente essa a ideia que se encontra na base da acdo: a intencionalidade voltada para o
n3o-ser, o possivel, 0 que ndo é ainda. E o principio do movimento e da agéncia humana, a
capacidade de ir além do que é pleno, que esta dado e posto, alcangando possiveis que, por
sua propria caracteristica de ser possibilidade, ndo sdo ainda. A tentativa de superacao dessa

“caréncia ontologica fundamental” do Para-si, essa busca por superar seu constante estado de



75

insatisfacdo e falta perante o mundo, se concretiza na acdo — e tal dinamica consiste no
préprio movimento de existir.

Contudo, a nadificacdo descrita na citacdo acima — que implica em projetar um possivel,
um n&o-ser, um estado de coisas que ndo é ainda — ndo € a Unica realizada no agir. A
consciéncia opera uma “dupla nadificacdo”, ao posicionar um fim, um “estado de coisas ideal
como puro nada presente” (SN, p. 538) e, simultaneamente, nadificar a situagdo atual,
tomando disténcia, de modo a se “desidentificar” e fazer surgir uma falta, como coloca Sartre
(SN, p. 537): “[...] a acdo implica necessariamente como sua condi¢do o reconhecimento de
um ‘desideratum’, ou seja, de uma falta objetiva, ou uma negatividade”. Ao final da mesma
pagina, o filosofo adverte que a captacdo dessa falta objetiva ou negatividade, por sua vez,
“[...] ndo pode ser concebida a partir da simples consideracao do estado real das coisas”. Ou
seja, a apreensdo de que algo falta ou carece no estado atual em que me encontro ndo pode
surgir da simples contemplacdo da minha situagdo, ela depende da nadificagdo “anterior”, na
qual posiciono um ndo-ser, um estado ideal de coisas que ndo é ainda, como mostra o

filésofo:

Seguem-se duas importantes consequéncias: 1°) Nenhum estado de fato, qualquer
que seja (estrutura politica ou econdmica da sociedade, “estado” psicologico, etc.) é
capaz de motivar por si mesmo qualquer ato. Pois um ato é uma projecdo do Para-si
rumo a algo que ndo é, e aquilo que é ndo pode absolutamente, por si mesmo,
determinar o que ndo é. 2°) Nenhum estado de fato pode determinar a consciéncia a
capta-lo como negatividade ou como falta. (SN, p. 539).

E, portanto, o Para-si que, por meio do posicionamento de um projeto e da nadificagio
do estado de coisas atual, faz com que esse estado de fato apareca como motivo para suas
acOes, ou seja, experimenta-o como motivo. Trata-se da possibilidade continua e permanente
da consciéncia de realizar uma ruptura com 0 seu passado ou estado de coisas atual, para
considera-los a partir do projetar-se ao ndo ser. Isto ndo significa que Sartre esteja sugerindo
gue ajamos ou escolhamos com base em abstracdes, indiferentes ao mundo. Aspectos do Para-
si, como seu passado, a conjuntura histdrica, condi¢cbes econdmicas e sociais etc., constituem
sua realidade, sua situacdo e veremos sua relevancia quando falarmos da facticidade. E
engajando-se nela e sobre ela que ele deve agir e existir, é justamente nessa situagdo concreta
e nesse mundo, em direcdo a ele, e sobre ele, a partir dele que age e escolhe. E nadificando
esse mundo e projetando um mundo que ainda ndo é que o Para-si faz aparecer nesse mundo
motivos para sua acdo, que atribui a algo o sentido de motivo para sua acdo. Assim, sua
situacdo no “mundo concreto” ndo determina, provoca ou causa a ac¢ao, pois 0 modo como

cada Para-si agir, o que fard com sua situacéo, seu entorno, sua existéncia, nada disso esta



76

posto ou determinado pelo que estda dado, conforme dissemos na primeira parte, mas se
realizara a partir da nadificacdo, do fazer aparecer ou do apreender de certo modo.

Podemos pensar, a titulo de exemplo, o processo histdrico de construgdo do feminismo
e do engajamento das mulheres na luta por seus direitos. Sem adentrar as variaveis de como se
estabeleceu cada grupo de diferentes regides e culturas, podemos dizer, em termos gerais, que
tais movimentos aparecem como criticos a uma situacdo hegeménica e, até entdo, naturalizada
com relacdo aos direitos e ao lugar ocupado pelas mulheres na sociedade. Se partirmos do
pensamento de Sartre, 0s questionamentos, as criticas e mesmo as atitudes e posicionamentos
das mulheres ndo surgem da mera contemplacdo, captacdo ou insatisfacdo com sua situacao.
A captacdo desta como injusta ou insatisfatoria € possivel na medida em que elas, em uma
dupla nadificacdo, tomam distancia da sua situacdo atual — de modo a ndo se encontrarem
identificadas, mergulhadas e imersas nela e a ndo capta-la como natural — e concebem a
possibilidade de uma organizagdo social em que ndo haja qualquer tipo de submissédo das
mulheres em relacdo aos homens, em que ndo haja diferencas e desigualdades entre ambos.
Ao vislumbrar um estado de coisas ideal — que &, ainda, um nada, um possivel —, no qual as
mulheres sejam condutoras das suas proprias existéncias, sejam agentes de construcdo e
transformacdo da sociedade, com oportunidades e possibilidades tanto quanto homens, em
suma, é ao conceber tal estado de coisas possivel, que captam sua realidade concreta e atual,
uma sociedade hierarquica, machista, patriarcal e castradora, e podem qualifica-la como
injusta, cruel, desigual, insuportavel, inaceitavel e insustentavel. Ou seja, de uma s6 vez,
captam e conferem a essa situacdo um sentido, tomando-a, experimentando-a, vivenciando-a e
apreendendo-a como motivo para suas acfes e engajamentos. Sartre (SN, p. 539) fala a

respeito utilizando o exemplo da luta de classes:

Significa evidentemente que é por puro desprendimento [ndo no sentido de
descompromisso, mas como seu préprio modo de ser] de si e do mundo que o
proletario pode posicionar seu sofrimento como insuportavel e, por conseguinte,
fazer dele o mébil da sua agéo revolucionéria. Portanto, significa para a consciéncia
a possibilidade permanente de efetuar uma ruptura com seu préprio passado, de
desprender-se dele para poder considera-lo a luz de um nao-ser e conferir-lhe a
significacdo que tem a partir do projeto de um sentido que ndo tem. (acréscimo
N0sso).

O que o filésofo mostra com isso é algo que podemos captar na nossa conjuntura atual:
é mais facil as pessoas se rebelarem quando ha aumento dos impostos e da tarifa do transporte
publico, por exemplo, ou quando sdo diminuidos os seus direitos — como o congelamento do
reajuste do salario minimo e o aumento da idade produtiva e da jornada de trabalho —, pois ja

conhecem uma situacdo em que a exploracdo por parte do sistema, dos empresarios e do



77

estado € menor do que a que se instaura. E, entretanto, mais dificil que as pessoas se rebelem
contra o estado de coisas quando ele se mantém, ou seja, quando permanece funcionando da
mesma forma — ainda que nesse estado de coisas elas sejam t&o exploradas quanto no exemplo
anterior —, pois, a0 permanecer, sua situacdo acaba por ser apreendida ndo como ‘“habitual”,

mas como o “natural” das coisas serem, como sua condi¢@o, seu proprio ser.

Enquanto imerso na situacdo historica, o homem sequer chega a conceber as
deficiéncias e faltas de uma organizacdo politica ou econdémica determinada, nao
porque “‘esta acostumado”, como tolamente se diz, mas porque apreende-a em sua
plenitude de ser e nem mesmo é capaz de imaginar que possa ser de outro
modo. Pois é preciso inverter aqui a opinido geral e convir que ndo é a rigidez de
uma situacao ou os sofrimentos que ela impde que constituem motivos para que
se conceba outro estado de coisas, no qual tudo saira melhor para todos; pelo
contrario, é a partir do dia em que se pode conceber outro estado de coisas que
uma luz nova ilumina nossas pendrias e sofrimentos e decidimos que é
insuportavel. (SN, p. 538). (grifos nossos).

Podemos notar nesta citagdo ambas as caracteristicas — intencionalidade e negatividade
— da acdo intrinsecamente relacionadas. Para Sartre, portanto, enquanto os individuos
encontram-se imersos em uma situacao, que Ihes aparece de modo naturalizado e banalizado,
nao ha critica, questionamento ou insatisfacio com a mesma: simplesmente € assim, € “como
as coisas sdo”. Os estados de fato, enquanto ndo nadificados a luz de um novo projeto,
identificam-se ao ser e ao projeto atual do agente: “ndo sdo postos em relevo, ndo sao vistos
com clareza, e, por conseguinte, sdo integrados [...] ao seu ser” (SN, p. 538). Ainda que ele
considere a possibilidade de ser diferente, o faz na perspectiva de um outro que ndo ele
mesmo, como se esta ndo fosse sua possibilidade. Aceita e apreende sua situacdo em
plenitude, com naturalidade, como se ndo houvesse distancia ou fissura alguma entre ele e seu
mundo, sua situacdo. Dessa forma, toma sua situagdo ao modo do “destino”, como se
estivesse preso a ela, impedido de fazer algo para muda-la, sequer se permite contemplar a
situacdo e pensar que aceita-la e manter-se nela €, também, agir e escolhé-la.

O questionamento da situacdo é possivel na medida em que tomamos certa distancia
dela para contempla-la, ja que, na maior parte das vezes, encontramo-nos imersos e
investidos, naturalizando-a e tomando-a como realidade. Essa distancia esta atrelada a um
possivel diferente deste que j4 é, a algo que ndo é ainda, mas que, por sua simples

possibilidade de ser, modifica 0 modo — natural e determinante — como vemos nossa situacao:

[...] é coloca-la [a situacdo] em si mesmo como insuficiente, ou seja, padecendo de
um nada secreto. Mas tal difusdo s6 aparece desse modo, justamente, se a
transcendermos rumo a uma situacéo-limite colocada a priori como valor [...] e esta
situagdo-limite ndo pode ser concebida a partir da simples consideracdo do estado
real das coisas [...]. (SN, p. 537). (acréscimo nosso).



78

A possibilidade de algo que ndo é ainda nos abre para 0 questionamento, a critica, a
insatisfacdo, para outros sentidos e configuragdes do que ja é. Como coloca Weltman (20009,
p. 84), as transformacBes podem ser concebidas apenas “se transcendermos aquilo que &,
rumo ao que ndo é. As faltas e deficiéncias daquilo que é sé podem ser percebidas como tais a
partir de uma outra maneira de ser que nao ¢&”.

Contudo, ndo devemos nos restringir a exemplos coletivos ou de grandes atuagdes e
mudancas. Pensemos em um caso banal da vida cotidiana: minha ida a padaria para comprar
um doce. Pareceria corriqueiro ou mesmo ébvio, neste caso, dizer que a razao para 0 meu ato
de ir a padaria comprar um doce tenha sido meu desejo e vontade irresistivel de comer um
doce combinados a minha apreciacdo objetiva de que ndo ha doce algum em minha casa.
Assim, respectivamente, mobil e motivo operam em conjunto causando a minha a¢do: meu
desejo e vontade de comer um doce, junto a constatacdo de que ndo tenho doces em casa
causam a minha agéo de sair para compra-lo. Essa é uma explicacdo que facilmente seria dada
por um determinista ou pelo senso comum. Mas, ja sabemos, ndo € a que nos interessa aqui.

A mera constatacdo de ndo haver doces em casa nao &, por si so, justificativa para o meu
ato, pois posso constatar que ndo tenho leite ou torradas e, ainda assim, ndo me dirigir a
padaria. Mas, pode-se contra-argumentar, eu ndo desejo leite ou torradas e, portanto, tal
apreciacdo ndao motiva 0 meu ato. Ou seja, minha acdo soO teria como razao a apreciacdo de
gue ndo ha doces porgue, concomitantemente, sinto desejo e vontade de comé-los. Ora, mas
do que se trata essa apreciacdo, sendo a constatacdo da auséncia de doces em minha casa? E o
que seria 0 desejo, sendo 0 projeto da minha acdo, o meu possivel, 0 ndo-ser que Vviso, 0
proprio estado de coisas ideal que intenciono — eu, comendo um doce e saciando minha
vontade e meu desejo?”

Como ja vimos, Sartre afirma que nenhum estado de fato, nenhuma situacdo objetiva
pode, por si s6, motivar — e menos ainda causar — um ato. A constatacdo da auséncia de doces
¢ o reconhecimento de uma “falta objetiva” ou uma negatividade, que ¢ condi¢do para a agdo.
O desejo, por sua vez, funciona como causa da acdo se pensado, cOmo nNO Senso comum ou no
determinismo, como um “fato subjetivo”, uma forca que age sobre nos, uma positividade, um
Em-si. Entretanto, Sartre (SN, p. 138) define o desejo ndo como coisa em si, “estado

psiquico” ou “for¢a fisica” que motiva ou induz, mas como busca e intencionalidade, como

®g importante destacar que Sartre, ao longo de O Ser e 0 Nada, emprega o termo “desejo” em diversos momentos, com usos
diferenciados. N&o nos cabe, aqui, adentrar a complexidade desta nogéo, tampouco dar conta de identificar e especificar suas
variantes, 0 que nos desviaria da nossa finalidade, neste momento, de descrever a a¢do. Contudo, vale pontuar que interessa-
nos, mais especificamente, a “estrutura mais basica e fundamental” do desejo, que o autor identifica, particularmente nas
paginas 137 e 138, como “falta” e “projeto”, conforme descreveremos no paragrafo seguinte.



79

“um escapar de si rumo ao objeto desejado”, como falta. E desejo na medida em que visa um
puro nada presente, neste caso, o doce que tanto aspiro comer. Essa presenca do nada, de um
ndo-existente ou mesmo da prépria auséncia, ndo tem lugar na perspectiva positivista do
determinismo, menos ainda funcionando como motivadores da agdo. Assim, para
compreender minha acdo de ir & padaria comprar um doce, devo vislumbra-la como uma
dupla nadificacdo, conforme mencionamos anteriormente: posicionando um estado de coisas
ideal (o fim ou projeto: eu comendo um doce) e nadificando o estado atual de coisas (a
auséncia de doces em minha casa) em relacdo ao ideal. Ou seja, conferindo, atribuindo ou
fazendo aparecer um sentido particular a auséncia de doces em relacdo ao meu desejo, projeto
e finalidade de comé-lo.

Seguimos avangando nos contornos da relacdo entre a acdo e o sentido, mas ndo nos
adiantemos: ha, ainda, um terceiro aspecto apontado pelo filosofo como constituinte do ato,
que, embora estivesse presente — inclusive na primeira citacdo do item anterior —, ndo foi
desenvolvido: “agir é modificar a estrutura do mundo” (SN, p. 536). Essa afirmacao significa,
em outras palavras, que a acdo implica na concepcdo de uma organizacdo do mundo, na
medida em que o modifica em sua “totalidade acabada” (SN, p. 243) ou Em-si. Mas essa
modificacdo ndo pode ser compreendida apenas como uma mudanca material, no campo das
coisas — esta € apenas uma faceta. Trata-se, antes de qualquer coisa, do modo como todo o
entorno — as “massas de ser”, conforme comentamos antes — € organizado, existido, sentido,
experimentado como totalidade. Ja haviamos visto essa ideia na primeira parte, ao mostrar
que existir e ser consciéncia, longe de implicar em mera contemplagdo do mundo, consiste em
captar esse mundo, fazé-lo aparecer como “mundo”, através da nadificacdo das “massas de
ser” ao redor. Em outras palavras, significa fazer aparecer, se manifestar como fendmeno e
com certo sentido o “cenario” em que se encontra o Para-si. Agora, com 0s elementos sobre a
acdo, podemos enxergar essa compreensdo de modo mais abrangente e completo, sabendo que
esse sentido, essa organizacdo com a qual o mundo aparece, se da em relacdo a um fim
projetado e a nadificacdo do cenario dado.

Desse modo, a simples acdo de caminhar pela cidade, que utilizamos como exemplo na
primeira parte, pode, a depender do projeto visado, fazé-la aparecer de diferentes formas. As
ruas, os carros, as placas e propagandas, o semaforo, a arquitetura e as pessoas, em suma, esse
cenario pode aparecer a n6s de modo bastante diferente se, atrasados para a aula ou o
trabalho, estivermos apressados, sem atentar para as pessoas ou coisas dispostas a0 nosso

redor; ou se, estando a procurar um local onde nunca estivemos, atentamos aos nimeros dos



80

edificios, as placas e informac@es dispostas ao redor, fazendo-as aparecer como figura neste
fundo; ou, ainda, se somos turistas caminhando tranquilamente pelas ruas, conhecendo a
vivéncia urbana e cotidiana daquela cidade, atentando aos detalhes da arquitetura e a
disposicao das construc@es, a movimentagdo e as caracteristicas das pessoas caminhando. Em
suma, consistem em situagdes diferentes na medida em que envolvem projetos diferentes,
ainda que em um mesmo cendrio, fazendo com que este apareca com uma figura, uma
organizagéo, uma estrutura ou rede de relagdes diferentes.

Assim, o “Para-si € o ser pelo qual ‘hd’ um mundo” (SN, p. 553), ou seja, € o ser que,
simplesmente por existir, faz existir um mundo, uma totalidade — que € dindmica e est4
sempre se (re)fazendo — organizada e interligada, que envolve a si préprio, os outros e todo o
seu entorno. Trata-se, sobretudo, de uma organizacdo de sentidos e significacOes, de
correlacdes, de funcionalidade, em que cada elemento tem um lugar, aparece com um
significado, a partir da qual cada um compreende e interpreta 0 mundo e a existéncia de modo

geral.

E, pois, um mundo que ganhou forma e contorno que n&o teria sem nos, da
mesma maneira como as coisas sO projetam sombras em presenca da luz. [...] Estar
no mundo é té-lo ja mudado numa estrutura de significados que somente estédo
l4 porque nos estamos. E quase como se tivéssemos de distinguir entre duas
dimensdes do ser objetivo: entre a maneira do mundo ser en-soi, independente de
qualquer participacdo humana [...] € 0 mundo como é para noés [...]. (DANTO, 1975,
p. 68). (grifos nossos).

Neste ponto, é importante atentar para a sutileza do conceito de “mundo”, conforme
pontuamos no Ultimo capitulo da primeira parte. Embora utilizemos o termo em seu sentido
mais amplo e corriqueiro ao longo do texto, ao afirmarmos que é pela realidade humana que
existe um mundo, certamente ndo estamos a nos referir ao mundo enquanto totalidade
material — que ai se encontra a despeito da nossa existéncia. Por meio da nadificacdo e, agora
podemos dizer, da acdo humana, as “massas de ser” se organizam com sentidos e tornam-se
aquilo que denominamos “mundo”. Neste sentido especifico, apenas através da realidade
humana é possivel que haja mundo, apenas um Para-si, através dos projetos e acdes
nadificadoras, pode atravessar as massas e elementos separados e desvela-los com uma “face
de mundo”. E através de um Para-si que esses varios elementos se combinam e formam a
totalidade a qual denominamos mundo, que, para além da mera juncdo de elementos, consiste
em um todo — em constante (re)constituicdo — com rela¢es, modificacdes, movimentos e
sentidos.

Ao existirmos e agirmos, portanto, fazemos com que haja um mundo, fazemo-lo

aparecer. Disso decorre que ndo € 0 mundo que exige ou causa as nossas agdes, pois € na acdo



81

que o mundo aparece, um mundo que, por sua vez, nos faz exigéncias e demandas. A todo o
momento, na medida em que nos engajamos livremente, 0 mundo “responde” e ndo temos o
controle daquilo que ele nos “devolve”, pois excede aquilo que esperamos. Entretanto, isso
ndo nos exime da responsabilidade, o que é desconcertante, pois € preciso lembrar que o
mundo apenas responde na medida em que agimos e escolhemos, ou, nas palavras de Sartre
(SN, p. 700), o “meio s6 age sobre o sujeito a partir do momento em que ele age” e, assim, é
possivel nos desvencilhar da “suposi¢do de que haja uma agdo mecanica do meio sobre o
sujeito considerado”. Dessa forma, ndo estamos a toa nas situagdes nas quais nos
encontramos. Por mais inesperadas que possam aparentar, elas sdo realizadas por meio das
nossas acoes e engajamentos.

Esse terceiro aspecto constituinte do ato — a acdo como modificadora da figura do
mundo — ajuda-nos a reforcar ndo apenas as colocacfes da primeira parte, mas, também, do
item anterior. EXxistir ja € agir, pois ser consciente do mundo ja é nadificar o Em-si, ja é criar,
constituir, fazer aparecer um mundo repleto de significacBes. Se a existéncia humana néo €
possivel sem acdo, sem modificacdo do dado e da figura do mundo — o que ocorre, inclusive,
nos exemplos que utilizamos antes: quando um fumante distraido provoca uma explosao,
quando vou encontrar Pedro ou me dirijo a estacdo de trem da cidade vizinha — ndo ha
coeréncia em restringir o campo da acdo, da existéncia e do sentido a reflexdo e ao
conhecimento. Assim, retomando, em resumo, o que foi colocado, aquele que age: (1)
intenciona um projeto, possivel ou estado de coisas que ainda ndo é; (2) se distancia,
nadificando a estrutura acabada, o dado do mundo, reconhecendo uma falta objetiva na
situacdo atual e constituindo os mobeis e motivos da acdo; e, desse modo, (3) modifica a
figura do mundo, o modo como este se organiza, fazendo aparecer um mundo de sentidos a
luz do fim posicionado.

Vimos, anteriormente, as definicbes de motivo e mobil que Sartre atribui ao senso
comum e aos deterministas. Agora, ja familiarizados com a dindmica da acdo sartreana,
podemos apresentar mais detidamente as definicbes do préprio filésofo. Para ele, como ja
sugerimos, 0s motivos, ainda que sejam aprecia¢des objetivas das situacfes, 0 sdo sempre a
luz de um fim, dentro de um projeto ao qual se dirige. Se supusermos ou projetarmos outros
fins, uma mesma apreciacdo objetiva podera e provavelmente consistira em motivos para
acOes outras. Ou, ainda, podera ser outra a apreciacdo. O motivo é a captacdo objetiva de uma
situacdo determinada, mas apenas na medida em que é experimentada como motivo a luz de

certo fim. Portanto, “o motivo, longe de determinar a agdo, s6 aparece no e pelo projeto de



82

uma acdo” (SN, p. 554). O mobil, por sua vez, é aquilo que comumente entendemos por
“afetividade” ou “subjetividade”, ¢ o modo, a maneira de projetar-se e captar seus motivos,
que pode ser passional, apaixonada, racional, deliberada, indiferente etc. Mas, ja o sabemos,
de maneira alguma essa paixdo, razdo, vontade ou indiferenga pode ser entendida como
agente, como uma “for¢a interior” que impulsiona, que provoca a agao.

Mesmo a vontade opera nessa dindmica: é na acdo, ao posicionar um fim, que me
movimento de modo voluntarioso, deliberado, reflexivo. Entretanto, observemos que o fim ja
estava posicionado: ndo é a minha vontade que o escolhe, ela consiste apenas no modo como
escolho me movimentar para alcancar este fim. Com os elementos apresentados até aqui sobre
a acao, ja temos condicdes de diferenciar o ato livre — expressdo que, como vimos, consiste
em uma redundancia para Sartre — da vontade. Ja esclarecemos que ndo somos livres apenas
quando agimos por nossa vontade ou deliberacdo, primeiro porque a liberdade consiste no
nosso modo de ser e, portanto, somos sempre livres; segundo, porque a vontade ndo é
expressdo Unica da liberdade, tampouco a mais auténtica ou privilegiada, como se costuma
considerar. Dessa forma, a vontade é fundamentada pela liberdade, como tudo o mais que diz
respeito a realidade humana e consiste em um modo, dentre outros, a partir do qual se pode
perseguir os fins posicionados. Esses fins, por sua vez, ndo sdo posicionados pela vontade,
gue nada mais ¢ do que uma “atitude subjetiva”, a maneira através da qual se perseguira tais
fins — que, neste caso, sera de modo reflexivo e deliberado. Em condutas ndo voluntarias, nos
conduzimos, comumente, através da consciéncia irrefletida dos motivos, enquanto a vontade é
reflexiva — ndo na decisdo dos fins, mas na maneira a partir da qual nos lancamos para

alcanca-los. Dessa forma, conclui o filésofo:

[...] a vontade determina-se na moldura de maébeis e fins ja posicionados pelo Para-si
em um projeto transcendente de si mesmo rumo a seus possiveis. [...] Se esses fins ja
estdo posicionados, o que falta decidir a cada instante é a maneira como irei
conduzir-me em relacéo a eles, ou, dito de outro modo, a atitude que vou tomar.
Serei voluntério ou apaixonado? Quem pode decidir sendo eu? (SN, p. 549). (grifos
N0SS0S).

Assim, ndo importa se agimos de modo distraido, passional, voluntario ou indiferente,
nenhuma dessas maneiras de nos relacionarmos com os fins que posicionamos reflete maior
responsabilidade ou apropriagdo da nossa parte: “Todas as minhas ‘maneiras de ser’
manifestam igualmente a liberdade, pois todas sdo maneiras de ser meu proprio nada.” (SN, p.
550). E, portanto, reiteramos que o fundamento Ultimo da decisdo de como conduzir-nos é a
liberdade. Assumir a vontade como motivo para as nossas acdes € o mesmo que definir o
passado como sua causa, Ou Seja, € recair na mesma problematica que identificamos no

determinismo, ao considerar 0s motivos como uma forca que nos toma e decide por nos.



83

A ilusdo provém aqui do fato de que nos esforcamos para tomar motivos e mébeis
por coisas inteiramente transcendentes, que levanto com as médos como se fossem
pesos e que estariam dotadas de um peso como propriedade permanente, ao passo
que, por outro lado, queremos ter contetdos de consciéncia, o que é contraditorio.
Na verdade, motivos e mobeis sO tém o peso a eles conferido pelo meu projeto,
ou seja, a livre produgdo do fim e do ato conhecido a realizar. (SN, p. 556).
(grifos nossos).

Em outras palavras: motivos e mébeis apenas podem ter tal sentido se conferido a partir
das minhas a¢0es, escolhas e projetos. Tendo feito essas ressalvas sobre a vontade, podemos
concluir nossa analise dos mébeis, de maneira geral: 0 mobil € o modo como capto o motivo,
a maneira como vivencio, na a¢ao, minha relagdo com o mundo. A fim de ilustrar, Sartre (SN,

p. 554) utiliza o exemplo histérico do projeto de Clévis de conquista da Gélia:

Devemos interpreta-lo [0 projeto] como efeito da ambicdo de Clovis? Mas,
exatamente, 0 que é ambicao sendo propodsito de conquistar? Como distinguir a
ambicdo de Clovis do projeto preciso de conquistar a Galia? Portanto, seria intil
conceber esse projeto original de conquista como se fosse “impelido” por um mabil
preexistente, que seria a ambicdo. E verdade que a ambic&o é um mabil, posto que
é inteiramente subjetividade. Mas, uma vez que ndo se distingue do projeto de
conquistar, diremos que esse projeto primordial de suas possibilidades, a luz do
gual descobre Clévis um motivo para converter-se, é precisamente o mobil.
(grifos nossos).

Dessa forma, os motivos das agdes sdo constituidos de certo modo, a luz de um projeto,
de um possivel ndo realizado, que consiste no proprio maébil. Voltando ao exemplo dado
antes, meu desejo de comer um doce configura-se como o mobil da minha acdo de ir a
padaria, mas n&o, como vimos, como um impulso ou determinacéo. E preciso ter cuidado para
nao “tornar esse ‘projetar uma agdo’ outro fato subjetivo — uma ‘volicdo’ ou uma ‘intengao’ —
gue cause, entdo, a acao. Projetar a acdo € agir.” (MORRIS, 2007, p. 183). O desejo pelo doce
é 0 proprio projeto da minha acdo, ja que € a propria falta, o escapar de si rumo ao objeto
desejado: o doce. E 0 modo como capto a situacdo objetiva, que funciona como motivo da
minha acdo, ja que a constatacdo de que ndo ha doces em minha casa s se torna motivo para
a minha acdo de sair para compra-los a luz do meu desejo, meu projeto, de comer um doce.
Conforme coloca Morris (2007, p. 183), essa captacdo nao ¢ “uma propriedade
motivacionalmente neutra do mundo: € uma propriedade cuja percep¢do faz demandas a
mim”. Caso o meu desejo ndo fosse “tdo0 urgente”, essa apreciacdo objetiva da falta de doces
ndo seria motivo para minha acao de sair, mas de alguma outra, como apenas anotar na lista
de compras ou escolher outra coisa para comer. Ou, ainda, ndo fosse meu apreco por doces,
essa apreciacao seria, para mim, indiferente e ndo consistiria em motivo para a minha acao.

Dessa forma, ratificamos o afastamento de visdes substancialistas e deterministas ao

rejeitar aspectos dados que habitariam a consciéncia — personalidade, inconsciente, vontade,



84

paixdes, tendéncias, impulsos e temperamentos — ou “externos”, que provocariam a acao.
Afinal:

[...] uma vez que o projeto ja resolvido rumo a uma mudanca ndo se distingue do
ato, é em um (nico surgimento que se constituem mobil, ato e fim. Cada uma
dessas trés estruturas reclama as outras duas como sua significagdo. Mas a
totalidade organizada das trés ja ndo mais se explica por qualquer estrutura
singular, e seu surgimento como pura nadificacdo temporalizadora do Em-si
identifica-se com a liberdade. E o ato que decide seus fins e mdbeis, e o ato é
expressdo da liberdade. (SN, p. 541). (grifos nossos).

E, assim, conclui Sartre na mesma pagina: “Resulta ser impossivel, com efeito,
encontrar um ato sem mobil, mas ndo devemos com isso concluir que 0 mébil seja a causa do
ato; ¢ parte integrante dele”. Algo tem valor de motivo e mébil sempre a luz de um fim, ou
seja, tem esse valor na medida em que é assim experimentado em uma situagio concreta. E
importante ressaltar que, assim como 0s motivos e mdbeis ndo determinam o ato, tampouco o
projeto o faz, como veremos melhor no préximo capitulo. O fim € posicionado —
paradoxalmente, por meio da propria acdo — livremente e ilumina a acdo, mas nao a
determina, nem a condiciona, ou teriamos uma espécie de “determinismo as avessas”. A
relacdo de causalidade necessaria e linear segue ndo pertencendo a realidade humana.

Podemos, agora com mais elementos, retomar e responder com maior precisdo as
questdes colocadas no primeiro item deste capitulo: o que quer dizer “ser experimentado
como motivo ou mobil”? Como isso se da?

Haviamos visto, desde a introducéo, que, por seu modo de ser, nada poderia funcionar
como determinacdo para a realidade humana — pois esta é sempre nadificacdo e
ultrapassamento do que quer que seja. Vimos, também, que a consciéncia € ativa e ndo uma
passividade diante do mundo: ao existirmos, fazemos o0 mundo aparecer como “mundo”, de
certo modo e com certo sentido. A concepgdo sartreana da acdo justamente complementa tais
compreensdes: 0s atos humanos ndo podem ser provocados, causados ou determinados por
nada, como se fossem coagidos de modo linear e exterior, como pretendem os deterministas.
Um ser que € presenca a si e ao mundo, que é consciéncia desse mundo e, ao sé-lo, modifica-
0, o faz aparecer, ndo poderia ser por ele determinado, pois é agente nele e sobre ele. Desse
modo, é por sermos desprendimento, falta e busca de ser que posicionamos fins, nao-seres,
possiveis e projetos que iluminam nossa situacdo concreta e a fazem organizar-se como
motivos e mdbeis; somos nos que conferimos a algo o peso e a natureza de motivos e maébeis.
Em outras palavras, apenas quando negamos o Em-si, projetando-nos a um estado de coisas
ideal, um ndo-ser, que este Em-si pode ser captado e assumido como motivo ou mobil, com o

valor e o sentido conferido a partir do fim para o qual nos projetamos. Na agdo, um fim ao



85

qual me dirijo é escolhido: o fim, 0 mundo, o motivo e o mobil aparecem organizados e

significados. Danto (1975, p. 104) sintetiza essa ideia com clareza:

Em resumo: eu determino quais as circunstancias e eventos que irdo explicar minhas
acoes. [...] Assim, se finalmente minhas a¢fes tém causas, estas somente o0 sdo
por terem sido constituidas em causas pela minha maneira de apreendé-las, e
todas as explicagdes dos atos humanos tém de ser filtradas pela maneira de o
agente ver o mundo, e ndo com relagdo apenas ao mundo. (grifos nossos).

Essa “maneira de ver o mundo” da qual fala Danto se d4 a partir dos projetos que
iluminam o mundo. Ao agir, intencionamos um fim, um estado de coisas ideal, identificando
em nosso estado de coisas atual uma falta, uma negatividade, e conferindo-lhe um valor.
Desse modo, os motivos e mobeis das nossas acdes, longe de serem determinados ou
causados, sdo experimentados, vivenciados e significados como tais a partir do nosso
engajamento mesmo no mundo. Esse “conferir valor” ¢ justamente o modo como o mundo
aparece para nos. Sera o sentido tal como estamos investigando e discutindo neste trabalho?
Significara dizer, no fim das contas, que ¢é a liberdade, através da acdo, que decide sobre o
sentido de cada coisa? Tudo indica que sim, mas, para afirma-lo, é preciso que sigamos
investigando.

Na medida em que a nadificacdo e a liberdade do Para-si estdo integradas no ato,
inclusive no posicionamento do fim, tudo o que diz respeito a acdo deve ser entendido no
campo da liberdade e ndo da determinacdo, e, assim, “¢ preciso reconhecer que a condigdao
indispensavel e fundamental de toda acao é a liberdade do ser atuante.” (SN, p. 540). E, desse
modo, dizer “que a agdo se determina pelo nada ¢ o mesmo que enunciar a sua radical
indeterminacdo” (BORNHEIM, 1984, p. 111). Sendo assim, a nog¢do de liberdade sartreana
visa condenar a realidade humana ao campo da indeterminacdo, da abertura, do lancar-se e
projetar-se a, em direcdo a. Inverte-se a l6gica com a qual, comumente, se pensa a a¢ao: nao é
um aspecto dado da realidade humana ou do mundo que funciona como coisa, que determina
ou provoca a acdo, mas a acdo que organiza 0 mundo em uma rede e um complexo de
sentidos, com mobeis, motivos, razdes, justificativas, desculpas, explicacdes etc. Dessa forma,
dispensa-se qualquer causa para a acdo, pois, arriscamo-nos a dizer com essas palavras, as
acOes sdo a expressdo da “substancia” que constitui a realidade humana — a liberdade —, pois
“a liberdade ndo ¢ um ser: ¢ o ser do homem, ou seja, seu nada de ser.” (SN, p. 545). Se ha
existéncia, ha liberdade e ela existe e se concretiza através das acoes.

Ao longo deste capitulo, apresentamos a compreensao sartreana da a¢ao, vimos como se
constituem motivos e mdbeis e como estes se relacionam com os fins — o que nos possibilitou

entender que o sentido estd na raiz da questdo. Entretanto, ainda ndo discutimos como estes



86

fins sdo posicionados, embora j& tenhamos dito que o fundamento desse posicionamento é a
prépria liberdade. Dessa forma, no capitulo que se segue, nos dedicaremos a dindmica de
temporalizacdo do Para-si, a situacéo e ao projeto fundamental, com o objetivo de avancar na
compreensdo do modo como ocorre o fazer-se existencial, especialmente em termos de

sentido.

Capitulo 2. Sintese, unificacdo e sentido: a presenca a

2.1. Projecdo, retomada e unificacdo: a dindmica de temporalizagédo

Em diversos momentos ao longo do texto, direta ou indiretamente abordamos a questao
da temporalidade do Para-si, ja que, ao falarmos de consciéncia, acdo e projeto, falamos
necessariamente de uma dindmica de temporalizacdo. Entretanto, dada a relevancia deste
ponto para nossa a investigacdo, devemos trazé-lo a tona de modo mais detido, ainda que
brevemente, para que ele possa ser melhor esclarecido.Vale pontuar que Sartre (SN, p. 158-
231) faz uma andlise minuciosa da temporalidade ainda no inicio de O Ser e o Nada — em sua
segunda parte, quando apresenta o ser-Para-si — e, longe de pretendermos abarcar o0 tema em
toda a sua complexidade, buscaremos apresentar 0s aspectos basicos para gque possamos
compreendé-la e que nos servirdo como instrumentos para 0 nosso trabalho. A temporalidade,
COmMO Vveremos, aparece como mais um aspecto que, dentre outras coisas, nos auxilia a
compreender como € possivel a realidade humana ser uma unidade, uma sintese pessoal e
singular — como mencionamos em alguns pontos do texto —, sem perder-se no modo do Em-si,
como coisa, como identidade. Falar em pessoalidade e singularidade é, também, falar em
sentido, em significacdo, pois é abordar uma existéncia especifica tal como se concretiza.

A temporalidade apresentada por Sartre ndo se refere ao tempo tal como vivenciamos
cotidianamente. Esse “tempo do senso comum”, cronologico, estabelece uma ordem do
tempo, sua quantificacdo e sucessdo, em uma perspectiva estdtica e estanque das trés
dimensdes do tempo — passado, presente e futuro. Essa € a maneira como, comumente, nos
relacionamos com o tempo: de modo a estratifica-lo, quantifica-lo, controla-lo e organiza-lo.
Essa relacdo temporal se expressa em exemplos bastante banais, como no uso do rel6gio e do
calendario, nos quais temos medicdo e contagem em termos de segundos, horas, dias,

semanas, meses e anos. Ndo podemos negar o lugar que o tempo cronoldgico ocupa em



87

nossas existéncias concretas e cotidianas — sem duvida, ele impregna nossos projetos e agdes,
mas apenas na medida em que os escolhemos, coletiva e individualmente, como verdades que
nos servem, como legitimos e orientadores das nossas agdes. Contudo, estamos nos
adiantando.

O que nos interessa neste momento é que, sem negar o lugar que o tempo cronolégico
ocupa na histéria da humanidade — fato facilmente constatavel —, alguns filésofos, dentre os
quais destacamos Sartre, discutem a existéncia de uma temporalidade (mais) originaria do
humano. Enquanto o primeiro foi criado, ao longo da histéria, por nés*, para Sartre, a
temporalidade originaria é anterior a qualquer teorizacdo — sendo, precisamente, sua condicao
— e foge a qualquer quantificacdo: na medida em que existimos, nos temporalizamos.
Diferentemente do tempo cronoldgico, linear e estatico, Sartre apresenta a temporalidade a
partir de uma concepcdo dindmica, levando em consideragédo seu fluxo e a unidade sintética
das trés dimensdes. Temporalidade essa que apenas € possivel e “s6 existe por intermédio de
um ser que é essa dinamica de ultrapassagem infindavel, fluxo constante do ser ao ndo-ser”
(SASS, 2002, p. 95).

Ja haviamos visto, ao apresentar o ser Em-si, que a permanéncia e a mudanca sdo dois
aspectos que nao se inserem na realidade deste modo de ser, ja que este ndo é consciéncia,
nem estabelece relacdes. Afinal, “a presenga do Para-si € que faz com que haja uma totalidade
de ser-Em-si. [...] o Para-si os une” (SN, p. 175) de modo que aparegcam organizados,
significados e em relacdo espaco-temporal. Em decorréncia disso, € por meio do Para-si que
(a ideia de) passado e futuro vém ao mundo, posto que as coisas Em-si sdo indiferentes a
captacdo da passagem do tempo — ndo que ndo “sofram” seu efeito, mas, como vimos, elas
ndo a testemunham e a captam enquanto fluxo e mudanca. Uma pedra que, com o efeito do
vento e da agua do mar, ao longo de muito tempo, torna-se areia, ndo se capta como sendo
agora diferente de antes. Simplesmente segue sendo em sua plenitude e indiferenca — antes,
pedra e, agora, areia. SO pode haver relacdo antes-depois para uma testemunha que a
estabeleca — a consciéncia, o Para-si, a realidade humana — que, ao comparar um local com
um registro muito antigo, constata a mudanca e a passagem do tempo: onde antes havia pedra,
ha, agora, areia. E 0 mesmo caso de, por exemplo, quando ouvimos dos nossos pais ou avos

nostalgicos: “aqui, onde hoje estdo esses prédios, era tudo mato, tudo verde!”.

> N0 nos interessa, aqui, adentrar discussdes sobre o tempo ter sido criado e inventado ou apenas percebido, descoberto. A
sucessdo, a mudanca, os ciclos da natureza, tudo isso é constatavel e constitui a base para a compreensdo da passagem do
tempo, mas sua divisao e quantificagdo em termos de segundos, minutos, horas, dias, semanas, meses e anos é humana —
baseada nos “fatos da natureza”, mas organizada e significada por humanos —, por isso podemos falar em “criacdo” do tempo
cronoldégico.



88

Desse modo, a temporalidade ndo é uma realidade dada, como sugere o senso comum,
mas vivida pela realidade humana. E frisamos novamente: isso ndo significa que ndo existe
passagem, mudanga e transformagcdo no mundo, o que seria absurdo afirmar. Tais
caracteristicas marcam a natureza e seus ciclos, mas apenas um ser como o Para-si que, em
seu proprio modo de ser, se temporaliza, poderia captar, ser testemunha de tal passagem e tais
ciclos da maneira como o fazemos. Desse modo, conclui Sartre (SN, p. 199):

Assim, a Temporalidade ndo é um tempo universal que contenha todos os seres e,
em particular, as realidades humanas. Nao é tampouco uma lei de desenvolvimento
gue se imponha de fora ao ser. Também nao € o ser, mas sim a intra-estrutura de ser
que € sua propria nadificacdo, ou seja, 0 modo de ser proprio do ser-Para-si. O
Para-si é o ser que tem-de-ser seu ser na forma diaspérica da Temporalidade.
(grifos nossos).

Vimos a realidade humana como uma unidade sintética ao falar, por exemplo, da
presenca a si e do cogito pré-reflexivo, mas, ao falarmos da acéo e da nadificagdo, também
vimos que essa mesma unidade é constante mudanca e ultrapassagem continua. Com isso,
pudemos entender a realidade humana como um continuo processo de constituicdo que €, a
um sé tempo, unidade sintética e, tambem, distancia, desagregacdo, desgarramento e
dispersdo. Essas caracteristicas marcam as proprias dimensdes temporais — denominadas,
também, de “ek-stases temporais” (e.g., SN, p. 104; 198; 211) —, passado, presente e futuro, e
as relacdes entre elas. A temporalidade implica em uma espontaneidade que € constante
negacdo de toda e qualquer plenitude e, juntamente com outros aspectos que vimos até aqui,
ela possibilita ao Para-si — que, ao existir, se temporaliza — existir como uma unidade que é,
também, fluxo, duracdo e mudanca. Como coloca Sartre (SN, p. 185-186): “O tempo me
separa de mim mesmo, daquilo que fui, do que quero ser, do que quero fazer, das coisas e do
outro. [...] se o tempo é separacdo, a0 menos € uma separacao de tipo especial: uma divisao
que reune”. Temporalizar-se, portanto, €, concomitantemente, existir como separacao e
sintese.

Dessa forma, para Sartre, as dimensdes da temporalidade devem ser pensadas em
sintese: o passado sempre é considerado relativo a um presente, é sempre passado de alguém
ou de algo; o futuro, por sua vez, é sempre projeto, projecdo de um presente — que, por sua
vez, tem um passado e ndo pode estar desligado deste; e 0 presente € o instante em que ha
atualizacdo do passado e projecdo de futuro, € 0 momento em que a sintese acontece. A
realidade humana, dessa forma, ndo se reduz ao presente instantaneo, nem € determinada por
seu passado imediato: no presente, ela esta comprometida com seu passado e seu futuro, o que
a torna unificacdo e ndo pura separagdo. Assim, conforme acabamos de ver, Sartre caracteriza

a temporalidade como “diasporica”, remetendo-se a denominagdo designada a “profunda



89

coesdo ¢ dispersdo do povo judeu” (SN, p. 192). Ele identifica no Para-si essa caracteristica
de ser dispersdo e unidade de seu ser ¢ aponta a temporalidade como “for¢a dissolvente” e
“ato unificador” (SN, p. 191). Dessa caracteristica diaspérica do Para-si na temporalidade,
interessa-nos sobretudo apontar que a significacdo de uma dimens&o encontra-se sempre fora
de si, nas demais dimensdes. Ou seja, 0 sentido de cada dimensdo da temporalidade —
passado, presente, futuro — se constitui sempre em relacdo as demais, como veremos melhor a
seguir. No fim das contas, passado, presente e futuro ndo existem para o fildsofo — ao menos
ndo como os consideramos corriqueiramente e em seu sentido mais tradicional. Para ele, ndo
ha linearidade e sucessao em termos de tempo, mas ha, por outro lado, fluxo e retomada, ha
sentido e significagéo.

Neste momento, tendo em vista 0 esclarecimento da dindmica de temporalizacéo,
parece-nos oportuno utilizar um exemplo analisado por Cerbone (2013, p. 42)®°, no qual o
autor discorre sobre a experiéncia de ouvir uma melodia. Para que a cangdo possa ser ouvida e
caracterizada como tal, as notas devem ser ouvidas de um modo ou em um padréo particular.
O aspecto que nos interessa aqui diz respeito a necessidade de que, ao soar de cada nota, as
anteriores cessem sem, no entanto, serem apagadas completamente — devendo ser retidas ou
lembradas —, e aquelas que ainda estdo por vir sejam esperadas. Em outras palavras, que elas
estejam ligadas e facam parte do horizonte histérico da experiéncia atual. Fagamos um
paralelo entre a experiéncia de ouvir uma cangédo, de uma leitura e as experiéncias conscientes
de maneira geral. A cada nota, pagina ou, digamos, experiéncia vivida, as anteriores sdo
mantidas como tendo sido experienciadas e, concomitantemente, as notas, paginas ou
experiéncias que estdo por vir sdo esperadas — e, portanto, ambas fazem parte da experiéncia.
Assim, ndo se trata de meramente ouvir cada nota em separado, pois, em cada uma, deve
haver uma rede que a liga as demais, anteriores e seguintes: no momento em que escuto a nota
que estd a soar as demais devem fazer parte da experiéncia ou seriam apenas notas soltas.
Bem como na leitura do livro que, em seu ponto atual, retém os trechos anteriores e, de algum
modo, antecipa ou espera seu fim — ou seriam apenas informacdes soltas e destacadas da
narrativa.

De modo similar, ao existir presentemente, as experiéncias passadas e aquelas por vir
devem estar ligadas e fazer parte do horizonte historico da experiéncia atual para que seja
possivel certa unidade ou totalidade da existéncia — e ndo apenas instantes isolados. Dito de

outro modo: para que seja possivel a constituicdo da historia de uma existéncia. Assim, a

30 - z . Lo . A -
Vale frisar que tal exemplo é extraido, segundo o proprio autor, da obra Sobre a fenomenologia da consciéncia do tempo
interno, de Husserl. Aqui, nos baseamos e nos ativemos a analise desenvolvida por ele.



90

temporalidade € o processo continuo de temporalizacdo, de temporalizar-se, que mantém um
fluxo sintético, uma rede e uma unidade das experiéncias, mantendo-as, de algum modo,
ligadas. Além disso, o sentido da totalidade desse processo — que, na cangdo e no livro séo
totalidades fechadas, mas na existéncia humana é uma totalidade aberta, sempre em
construcdo — se d& no jogo e na articulagdo dos diversos momentos do processo. A
temporalidade, junto a outros aspectos que apresentamos, possibilita, a cada vez, a
sintetizacéo e unificagdo do movimento de existir, a0 mesmo tempo em que 0s sentidos desse
existir estdo em jogo. Retomaremos esse ponto mais a frente.

Assim, ha, no fim das contas, apenas um fenémeno: “o surgimento de novo Presente
preterificando (passéifiant) o Presente que ele era, e Preterificacdo (Passéification) de um
Presente conduzindo a aparicdo de um Para-si para o qual esse presente converter-se-4 em
passado.” (SN, p. 201). Essa dindmica que integra as trés dimensdes, que se da em um fluxo
continuo e espontaneo, é de grande importancia para entender o modo como constituimos
sentido, pois, como vimos, isso se d& na acao e a propria acdo € temporalizacéo, é projecdo do
futuro e nadificacdao do passado: “o fim ou temporalizacdo de meu futuro implica um motivo
(ou mobil), ou seja, remete a meu passado, e o presente ¢ surgimento do ato” (SN, p. 540).

Nessa compreensao geral da temporalidade, o presente aparece como “um nada”, como
projecdo e deslizamento em direcdo ao futuro e retomada e atualizacdo do passado. Para
entender o presente, basta-nos resgatar as caracteristicas da realidade humana que
apresentamos na primeira parte, pois podemos dizer que o presente € expressdo da propria
condicdo do Para-si. Ou seja, 0 presente é consciéncia de, € intencionalidade, distancia e
presenca a si, a0 Em-si, ao mundo: “Meu presente consiste em ser presente. Presente a qué? A
esta mesa, a este quarto, a Paris, a0 mundo; em suma, ao ser-Em-si.” (SN, p. 174). No
presente, somos fuga do ser a que somos “presenga a” e do ser que éramos, rumo ao ser que
podemos ser: “entre o Em-si nadificado e 0 Em-si projetado, o Para-si é nada.” (SN, p. 692).
E “pura nadificacdo”, ou, ainda que soe contraditorio, a “plenitude” da nadificacdo — do

passado, do futuro e do que se apresenta no momento presente.

Enquanto Para-si, este tem seu ser fora de si, adiante e atras. Atras, era seu passado;
adiante, serd seu futuro. E fuga fora do ser co-presente e do ser que era, rumo ao ser
que serd. Enquanto presente, ndo € o que é (passado) e é o que nao € (futuro). (SN,
p. 177).

Dessa forma, é no presente, ou melhor dizendo, sendo, presentemente, presenca a, que 0
Para-si se temporaliza. Essa “presenca a” implica em “existéncia fora de si junto a...” (SN, p.
174), ou, em outras palavras, significa que existe intencionalmente em direcéo ao ser, sendo

consciéncia dele, mas sem identificar-se com ele. O presente é, em suma, “0 vao de nao-ser



91

indispensavel a forma sintética total da Temporalidade” (SN, p. 199). Ainda que ndo haja,
como frisa Sartre (SN, p. 198-199), “prioridade ontoldgica” de nenhuma das dimensdes sobre
as demais, ¢é preciso “colocar acento” na dimensdo presente. Parece-nos crucial que esteja
claro que € precisamente nesta dimensdo, sendo puro nada, pura nadificacdo e presenca a, e,
sobretudo temporalizando-se, que é possivel ao Para-si realizar-se enquanto totalizacdo em
curso. Ora, se vivéssemos no eterno instante, desconectados do que foi e do que pode vir a
ser, ndo haveria possibilidade para algo como uma totalidade — tampouco para a pessoalidade,
a singularidade e a familiaridade. E, acrescentamos arriscando a nos antecipar: 0s sentidos,
sem retomada, sem passado ou projecao, sem histdria, tampouco seriam possiveis, pois ndo ha
como conceber algo como sentidos para um fluxo impessoal e atemporal, preso em um agora
eternizado. Com isso, queremos deixar marcada a importancia da temporalidade e do carater
de presenga do Para-si, que, inclusive, nos ajudara a compreender a importante nocao de
“situagdo”, no proximo item.

Dito isso, podemos passar para outra dimensdo da temporalidade que foi marcante ao
falarmos da acéo e dos projetos: o futuro. Como ja vimos, a temporalidade e o possivel ndo
sdo aspectos da realidade do Em-si, mas do Para-si. Ainda que o possivel nos surja “como
uma propriedade dos seres” (SN, p. 149), quando, por exemplo, olhamos o céu, vemos as
nuvens carregadas e dizemos: “¢é possivel que chova”, apenas um Para-si pode realizar esse
movimento de transcender as nuvens rumo ao possivel que ainda ndo é: a chuva. Assim, 0
possivel, como frisa Sartre, ndo pode ser reduzido a uma ‘“realidade subjetiva”, ele se
possibiliza na concretude dos existentes, pois, para que “a chuva seja possivel, é necessario
que haja nuvens no céu” (SN, p. 150). Contudo, ¢ por sermos um constante movimento rumo
a0 que ndo somos que esse possivel, esse ndo-ser e o futuro surgem no mundo, como mostra

Sartre (SN, p. 178) no exemplo da lua cheia, que comentamos anteriormente:

A lua cheia ndo é futuro quando olho a lua crescente, salvo “no mundo” que se
revela a realidade humana: é pela realidade humana que o futuro chega ao
mundo. Em si, esse quarto crescente é o que é. Nada ha nele em poténcia. E ato.
N&o ha pois nem passado nem futuro como fenémeno de temporalidade originario
do ser-Em-si. [...] Se o futuro se perfila no horizonte do mundo, s6 pode ser por
um ser que é seu proprio porvir, ou seja, que é por-vir para si mesmo, cujo ser
esta constituido por um vir-a-si de seu ser. [...] Somente um ser que tem-de-ser o seu
ser, em vez de sé-lo simplesmente, pode ter um porvir. (grifos nossos).

Assim, é pelo préprio modo de ser do Para-si — constante distancia de si, nadificacao,
intencionalidade — que o futuro se insere como possibilidade no mundo. E, também, por essas
caracteristicas que nossos possiveis estdo sempre ameacados pela liberdade nadificadora que

nos somos: somos nosso futuro na “perspectiva constante da possibilidade de ndo sé-1o” (SN,



92

p. 183). O possivel nada tem de dado, ele € escolhido, projetado e, por isso, estd a mercé da
nossa liberdade, da nadificagdo, ou, em termos mais cotidianos, da “mudanca de planos ou
rumos”. Na medida em que o futuro se identifica com os possiveis, 0s projetos e fins, e
justamente por sua caracteristica de “ser possibilidade”, ndo se trata de algo dado e definido.
Dessa forma, nos podemos ser um futuro, ndo o temos. O futuro é possibilidade de presenca
ao ser, possibilidade de presente. O possivel, o projeto, o fim e o ndo-ser consistem naquilo
que nos falta e que projetamos, que buscamos, em termos de mundo e de ser. Ja vimos, ao
falar da acdo, que é a partir do posicionamento de um fim ou projeto, a luz de um estado de
coisas que ainda ndo é, que organizamos nossa existéncia fazendo-a aparecer significada.
Assim, € a partir do futuro projetado livremente por nds que os sentidos se articulam em nossa
existéncia:

E o gesto futuro que, mesmo sem ser tematicamente posicionado, reverte-se
sobre as posi¢cdes que adoto para ilumina-las, vincula-las e modifica-las. [...] as
posicdes intermediarias que adoto ndo passam de meios para acercar-me deste
estado futuro, para nele me fundir, cada uma s6 tendo sentido por este estado
futuro. Ndo ha momento de minha consciéncia que ndo seja igualmente definido
por uma relacdo interna com um futuro; que eu escreva, fume, beba ou repouse, o
sentido de minhas consciéncias esta sempre a distancia, la adiante, fora de mim.
(SN, p. 179). (grifos nossos).

Sartre mostra-nos, portanto, que o sentido do que vivenciamos no momento presente e
que, por sua vez, conferimos ao passado, provém do projeto, do futuro que esta sempre
adiante, a distancia, para aléem de nds. O possivel modifica a totalidade em curso, seu passado
e presente, em termos de significacdo, pois € a partir do fim, do projeto, que nossas acoes,
nosso mundo e nossa existéncia sdo iluminados, aparecem com um sentido. O futuro, ou o
possivel, € aquilo que nos falta para sermos nés mesmos (como um “si mesmo”), ja que
somos inacabados e o complemento estd sempre a distancia, sempre além; é aquilo que
projetamos ser e que, ao projetarmos, confere sentido ao que somos e fomos — mas que jamais
podemos alcancar, pois a temporalizacdo e nadificacdo prosseguem e um novo possivel é,
mais uma vez, posicionado. Ele é, conforme dissemos na primeira parte, o ponto ideal
perseguido em que o “si” do Para-si seria, afinal, alcangado, caso ndo fosse irrealizavel, como

mostra Sartre nos trechos a seguir:

Por isso, jamais terd chegado a ser, no Presente, 0 que tem-de-ser, no Futuro.
[...] Por exemplo, minha posicéo final na quadra de ténis determinou, do fundo do
porvir, todas as minhas posic¢des intermediarias e, finalmente, foi alcangada por uma
posicao Ultima idéntica & que era no porvir como sentido de meus movimentos. Mas,
precisamente, esse “alcancar” é puramente ideal, nio se opera realmente: o
futuro nédo se deixa alcancar, desliza ao Passado como ex-futuro, e o Para-si
presente revela-se em toda sua facticidade, como fundamento de seu proéprio
nada e, outra vez, como falta de novo futuro. (SN, p. 182). (grifos nossos).



93

[...] o Futuro constitui o sentido de meu Para-si presente, como projeto de sua
possibilidade, mas ndo determina de modo algum meu Para-si por-vir, jd que o
Para-si esta sempre abandonado nesta obrigacdo nadificadora de ser o
fundamento de seu nada. O Futuro ndo faz mais que pré-esbogar os limites nos
quais o Para-si se fard ser como fuga presentificadora (présentificante) ao ser
rumo ao outro futuro. E o que eu seria se ndo fosse livre, e 0 que s6 posso ter-de-ser
porque sou livre. [...] Futuro é a continua possibilizagdo (possibilisation) dos
Possiveis como sentido do Para-si presente, na medida que esse sentido €
problemético e escapa radicalmente, como tal, ao Para-si presente. (SN, p. 183).
(grifos nossos).

Essas passagens nos mostram, mais uma vez, a relevancia do futuro ou possivel para a
nossa investigacdo, pois € no continuo projetar-se rumo aos seus fins e possiveis — que
livremente posiciona — que o Para-si se movimenta existencialmente e constitui os sentidos de
sua existéncia. Eis 0 ser que esté e coloca sempre em jogo o seu ser, aquele que tem de ser sua
prépria possibilidade e se define por ela, ou seja, define-se por aquilo que ndo é, define-se
pela propria fuga rumo ao seu possivel. E, assim, “vejo-me arremessado para fora, rumo a um
sentido que acha-se fora de alcance e ndo poderia de modo algum ser confundido com uma
representacdo subjetiva imanente” (SN, p. 152).

N&o por acaso deixamos a dimensdo do passado por ualtimo. Primeiramente, a
temporalidade, tal como estamos apresentando, por ndo seguir uma ordem cronologica linear
e causal, nos possibilita pensa-la fora dessa légica de determinacdo e sucessédo entre passado,
presente e futuro. Além disso, na dinamica temporal aqui em questdo, o passado, longe de
determinar o presente e o futuro, aparece e esta em jogo para esse presente, a luz desse futuro,
0 que, portanto, nos fez optar por essa outra sequéncia de apresentacdo. Por fim, abordar a
relacdo do Para-si com o seu passado € enveredar ndo apenas 0s caminhos da temporalidade,
mas também da facticidade e, assim, falando do passado passaremos, também, a nos
aproximar dessa outra nocao — sobre a qual nos dedicaremos logo mais.

Dissemos antes que apenas na medida em que ha uma consciéncia como testemunha da
“passagem do tempo”, das mudancas, ¢ que podemos falar de temporalidade e de suas
dimensdes. Seguindo essa mesma direcdo, Sartre diz que o Para-si é o tnico ser que “tem” um
passado, ja que apenas para uma consciéncia, apenas para a realidade humana, o seu passado
estd em jogo. Podemos falar de um livro que, hoje amarelado e riscado, era novo,
“impecavel”, ou uma arvore que, hoje grande e exuberante, era apenas uma muda fragil e
mitda. Mas, em ambos 0s casos, somos nds que, sendo consciéncia do livro e da arvore,
podemos, temporalizando-nos, falar de seu passado — tanto o livro quanto a arvore nao
testemunham a passagem do tempo e a mudanca que sofrem, sdo-lhes indiferentes,

simplesmente se esgotam em ser 0 que séo.



94

NOs, ao contrério, ndo raro retomamos nosso passado, reflexivamente ou ndo, e o
guestionamos, pensamos e ressignificamos. Mais do que “ter” um passado, né6s SOMOS NOSSO
passado, temos de sé-lo. O passado existe no presente, na medida em que presentemente é
retomado e esta em jogo. Assim, Sartre (SN, p. 167) afirma que o ser presente é o fundamento
do préprio passado, ao passo que este é profundamente modificado por aquele, o que esta
expresso no termo “era”, que, servindo como ponte entre o presente e o passado, nao € inteira
ou exclusivamente nem um e nem o outro. Mas, na medida em que é o existente no presente
que pode afirmar “eu era”, podemos reiterar que esse passado existe na medida em que ¢
relativo ao presente — que, por sua vez, é projecdo de um futuro a luz do qual obtém seu

sentido.

Nesse sentido, eu sou meu passado. N&o o tenho, eu o sou: aquilo que dizem acerca
de um ato que pratiquei ontem ou de um estado de espirito que manifestei ndo me
deixa indiferente: fico magoado ou lisonjeado, reajo ou pouco me importo, sou
afetado até a medula. Nao me disassocio [sic] de meu passado. (SN, p. 167). (grifo
N0sso).

Assim, o passado ndo € simplesmente um momento que passou, ele nos “afeta” e nos
constitui, mesmo que ndo ao modo da determinacao causal e linear, como mostra Sartre (SN,

p. 197) no seguinte trecho:

O Passado, enquanto coisa que somos sem posicionar, enquanto aquilo que
impregna sem ser notado, esta detras do Para-si, fora de seu campo tematico [...].
N&o, decerto, que o Passado ndo possa ser objeto de tese para mim, nem mesmo que
ndo comumente tematizado. Mas, neste caso, [...] de modo primario, eu era meu
Passado sem conhecé-lo (mas ndo sem ter consciéncia dele); de modo secundério,
conheco meu passado, mas ja ndo o sou. Como é possivel, dir-se-4, que eu tenha
consciéncia de meu Passado sem ser de modo tético? Todavia, o Passado acha-se
14, constantemente; é o préprio sentido do objeto que vejo e ja vi, dos rostos
familiares que me rodeiam; é o comego desse movimento que continua no
presente e que eu ndo teria como dizer que é circular se ndo houvesse sido eu
mesmo, no Passado, testemunha de seu inicio: é a origem e trampolim de todas
as minhas acgdes; é esta espessura de mundo, constantemente dada, que me
permite orientar-me e situar-me; [...] em suma, € meu nexo contingente e
gratuito com o mundo e comigo mesmo, na medida que o vivo continuamente
como total derreligdo. (grifos nossos).

Um ponto importante sobre o passado no viés sartreano, que o afasta de compreensdes
deterministas ou do senso comum, encontra-se na retirada do poder — que insistem em lhe
conferir — de determinar aquilo que somos e que, futuramente, podemos vir a ser. Portanto,
ndo se trata de diminuir ou retirar do passado sua relevancia em nossa existéncia, pois ela &,
como mostra Sartre de forma clara na citacdo acima, ndo apenas inegavel como também
expressiva. Ao contrario: o passado nos constitui, NGs 0 somos e temos de ser. E a partir do
que fomos que “os caminhos se abrem”, as possibilidades se colocam, mas, por sermos

liberdade, nossa relacdo com esse passado € de nadificacdo, somos sempre para além dele e



95

somos, ainda, nds que, por meio de acdes e engajamentos, livremente escolhemos o sentido
com o qual ele nos aparecera. Nesta direcdo, em continuidade a citacdo anterior, Sartre (SN,
p. 197-198) prossegue:

Os psicologos denominam-no saber. Mas, a parte o fato de que, por esse termo, eles
o “psicologizam”, privam-se do meio para explica-lo. Porque o Saber esta por toda
parte e condiciona tudo, mesmo a memoria; em resumo, a memoria intelectual
pressup0e o saber [...] Esse saber flexivel, insinuante, mutavel, que tece a trama
de todos 0s nossos pensamentos e compde-se de mil indicacfes vazias, mil
designacGes que apontam para atras de nos, sem imagem, sem palavras, sem tese, é
meu Passado concreto na medida em que eu 0 era, meu Passado enquanto
irreparavel profundidade-por-detras de todos os meus pensamentos e sentimentos.
(grifos nossos).

Ou seja, o fato de que sou meu passado ndo se limita ao recordar reflexivo, mas &,
precisamente, sua condicdo. Pois mesmo as experiéncias que se tornaram longinquas,
esquecidas, remotas, ndo deixaram de ser minhas experiéncias. Ainda que ndo nos recordemos
de boa parte do que foi vivido nos nossos primeiros anos de vida — e até mesmo da vida
intrauterina — essas experiéncias foram vivenciadas por cada um de nos, sdo nossas na
maneira do ‘“era”, nos constituem e, de algum modo, nos marcam. NOs SOMOS essas
experiéncias, quer lembremos ou ndo: “Porque, afinal, esse feto era eu, representa o limite de
fato de minha memoria, mas nao o limite de direito de meu passado” (SN, p. 195). Mas dizer
que eu “era” implica, também, que, de certo modo, j4 ndo sou, estou a distdncia desse
passado. E por sermos unidade e sintese nadificadora e temporalizadora que, embora néo

sejamos mais 0 que éramos, sustentamos esse passado em nosso ser, mantendo-0 em conexao.

Assim, tudo quanto se pode dizer que sou no sentido de sé-lo em si, com
densidade compacta (temperamental, funcionario publico, insatisfeito), é
sempre meu passado. Somente no passado sou 0 que sou. Mas, por outro lado,
aquela densa plenitude de ser esta atras de mim, ha uma distancia absoluta que
a separa de mim e deixa-a cair fora de meu alcance, sem contato, sem aderéncias.
Passado é o Em-si que sou enquanto ultrapassado. (SN, p. 171). (grifos nossos).

Temos de ser nosso passado, ndao podemos deixar de sé-lo e tampouco podemos
modifica-lo em termos fatuais. Ao contrario do futuro, que esta no ambito do possivel, o
passado “consumiu suas possibilidades” (SN, p. 168). Apenas no pretérito que podemos ser
algo coagulado, estatico, cristalizado, em lugar da espontaneidade e movimento que nos
somos. Somos, no passado, na medida em que sobre ele podemos afirmar ou negar coisas a
nosso respeito, mas ndo como algo definitivo e fechado, pois segue sendo para nos, que
somos nadificacdo desse passado. Desse modo, o passado nos afeta profundamente e temos de
sé-lo, ainda que ndo o queiramos, 0 que nao raro acontece, quando, por exemplo, nos
arrependemos de algo que fizemos ou mesmo ndo nos “reconhecemos” em algum ato

praticado por nds. Ainda assim, mesmo que busquemos nos afastar e esquecer nosso passado,



96

seguimos sendo-o e temos de sé-lo. A partir do exemplo de Sartre (SN, p. 575) do ateu que se
converte e se faz crente podemos pensar essa questdo: o “ateu convertido ndo é simplesmente
um crente; € um crente que negou o0 ateismo para si”. Mas negar o ateismo ndo implica
meramente em uma recusa racional de uma ideologia ou viséo de mundo, ndo se trata apenas
de modificar um posicionamento formal em relacdo a isso. Ao converter-se, junto ao ateismo,
preterificou e tornou Em-si 0 que era, antes, seu presente: seu “ser ateu” — que, ndo podemos
perder de vista, por ser Para-si, consistia em um projeto de ser ateu, um fazer-se ateu. E
engajar-se no (agora presente) projeto de ser crente implica, dentre outras coisas, ressignificar
esse “passado de pecados” do qual, tal como um fardo, ndo pode livrar-se. Por isso, esconde-
0, envergonha-se dele ou, ainda, exibe-o como exemplo de superagdao. Mas, seja como for, “o
Passado é uma fatalidade pelo avesso: o Para-si pode se fazer como bem quiser, mas ndo pode
escapar a necessidade de ser irremediavelmente para um novo Para-si aquilo que quis ser”
(SN, p. 203).

Sartre se refere ao passado como um Para-si “inundado pelo Em-si” (SN, p. 173), “um
Para-si coagulado em Em-si” (SN, p. 267) ou, ainda, “um Para-si que deixou de ser presenca
transcendente ao Em-si. Sendo ele proprio Em-si, caiu no meio do mundo” (SN, p. 203).
Nosso passado simplesmente €, pois perdeu sua transcendéncia. Isso implica em sermos nosso
passado como tendo sido e como ndo mais sendo, pois ndo poderiamos nos identificar com
esse Em-si que o passado € e, desse modo, somos sempre a distancia dele: ele é, ao mesmo
tempo, meu e transcendente. O filosofo chega a se referir ao passado como “este ser que
lentamente foi se agarrando e solidificando sobre nés [...] a totalidade sempre crescente do
Em-si que somos” (SN, p. 168). A morte, como mostra brilhnantemente em sua peca Entre
quatro paredes (Huis Clos), de 1945, é o findar desse processo, quando o Para-si se converte
total e definitivamente em Em-si. Eis uma dentre as torturas experienciadas pelas personagens
da narrativa que, ao morrer, se deparam com um inferno bastante distinto daquele imaginado
enquanto vivos. O tormento insuportavel de ser esquecido ou, sobretudo no caso de Garcin,
de existir e estar em questdo apenas para 0s Vvivos, por meio de suas lembrancas, sendo
julgado e definido sem que nada possa fazer a respeito. Na medida em que “deslizou
integralmente no passado” (SN, p. 168), deixa de temporalizar-se, de transcender-se e de ser a
dinamica de consciéncia, liberdade e espontaneidade que era. Enquanto existimos, entretanto,
ainda ndo somos 0 nosso passado ao modo da identidade, ainda ndo tornamo-nos Em-si,
cabendo a n6s — e ndo apenas ao outro — julgar, colocar em questdo e ressignificar nosso

passado e nossa existéncia. Estando vivos, sendo nadificacdo e transcendéncia, seguimos



97

sendo para além, porque somos nossas possibilidades — dentre as quais se encontra, inclusive,
a possibilidade de engajar-nos no projeto de nos dissociar do passado. Pelo tempo em que
existirmos, a totalidade que nds somos segue em curso, em questdo para nGsS mesmos, Como
totalizacdo aberta, incompleta, se fazendo. Isso quer dizer, em outras palavras, que o sentido
da nossa existéncia, enquanto existimos, tampouco chega a definir-se ou completar-se: segue
aberto, se fazendo em questdo e em jogo para nos.

A temporalidade consiste em mais um aspecto do modo de ser da realidade humana —
como ser consciéncia, ser presenca a, ser nadificacdo e liberdade — que impossibilita sua
cristalizacdo, sua identidade, seu ser e seu sentido como algo fechado e definido. Esse € um
dos motivos pelos quais estamos abordando-a antes de adentrarmos a facticidade, pois a
temporalidade, junto a outras nocdes citadas, nos ajudara a compreender logo a seguir como a
facticidade, ou seja, 0 Em-si que o Para-si deve ser, esta em jogo. Afinal de contas, ja
sabemos que o Para-si ndo poderia “ser” esse dado a0 modo da identidade e coesdo, mas sim
de uma maneira, digamos, especial, atravessando-o, nadificando-o, para além, a distancia, e,

como vimos, temporalizando-se.

2.2. Facticidade e sentido: a situacao

Em alguns momentos, ao longo do texto, citamos o termo “facticidade” sem, no entanto,
aprofundarmos. E chegado, por fim, o0 momento de fazé-lo. Desde o inicio, temos mostrado
um ponto fundamental para a compreensdo do modo de ser da realidade humana: sua relacéo
com o dado, com 0 Em-si. Afinal, “se definimos a liberdade como escapar ao dado, ao fato,
hd um fato do escapar ao fato” (SN, p. 597). Vimos que a consciéncia existe como um
constante intencionar para, que o0 nada existe como perpétua nadificacdo do ser e vimos,
ainda, que esses pontos tratam, no fim das contas, de uma s6 e mesma coisa: a realidade
humana ¢ liberdade e existe sempre em relagcdo com o dado, nadificando-o, intencionando-o,

engajando-se nele.

A liberdade é um escapar a um comprometimento no ser, é nadificacdo de um ser
que ela é. [..] Simplesmente, o surgimento da liberdade se efetua pela dupla
nadificacdo do ser que ela é e do ser no meio do qual ela é. Naturalmente, a
liberdade néo € este ser no sentido de ser Em-si. Mas ela faz com que haja este
ser que € seu e esta atrds de si, iluminando-o [...]. (SN, p. 598-599). (grifos
N0Ss0s).

Esse “dado” com o qual a liberdade deve relacionar-se para existir, “0 dado que ela tem-

de-ser e ilumina pelo seu projeto” (SN, p. 602) é a facticidade. Mas, em termos praticos, o



98

que seria esse “dado”, esse Em-si que devemos ser? Ora, esta defini¢do se assemelha aquela
que acabamos de apresentar sobre o passado: o dado que eu tenho de ser, embora ndo possa
sé-lo a0 modo da identidade. O passado, contudo, é um dos aspectos da facticidade. Além
dele, ela engloba outros varios aspectos da nossa existéncia que ndo escolhemos e que, no
entanto, temos de ser: nosso corpo e caracteristicas fisicas, nossa familia, com seus costumes
e tradicdo, o local em que nascemos, seu clima, condi¢cdes materiais e cultura, nossa posicao
socioeconOmica, nossa classe ou casta, religido, regras, valores e costumes daqueles que nos
rodeiam e que nos educam. A facticidade é, em suma, o contexto em que existimos e que, por
ndo ter havido deliberacdo sobre ele, parece-nos ter sido imposto, “é 0 conjunto de fatos,
naturais ou sociais, que constituem o cenario em que a liberdade sera exercida pelo sujeito.”
(ALMEIDA, 2011, p. 30).

Contudo, nédo se trata apenas daquilo que “recebemos” ao nascermos, mas tudo que vai
se “integrando” ao nosso ser, como se, ao existirmos, fossemos nos cristalizando aos poucos,
agregando ao nosso ser um Em-si que temos de ser — conforme vimos no item anterior. Ou
seja, sdo aspectos como nosso passado, nossa profissao, os valores que defendemos, a posicao
gue ocupamos, 0S compromissos assumidos, profissionais, afetivos ou de outra ordem. E,
além disso, surgimos em um mundo ja construido e mantido por outros, com normas, regras,
referéncias e orientacdes das quais ndo somos o fundamento e € neste mundo que temos de
existir, com os outros®* que nos rodeiam, seus juizos e julgamentos a nosso respeito e aquilo
que “fazem de nos”. Tudo isso também constitui a nossa facticidade, da qual ndo somos a
origem, mas com a qual temos de nos a ver. Assim, a facticidade do Para-si € o dado que ele
deve ser, é a vinculacdo com o mundo, a principio, ndo escolhida por ele — embora,
discutiremos mais a frente, essa escolha seja feita, em certo sentido.

No capitulo que dedica a facticidade, Sartre apresenta as diferentes estruturas da
situacdo, identificando-as como: “meu lugar”, “meu passado”, “meus arredores”, “meu
proximo” e “minha morte”. Optamos por ndo apresentd-las separadamente, pois o que
consideramos importante destacar aqui € que esses aspectos que constituem a facticidade — os

gue citamos anteriormente e as estruturas gerais descritas pelo filosofo — sdo variacdes,

31 Além do item dedicado a “meu proximo” (SN, p. 626) no capitulo sobre a facticidade, Sartre (SN, p. 287-532) dedica toda
a terceira parte da ontologia fenomenoldgica & questdo do outro - sem ddvida, trata-se de um aspecto importante na obra do
fildsofo. No entanto, trata-se também de um ponto, digamos, problematico no pensamento de Sartre, que suscita muitas
criticas e requer uma andlise aprofundada que nos desviaria do nosso objetivo central. Isso ndo significa, contudo, que
ignoraremos o tema da intersubjetividade — o que sequer nos parece possivel tendo em vista que existir com e para 0s outros
consiste na situacdo da existéncia humana que estamos investigando: o fato e a necessidade de existir no mundo com outros
Para-sis. Portanto, ndo analisaremos separadamente a questdo do outro, mas ela encontra-se presente na medida em que toda
a discussédo colocada diz respeito a um Para-si que ndo existe sendo no mundo, com 0 outro, como ser-Para-outro, e que
compreende e significa 0 mundo e sua existéncia a partir das referéncias e relagdes com os outros.



99

expressoes distintas de uma mesma coisa: 0 dado que toda liberdade deve ser, a contingéncia
na qual deve existir e se fazer. Afinal, tendo em vista a constitui¢do dos sentidos humanos e as
compreensdes que viemos apresentando até aqui acerca dos modos de ser da realidade
humana e das coisas, ja podemos afirmar que a descri¢do do dado em si ndo é 0 que mais nos
interessa nesta investigacdo, mas sim a relacdo do Para-si com este dado — 0 que ndo implica
que o dado ou Em-si ndo seja relevante, visto que € justo o contrario que temos mostrado.
Assim, iremos analisar a facticidade como um todo, sem pensar suas estruturas
separadamente, ja que o préprio Sartre (SN, p. 671) diz utilizar tais diferenciacfes apenas com
0 intuito de esclarecer o que é uma situacdo e ndo visando esgota-la ou exauri-la, tratando-se,
portanto, de uma divisdo didatica e, dessa forma, tanto a situacdo quanto a facticidade véo
além dela.

Como dissemos, entdo, a facticidade do Para-si € aquilo que ele, a principio, nao
escolheu e que, entretanto, tem de ser, pois ndo é o fundamento das condi¢Bes nas quais
existe. Afinal, nenhum de nos escolheu o corpo, a familia, a cultura, 0 momento historico ou
as condigdes materiais, sociais e econdmicas em que nasceria. Como coloca Sartre (SN, p.
132-133): “Sem a facticidade, a consciéncia poderia escolher suas vincula¢gdes com o mundo,
da mesma forma como, na Republica de Platdo, as almas escolhem sua condicao: eu poderia
me determinar a ‘nascer operario’ ou ‘nascer burgués’”’. Trata-se de algo que esta na ordem da
contingéncia e do acontecimento e, assim, “em nossa apreensdo de nds mesmos, aparecemos
com caracteres de um fato injustificavel” (SN, p. 129). Afinal, se ndo adentrarmos explicagdes
de cunho religioso ou mistico, quem podera justificar ou explicar o fato de ter nascido em

determinadas condicGes, época e situacao, e ndo em qualquer outra?

[...] € o que faz com que o Para-si, a0 mesmo tempo que escolhe o sentido de sua
situaco e se constitui como fundamento de si em situacdo, ndo escolha sua posicao.
E o que faz com que eu me apreenda ao mesmo tempo como totalmente responsavel
por meu ser, na medida que sou seu fundamento, e, a0 mesmo tempo, como
totalmente injustificavel. (SN, p. 132).

Desse modo, a liberdade do Para-si € o fundamento daquilo que faz de si em situacdo —
0 gue o torna responsavel pelo que faz —, pois escolhe seu sentido, conforme aprofundaremos.
Mas, sua posicdo no mundo, enquanto condicdo e contexto, € contingente, totalmente
injustificdvel e sem qualquer razdo pré-definida de ser. Assim, a facticidade é essa
contingéncia, esse Em-si do qual ndo somos fundamento e que, no entanto, ndo podemos
deixar de ser. Contingéncia esta que, por sua vez, é necessaria, primeiro por nao ser possivel
existir sendo em uma determinada contingéncia, pois ndo ha algo como uma consciéncia pura

ou liberdade abstrata vagando pelo mundo, ha, sim uma pessoa (uma liberdade, uma



100

consciéncia) especifica se fazendo em condi¢Bes concretas (em determinada contingéncia).
Segundo, porque uma vez que existimos nesta contingéncia temos de sé-la, temos de assumi-
la como nossa ainda que visando modifica-la. Se “nasci operario”, ndo posso ser burgués. E
possivel engajar-me no projeto de fazer-me burgués, mas, ainda assim, trata-se de fazer-me
dentro ou a partir da condi¢do que é a minha — neste caso, nesta contingéncia especifica de ser
operério e ndo detentor dos meios de producdo. Como ja vimos, o Para-si é livre para projetar-
se — embora isso ndo signifique necessariamente “produzir” o resultado previsto e projetado —
e fazer-se por meio das suas acOes e escolhas no mundo; projetar um estado de coisas que
ainda ndo é (ser um burgués), mas que implica justamente em projetar a modificacdo do
estado de coisas atual (ser operario).

Dessa forma, o Para-si € a titulo de acontecimento, é pura contingéncia na medida em
que ndo é fundamento do Em-si que lhe constitui, tampouco de sua presenca ao mundo. E, no
entanto, ndo pode deixar de ser presenga, liberdade e nadificacdo desse Em-si, como vimos ao
falar da sua condenacdo. Mas, pode-se questionar, diante da facticidade, desse Em-si que nos
somos e temos de ser, que aparenta ser tdo imperioso e determinante sobre nos, como €
possivel seguir afirmando nossa liberdade? Essa liberdade que parece tdo improvavel no
mundo em que vivemos, repleto de obrigacdes, compromissos, exigéncias, determinagdes,
obstaculos e burocracias que sdo anteriores a nds e existem a despeito da nossa vontade — na
medida em que foram criados por outros, antes mesmo de nascermos. Um mundo repleto de
pré-determinacOes acerca de como devemos viver, nos relacionar, trabalhar, pensar, 0 que
devemos querer, saber e sentir. Como posso, por exemplo, ser livre frente a necessidade e ao
fato de ser mulher — e aos sentidos historicamente cristalizados sobre o que é ser mulher —,
frente ao fato de ter nascido no Brasil e neste mundo historico, com estas leis e costumes, néo
sendo o fundamento de tudo isso, ja que ndo escolhi sé-lo e, ainda assim, tendo de me a ver
com isso que sou? Colocando nesses termos, parece absurdo afirmar a liberdade. Como
aponta Sartre (SN, p. 593), o fato da facticidade serve comumente de argumento contra a
liberdade, a partir do qual se busca apontar nossa impoténcia e dificuldade — ou mesmo

impossibilidade — de modificar nossa situacao:

Bem mais do que parece "'fazer-se', o homem parece "'ser feito" pelo clima e a
terra, a raca e a classe, a lingua, a historia da coletividade da qual participa, a
hereditariedade, as circunstancias individuais de sua infancia, os hébitos adquiridos,
0s grandes e pequenos acontecimentos de sua vida. (grifos nossos).

Ora, se esses aspectos ndo consistissem apenas no contexto e na contingéncia em que

uma existéncia deve se fazer, mas fossem suficientes para fazé-la, ou seja, determina-la, as

pessoas de uma mesma coletividade, que compartilham uma cultura e condi¢gdes ambientais



101

especificas, seriam muito mais semelhantes — para ndo dizer iguais — do que, na pratica, o sdo.
Teriamos, ainda, irmdos crescidos em uma mesma familia, com as mesmas regras, costumes e
ambientes, ou seja, “feitos” por uma mesma contingéncia, que seriam idénticos entre eles e
aos pais — ou quase isso. Teriamos como resultado um mundo homogéneo, sem diversidade,
sem possibilidades, mudancas e transformagfes, seriamos meros autdbmatos, meras
atualizacdes dos condicionamentos e determinagdes. A contingéncia em si mesma, seja ela
atual ou passada, ndo impde um sentido, nem uma acdo. Nao aparece como obstaculo ou
barreira em si mesma, mas apenas dentro do projeto, da nossa finalidade. Assim, nossa
facticidade nos constitui, mas ndo nos determina em nosso comportamento, em nossa
existéncia, pois isso significaria dizer que nosso caminho, nossa historia e nossa existéncia ja
estdo tracados de antemdo, seria pensar em algo como um destino. Significaria dizer que
todos aqueles imersos em uma mesma cultura, uma mesma familia ou classe social sdo iguais
e tém um mesmo destino; que sdo meros produtos da conjuntura, que sdo passivos — e ndo
agentes. Significaria, ainda, dizer que a conjuntura e o contexto no qual vivemos ndo podem
ser modificados. Assim, seriamos, por exemplo, meros produtos e reproducdes de uma
sociedade machista, ndo poderiamos questiona-la, sequer nos seria possivel apreendé-la como
machista.

Entretanto, felizmente, ndo é dessa forma que as coisas se ddo. Primeiramente, ndo
podemos esquecer que ndo estamos falando de algo geral ou abstrato, mas trata-se da
facticidade de uma liberdade, uma consciéncia, de uma pessoa, uma existéncia especifica e
concreta. Trata-se da historia dessa existéncia com cada detalhe que diz respeito apenas a ela
e com as relacdes e 0s sentidos que essa existéncia estabelece com o que ela é, com o que foi
e com o que pode vir a ser. Além disso, ndo podemos esquecer nossas analises anteriores.
Vimos que as coisas do mundo, embora tenham um ser como condicdo e fundamento,
aparecem a nos sempre como fendmeno. Isso quer dizer que aparecem sempre significados,
ou seja, com um sentido que esta ligado com a situacdo concreta em gue nos encontramos,
com o momento histérico em que vivemos, ambos servindo como pano de fundo no qual tudo
de que somos consciéncia aparece. Assim, ainda que nossa facticidade, por ser Em-si, seja um
ser que simplesmente é o que é, tenha caracteristicas que concernem ao seu ser, dadas e
brutas, esse ser que a facticidade € aparece-nos sempre como fendmeno, sempre significada, a
luz dos nossos projetos. Tudo o que diz respeito ao nosso ser jamais é em bruto, pois o Para-
si, como vimos, é o ser que esta sempre nadificando, ultrapassando e colocando em jogo o seu

ser, sempre a distancia, como presenga a, atravessando aquilo que é. Até mesmo o “eu”, como



102

vimos, € um processo e uma tentativa de cristalizar um sentido e ndo algo dado, constituido.
Assim, a facticidade, sendo Em-si, jamais nos aparece em si mesma, em bruto, pois é sempre
Em-si para um Para-sim ela é para quem a percebe e a faz aparecer, ou melhor dito, para
quem a existe. E impossivel, nas palavras de Sartre (SN, p. 133), “[...] captéa-la [a facticidade]
em sua bruta nudez, pois tudo que acharemos dela ja se acha reassumido e livremente
construido”.

Portanto, ainda que nossa facticidade — enquanto contingéncia e posicdo no mundo —
nos faga, pois, nos constitui em nosso ser e temos de sé-la, por sermos consciéncia, liberdade
e Para-si, estamos sempre para além dela, para além do que somos, e, assim, em lugar de estar
feita, temos de fazé-la a todo o momento. Pois, o0 que farei com minha facticidade, o sentido
que ela tera para mim, isso ndo esta determinado por ela mesma, mas depende da liberdade
que eu sou. Essa liberdade, lembremos, ndo é de concretizar ou conquistar algo pela via da
vontade: ndo tenho liberdade para correr se ndo tenho pernas, de comprar se ndo tenho
dinheiro ou de jogar basquete se ndo tenho altura. Afinal, ndo podemos perder de vista que 0s
projetos — correr, comprar, jogar — foram posicionados por uma liberdade e, aliado a isso,
Somos NOs que, ao agirmos e nos engajarmos no mundo e nas nossas situacoes, escolhemos os
sentidos que elas terdo para nds — tanto da contingéncia de ndo ter pernas, dinheiro ou altura,
quanto da importancia dos projetos de correr, comprar e jogar. Assim, nés somos nossa
contingéncia, temos de sé-la de algum modo e somos, sobretudo, 0 modo como escolhemos
sé-la, como a assumimos, 0 que fazemos com ela, como nos engajamos e nos relacionamos
com ela, fazendo com que tenha, para nos, um sentido. Dessa forma, retomando o que
colocamos alguns pardgrafos acima, ha muitas mulheres brasileiras, como eu, que
compartilham um mesmo mundo histérico, com leis e costumes especificos, sem ser o
fundamento de nada disso. Entretanto, ainda que partilhemos ideias e ideais, projetos, valores,
em suma, ainda que tenhamos semelhancas, possuimos iniumeras diferencas de modo tal que
somos todas Unicas, singulares. O modo como essa contingéncia compartilhada esta em jogo
para cada uma, relacionada com os projetos, os sentidos e as rela¢cdes de sentido, tudo isso faz
parte de uma rede, uma histéria, um projeto, em suma, de um modo de existir e colocar tudo
iSO em jogo que € singular e que faz com que cada uma dessas mulheres seja uma e nao
qualquer outra.

E, pois, nesta direcdo que Sartre afirma que a liberdade s6 existe em situacio ou que ela
é sempre situada. Uma liberdade que tem de ser sua facticidade, mas nunca ao modo da

identidade, pois estd sempre em jogo para si, € abertura, caminho, travessia, retomada e



103

ressignificacdo do que é e do que foi. Deve exercer-se, fazer-se, ou seja, existir livremente
justamente em uma posic¢ao concreta ndo escolhida por si, em meio a esse mundo concreto e
historico ndo feito por ela. O que Sartre denomina situagdo é o produto livremente constituido
da relagéo entre facticidade e liberdade. Consiste no encontro da liberdade que sou com todos
0s aspectos que compdem minha facticidade — mulher, brasileira, de determinada regido, de
tal classe e determinada cor de pele, nascida em tal familia, com tais costumes, habitos,
religido e valores, com aqueles que me rodeiam e com quem me relaciono, seus juizos e
julgamentos sobre mim, os acontecimentos do meu passado, minha infancia, profissdo, meu
corpo etc. —, que me constituem , afinal de contas digo que sou e atribuo tudo isso ao meu ser.
Em outras palavras, o0 modo como existo, a luz dos meus projetos e do meu livre
engajamento, tudo isso que eu sou, e como isso se articula na totalizagdo em curso que eu sou.
Sou uma liberdade situada porque encontro-me nesta posicao, neste mundo historico e nestas
condicdes que sdo as minhas, com este passado e tais caracteristicas que me concernem, tudo
isso iluminado pelo projeto fundamental que eu sou, pelo meu engajamento no mundo. Trata-

se, pois, do encontro entre a liberdade e a facticidade: eis a situagéo.

Denominaremos situagdo a contingéncia da liberdade no plenum de ser do mundo,
na medida em que esse datum, que estd ai somente para ndo constranger a
liberdade, s se revela a esta liberdade enquanto ja iluminado pelo fim por ela
escolhido. Assim, o datum jamais aparece ao Para-si como existente em bruto e
Em-si; ele se descobre sempre como motivo, ja que s6 se revela a luz de um fim que
o ilumina. [...] Tais observacBes devem nos mostrar que a situacdo, produto
comum da contingéncia do Em-si e da liberdade, é um fendmeno ambiguo, no
gual é impossivel ao Para-si discernir a contribuicdo da liberdade e a do
existente em bruto. Com efeito, assim como a liberdade é um escapar a uma
contingéncia que ela tem-de-ser para dela escapar, também a situacdo é livre
coordenacdo e livre qualificacdo de um dado em bruto [...]. (SN, p. 600). (grifos
N0Ss0s).

E pela necessidade dessa liberdade ser sempre uma liberdade situada, ou seja, ocupando
um determinado ponto de vista no mundo, que a facticidade que essa liberdade é aparece
sempre a partir desse ponto de vista, dessa situacdo particular. As coisas no mundo ou a nossa
posicao nele apenas podem consistir como obstaculo ou resisténcia para nds a partir do livre
posicionamento de um fim. Desse modo, o fato e a necessidade da facticidade, como
questionamos alguns paragrafos acima, ndo nos retira de nossa condicdo de liberdade, pois o
Para-si ndo é fundamento da contingéncia em que deve existir, mas sua liberdade é o
fundamento daquilo que, ao existir, faz de si mesmo, de sua maneira de ser, e do sentido com

0 qual tudo isso aparece.

O meio s6 age sobre o sujeito a partir do momento em que ele age; O fato de que o
termo Gltimo desta investigacdo existencial deva ser uma escolha distingue mais
ainda a psicandlise cujo método e aspectos principais esbogcamos: com isso, ela
abandona a suposicdo de que haja uma acdo mecanica do meio sobre o sujeito



104

considerado. O meio sd poderia agir sobre o sujeito na medida exata em que este
0 compreende, ou seja, em que este o transforma em situagdo. (SN, p. 700).
(grifos nossos).

Conforme vimos, nada pode determinar ou causar uma acdo humana sem que 0 proprio
Para-si experimente algo como motivo da sua acgéo, a facticidade tampouco pode funcionar
como determinante, pois ela também deve ser escolhida e modo como o Para-si a assume é
eleito livremente. Ser livre € ter de ser livre em uma contingéncia especifica, nessas
circunstancias, é agir sobre elas, € a maneira (livre) como eu existo minha facticidade, é o
sentido com o qual a articulo e ela aparece a mim. E, assim, ser em situacdo significa dizer
que o Para-si “é responsavel por sua maneira de ser sem ser fundamento de seu ser” (SN, p.
671). Contudo, é importante fazer aqui uma ressalva. Boa parte das afirmacfes de Sartre ao
longo da ontologia fenomenoldgica acerca da liberdade situada expressa, como no trecho da
nossa Ultima citagdo, a nocdo de situacdo de modo mais geral, como o0 encontro entre a
liberdade e a facticidade. Assim, a situacdo de uma pessoa, de uma existéncia livre implica
em suas agOes e projetos iluminando o Em-si que ela deve ser, sua contingéncia, sua
facticidade. Entretanto, com base nessa afirmacdo, poderiamos, por exemplo, descrever o
contexto em que vive Maria, uma determinada mulher brasileira, esclarecendo as condicdes e
a contingéncia em que existe e, sabendo-a, enquanto humana, livre, poderiamos dizer, entéo,
que essa € a sua situacdo. Colocando nesses termos, a situacdo mais parece algo estéatico,
como uma constatacdo do lugar que cada um ocupa no mundo. Mas isso seria deixar de levar
em conta uma radicalidade existente nesta nogdo, que, devido ao modo como Sartre a
apresenta em muitos trechos, pode passar despercebida. Nossa situacdo jamais pode ser
pensada como algo estatico ou estavel, pois nossa existéncia ndo o é. Pelo contrério, é
dindmica, € movimento, ultrapassamento.

Se formos rigorosos com a proposta de Sartre, teremos de admitir que ser em situacao
ndo significa apenas que somos livres e temos uma contingéncia, ndo significa simplesmente
reconhecer a liberdade e a facticidade de cada um. A situacdo ndo € um estado de coisas geral
em que existe certo Para-si, pois ela mesma é feita, constituida e estabelecida por esse Para-si
na medida em que ele se engaja liviemente no mundo. E ao agirmos no mundo, ao
nadificarmos o Em-si, que a situacdo se estabelece. A situacdo de Maria, por exemplo, ndo é a
mera descricdo do contexto no qual ela vive — essa pode ser sua facticidade. Mas dizer que
Maria é livre em situagdo significa dizer que essa facticidade nunca lhe aparece “em bruto”,
mas sempre na medida em que ela age e se engaja no mundo e este, por sua vez, Ihe devolve

“respostas” — afinal, ainda que o0 mundo ndo determine a existéncia humana, ndo significa que



105

ele seja estético, essa relagdo implica em um continuo e reciproco movimento de modo tal que
ambos vdo se transformando. E na medida em que ajo, posicionando meus projetos,
nadificando o estado de coisas atual rumo a um possivel, que se concretiza e me vejo
comprometida em uma situacdo que me exige respostas, com uma série de exigéncias,
demandas e sentidos. Mas eis a grande questdo: essas exigéncias, demandas e sentidos
existem apenas a partir da minha agdo, “sd possuem sentido naquele mundo de exigéncias
imediatas que a escolha forjou” (RODRIGUES, 2007, p. 182).

Minha situacdo, por exemplo, € esta em que presentemente escrevo o texto, elegendo
cada palavra e ideia que referem o texto pronto — que, por sua vez, existe como um possivel,
um fim ideal. Este momento em que escrevo &, precisamente, 0 inico momento em que existo
como presenca, pois 0 passado é passado de um presente e o futuro € possibilidade de um
presente para mim, que, neste momento, escrevo. Aqui, enquanto escrevo, estou
comprometida com meu passado e meu futuro, encontra-se em inteireza toda a minha
existéncia e estd em jogo todo o meu ser, do qual sou sintese e nadificacdo. Escolho a mim e
ao mundo - afinal, seguir escrevendo é uma escolha. Estd no campo das minhas
possibilidades distrair-me com outras coisas sem importancia, levantar-me para fazer um
lanche ou mesmo decidir ndo mais escrever. Isso € escolher um mundo. Prosseguir
escrevendo é escolher um mundo em que a concretizacdo, por exemplo, de um trabalho
académico tem valor, faz sentido para mim. E, ao finalizar o texto, esse momento em que
escrevo e que sou liberdade em situacéo tera se deslizado e tornado Em-si, passado que posso
retomar, mas que deixa de ser transcendéncia. Estarei eu no futuro? Ora, apenas se
considerarmos o futuro de um passado. Em verdade, encontrar-me-ei novamente “no
presente” ou, melhor dizendo, como presenca e transcendéncia, como liberdade em situacéo —
0 que soa estranho na medida em que, agora, enquanto ainda escrevo, esse presente é, para
mim, possibilidade futura de presenca a. E esta é a situacdo sartreana, é pensando-a de modo
radical que podemos, de fato, entender o que implica em dizer que estamos, a todo momento,
em jogo e que, em cada ato, encontra-se a pessoa em sua inteireza.

Assim, nds ndo existimos sendo em certa condicdo que seja nossa contingéncia e sobre a
qual agimos e nos engajamos. Mas, se essa contingéncia que nés somos ndo condiciona ou
determina nossa existéncia, podemos dizer que ela estabelece um horizonte de possibilidades
no qual devemos nos fazer e escolher, como, por exemplo, cores de tintas das quais dispomos
para pintar um quadro, mas que ndo determinam o modo como ele seré pintado, a técnica a ser

utilizada, a distribuicdo de cores na tela. E, ainda que da mistura de algumas tintas outras



106

novas sejam criadas, essas novas cores, longe de surgirem “do nada”, sdo possiveis a partir
das tintas iniciais das quais dispunha. Ser essa contingéncia, neste caso, implica em ser
consciéncia, em engajar-se nela, nadifica-la e significd-la - retomar “por sua conta”, ¢
assimilar sem poder suprimi-la.

Portanto, a liberdade é concreta, é situada, porque ser livre implica no modo, na maneira
como se escolhe ser, fazer e existir o ser que € seu, ainda que ndo tenha, a principio, sido
escolhido por si. O Para-si livremente existe 0 mundo de certa maneira, com certo sentido,
certa singularidade, escolhendo, dessa maneira, a feicdo do dado do qual ndo é o fundamento,
mas que, ainda assim, deve ser. E ele €, ele existe na medida em que nadifica esse mundo
especifico e historico, ou seja, engajando-se nele, fazendo-o aparecer e organizar-se de certo
modo, retomando-o por sua conta e assimilando-o, sem poder suprimi-lo, a ndo ser
transforma-lo, através das suas a¢Ges. Sem o dado, nos perderiamos em puro nada, é na
dindmica de “interiorizagdo” e ‘“exteriorizagdo” do Para-sSi com 0 mundo que essa
singularidade é possivel. Além disso, vale pontuar que dizer que a facticidade existe para
mim, ndo significa dizer que sem mim, as coisas ndo existiriam — vimos, inclusive, na
primeira parte, a consciéncia como prova da necessidade da existéncia das coisas
independente de serem objetos para ela. Significa, ao contrario, que na medida em que existo
e sou consciéncia do mundo, esse mundo é para mim, pois sou consciéncia dele e faco-o
aparecer, manifestar-se como fenémeno, significado dentro da totalizacdo da existéncia que é
a minha. Pois 0 Para-si € liberdade situada e a situa¢do ¢ justamente a “posi¢do apreendida
pelo Para-si que esta em situa¢do” (SN, p. 672).

Como ressalta Sartre (SN, p. 672), a situacdo ndo pode ser considerada subjetiva e
tampouco objetiva, pois se encontra, por assim dizer, entre os dois pontos. Ainda que a
situacdo de cada Para-si seja constituida por aspectos de sua facticidade inquestionavelmente
objetivos — que tém sua existéncia Em-si —, estes aparecem sempre em situacdo, sempre a luz
de um fim ou projeto futuro que, presentemente, posiciono. Esses fatos objetivos apenas tém
sentido e aparecem a mim na situacdo presente que eu sou e em relacdo aos meus projetos. E
todo o meu ser, toda a minha existéncia esta presente e em jogo a cada momento, ao me
engajar e perceber o mundo. N&o se trata, portanto, de algo puramente dado que nds apenas
constatamos e apreendemos, ou seriamos passivos diante disso, ndo estariamos engajados e
comprometidos nisso que apreendemos e ndo estaria ali, presente e em jogo, toda a nossa
existéncia e tudo o que ela engloba (experiéncias passadas, referéncias, aprendizados, valores,

projetos etc.). Em outras palavras, seria recair em um realismo.



107

Por outro lado, a situagdo ndo consiste em uma colecdo de impressdes causadas em nos,
“ela é as proprias coisas e eu mesmo entre as coisas” (SN, p. 672) — pois, lembremos, a
consciéncia é puro intencionar e ndo uma colecdo de representacBes. Afinal, como ja
relembramos, a situacdo é, tal como o fen6meno, sustentada pelo ser, expressao desse ser para
a realidade humana ou, mais ainda, é a realidade humana nadificando esse ser. E necesséario,
como vimos, que exista um ser que seja fundamento do fenémeno e que ndo exista apenas na
medida em que a consciéncia o intenciona. Este é, digamos, 0 aspecto objetivo da situacao,
sdo os “limites”, a condigdo em que cada Para-si, cada consciéncia existe no mundo e que
existem antes que ela os perceba, os vivencie. Por outro lado, essa condigdo tera sentido, serd
limitante ou ndo, de acordo com 0 modo como esse Para-si 0s vivenciard, 0s experimentara:
“0s projetos que o Para-si cria sdo tentativas para transpor esses limites, nega-los, ou
acomodar-se a eles” (HILGERT, 2011, p. 51). Ainda que tivessemos, por exemplo, acesso a
aos aspectos objetivos e factuais acerca da vida ou do periodo de vida de uma pessoa, isso ndo
nos bastaria para compreender a maneira como eles estavam em jogo para ela, como ela os
vivenciou. Em suma, ambas as faces constituem a situagdo, os “limites” dentro dos quais
devemos nos fazer: “Sao objetivos porque se encontram em toda parte, e sdo em toda parte
reconheciveis; e sdo subjetivos porque sdo vividos e ndo sao nada se 0 homem nao os vive, ou
seja, se ndo se determina livremente em sua existéncia em relagdo a eles.” (EH, p. 35).

Vale colocar que ndo ha situacdo em que se possa ser mais ou menos livre, a0 menos
neste conceito de liberdade sartreana. 1sso porque, seja qual for a situacéo, é livremente, ou
seja, livre de determinacgéo prévia ou de outrem, que se elege o projeto e o sentido da situacéo
em que se vive. E na acdo que a situacdo se estabelece. Assim, ndo somos livres para ndo
viver a situacdo que € a nossa, mas para Vvivé-la de certa maneira e isso vale para todos, ou
seja, nesse sentido de liberdade, somos todos livres e ndo ha situacdo em que se possa ser
mais ou menos livre. Aqui, podemos trazer o polémico exemplo sartreano do escravo, no qual
o filésofo afirma a liberdade deste tanto quanto a do seu senhor. Ora, essa afirmacdo seria
logicamente absurda ndo fosse ontoldgica a liberdade da qual ele fala. O escravo ndo € livre
para ndo ser escravo, ‘¢ necessario fundamentalmente que ele se escolha no terreno da
escraviddo” (SN, p. 673), pois esta é sua contingéncia, o dado, a facticidade do seu ser ndo
escolhida por si, ja que ndo € seu fundamento. Mas, agindo e se escolhendo em sua
facticidade, ele estabelece sua situacdo e seu o sentido (que é a sua situacdo mesma, tal como

vive e existe como real), que Ihe aparece sempre a luz do projeto que escolhe para si.

Assim, ndo diremos que um prisioneiro é sempre livre para sair da prisdo, 0 que
seria absurdo, nem tampouco que é sempre livre para desejar sua libertagdo, o que



108

seria um truismo irrelevante, mas sim que é sempre livre para tentar escapar (ou
fazer-se libertar) — ou seja, qualquer que seja sua condicdo, ele pode projetar sua
evasdo e descobrir o valor de seu projeto por um comeco de agéo. (SN, p. 595).

E claro que a situacdo do escravo € inteiramente incomparavel a do senhor, tanto por se
tratarem, em termos objetivos da facticidade, de realidades totalmente distintas, quanto pelo
fato de que cada uma sé adquire sentido a partir do fim projetado pelo Para-si que se encontra
em situacdo: cada um realiza apenas a sua situacdo. Com isso, deve ficar claro que a situacéo
nunca é considerada “do lado de fora” ou cristaliza-se e torna-se Em-si. Eu sou a minha
situacdo e, por isso, ela se revela a mim e ndo a outro, a situacao é a apreensdo do Para-si que
se encontra em situacdo. Assim, deve ficar claro que a situacdo é incomparavel no sentido de
ndo poder ser vista pelo lado de fora, mas apenas vivida enquanto situacao, pois é na vivéncia
mesma que ela tem sentido. E, além disso, as posi¢cdes no mundo e as situagBes histdricas
variam, mas ¢ invariavel o fato e a necessidade “de estar no mundo, trabalhar, conviver com
outras pessoas e ser, no mundo, um mortal” (SN, p. 35), que Sartre identifica como condig¢ao
humana, em contraposicdo a uma natureza.

E inegavel que o senhor de escravos possuia, bem como o burgués dono dos meios de
producdo possui, privilégios com relacdo aos seus oprimidos e, nesse sentido, com relacdo a
estes, aqueles tém uma situacdo favoravel. Mas, ao dizer isso, estamos fazendo uma
comparagdo, ou seja, trata-se de uma testemunha, um olhar “de fora” que realiza a
comparacdo. E, além disso, estamos descrevendo, aqui, situacbes em termos gerais, quando a
proposta sartreana se dirige a uma situagdo especifica, de uma liberdade ou pessoa especifica.
Assim, alguém que nasga proletario ou escravo tem essa condi¢cdo objetiva e concreta da qual
ndo é fundamento, pois ndo a escolheu, e tem de se a ver com ela. E nesta contingéncia da
qual ndo é fundamento e que, no entanto, é sua contingéncia que deve, livremente, fazer-se.
Livremente porque ndo hd uma determinacdo prévia do que fara com ela. Nascer nesta
posicdo envolve um determinado cenario que o faz dispor de tal condicdo material, tais
recursos, tal possibilidade de ir e vir, que sdo objetivas, sdo um fato, um Eme-si, pois
consistem em sua facticidade. Constituem certos limites e horizontes de possibilidade. Mas,
insistimos, 0 modo como essa pessoa existira tal situacdo ndo esta dado, pois, o sentido de sua
situacdo estara relacionado com projetos que ira posicionar. Sobre a comparacgédo, Sartre (SN,
p. 640) diz:

Nesse sentido, seria absurdo supor que determinado estado das técnicas fosse
restritivo para as possibilidades humanas. Sem ddvida, um contemporéneo de Duns
Scotus ignora o uso do automovel ou do avido, mas ele s6 aparece como ignorante
do nosso ponto de vista, n6s que 0 captamos privativamente a partir de um
mundo onde o automoével e o avido existem. Para ele, que ndo tem relacédo de
espécie alguma com tais objetos e as técnicas referentes a estes, ha uma espécie



109

de nada absoluto, impensavel e indecifravel. Semelhante nada ndo poderia
limitar de forma alguma o Para-si que escolhe a si mesmo: ndo poderia ser
captado como uma falta, qualquer que seja 0 modo de considera-lo. O Para-si que se
historiza na época de Duns Scotus, portanto, nadifica-se no amago de uma plenitude
de ser, ou seja, de um mundo que, tal como o nosso, é tudo aquilo que pode ser.
(grifos nossos).

Assim, do ponto de vista da liberdade ontoldgica, uma situacdo é incomparavel a outra.
Ao olharmos para uma situagdo que ndo a nossa e considerarmos como privativa, restritiva,
olhamo-la “de fora”, como outro, do ponto de vista que ¢ o nosso, diferente do ponto de vista
daquele que a vive. Desse modo, mais uma vez reforgamos: “N4&o se trata aqui de um limite a
liberdade, mas sim do fato de que é nesse mundo mesmo que o Para-si deve ser livre; é
levando em conta essas circunstancias - e ndo ad libitum* - que ele deve escolher-se.” (SN, p.
638). E liberdade e escolha de si, dos sentidos de sua existéncia, mas a partir de uma posicéo
especifica em um mundo concreto e historico, o qual nio escolheu a principio. E neste
mundo, nesta contingéncia, com esses sentidos previamente estabelecidos em que estd em
jogo sua existéncia, que tem de se a ver, que se faz, que se engaja e escolhe. A facticidade, em
lugar de ser um limite a liberdade, consiste nos contornos, no cenario, e constitui, junto aos

projetos e aos possiveis dessa liberdade, a sua situacéo.

[...] a facticidade é a Unica realidade que a liberdade pode descobrir, a Unica que
pode nadificar pelo posicionamento de um fim. Por que, se o fim pode iluminar a
situacdo, é pelo fato de ser constituido como modificacdo projetada desta
situacdo. O lugar aparece a partir das mudancas que projeto. Mas mudar
implica justamente alguma coisa a mudar, algo que é precisamente o meu
lugar. Assim, a liberdade € a apreensdo de minha facticidade. Seria
absolutamente inutil tentar definir ou descrever o "quid" desta facticidade
“antes” que a liberdade se reverta sobre ela de modo a captid-la como uma
determinada deficiéncia. [...] Nem por isso deixa de ser verdade o fato de que esse
"quid" em bruto e impensavel é aquele sem o qual a liberdade ndo poderia ser
liberdade. E a propria facticidade de minha liberdade. (SN, p. 607-608). (grifos
N0SS0s).

O fim ou projeto que ¢ o possivel, o “ainda ndo” livremente posicionado que confere
sentido a minha existéncia, é, por sua vez, uma projecao da modificacdo da situacdo que é a
minha. Ou seja, projetar livremente a mudanca implica em algo a ser mudado e, dessa forma,
0s projetos e sentidos ndo sdo posicionados e constituidos a despeito da situacdo, da
facticidade, do mundo, pois € neste mundo e a partir dele, visando modifica-lo, engajar-se
nele, que eles se ddo. O fato de haver uma realidade concreta e independente do Para-si,
portanto, ndo faz com que ele seja menos livre, pois trata-se de ser livre nesta situacdo que é a
sua.

Embora j& tenhamos pontuado, é indispensavel ressaltar que a minha situacdo é

também, em grande medida, nossa situacdo; que além dos aspectos mais pessoais da



110

facticidade e da situacdo de cada um, ha aspectos que sdo compartilhados por um grupo
humano especifico ou pelo grupo humano geral de um determinado momento histérico. E fato

que existimos em meio a outros, com outros, com sentidos dos quais ndo somos a origem:

[...] com efeito, existe em "meu" mundo algo além de uma pluralidade de
significagBes possiveis; existem significacGes objetivas que a mim se mostram como
significacBes que ndo foram criadas por mim. Eu, por quem as significacdes vém
as coisas, encontro-me comprometido em um mundo ja significante e que me
reflete significacbes ndo determinadas por mim. Pensemos, por exemplo, na
inumeravel quantidade de significacbes independentes de minha escolha e que
descubro se vivo em uma cidade: ruas, casas, lojas, bondes e Onibus, sinais de
direcdo, ruidos de aviso, musica de radio, etc. (SN, p. 627). (grifos nossos).

Surgimos, portanto, em um mundo que é mundo para outros Para-sis, com uma série de
referéncias e conjunturas definidas por outros. Inimeras sdo as experiéncias e atividades
cotidianas que me mostram ser “um qualquer”, mais um na multiddo, uma “pessoa comum”,
como quando pago minhas contas, pego um Onibus ou atravesso a rua na faixa de pedestres.
Contudo, a experiéncia vivida por mim, ainda que refira a aspectos indiferenciados, consiste
sempre em “um acontecimento intimo e contingente que s6 a mim concerne” (SN, p. 527),
pois a experiéncia é sempre nadificagio e transcendéncia do dado. E na medida em que cada
um de nos, individualmente, transcende as referéncias, as normas e sentidos do mundo, que,
coletivamente, mantemos o mundo funcionando de um determinado modo. Tudo isso que nos
aparece como realidade concreta, como referéncias, normas e significacfes, é escolhido
dentro dos nossos projetos. E na medida em que nos escolhemos, nos fazemos e nos
engajamos, que essas significacdes sao eleitas como nossas, como “a realidade”, como coloca
Sartre (SN, p. 637), ¢ “em seu esforco para escolher-se como si mesmo pessoal que o Para-si
mantém em existéncia certas caracteristicas sociais e abstratas que fazem dele um homem”.
Significa que a propria compreensdo do que é o humano, tudo que atribuimos a uma
existéncia humana, em termos de necessidades, de caracteristicas, que € uma compreensao
sem davida constituida e situada/localizada historicamente, ndo determina um Para-si pessoal
em como ele deve ser, mas € mergulhado nessas compreensdes, nesses sentidos, nesse mundo,
que ele deve constituir-se, fazer-se, escolher-se.

O Para-si ¢ sempre “para-além” das estruturas, do mundo e das significagdes com as
quais se depara, pois € distancia, é projeto, é nadificacdo disso tudo, o que implica, em Gltima
instancia, em dizer que o Para-si € livre. E ser livre é ser livre aqui, engajado nessas

estruturas, nesse mundo e nessas significacdes das quais ele ndo € a origem:

[...] é nesse mundo mesmo, e em nenhum outro, que sua liberdade esté4 em jogo; é a
proposito de sua existéncia nesse mundo mesmo que o Para-si se coloca em
guestdo. Isso porque ser livre ndo é escolher o mundo histérico onde surgimos — o



111

que ndo teria sentido —, mas escolher a si mesmo no mundo, ndo importa qual
seja. (SN, p. 639-640). (grifos nossos).

O mundo ou momento historico é, portanto, um aspecto crucial da existéncia humana
para Sartre e, embora ele ndo se atenha a isso em sua ontologia fenomenoldgica — o que fara
anos mais tarde na Critica da Raz@o Dialética (1960) —, este ponto ndo é ignorado, como
pudemos observar nos ultimos pardgrafos. Cada um de nos se faz mergulhado neste mundo
histérico, negando-o, atravessando-o, interagindo com ele, sustentando-o e construindo-o.
Sartre comenta a respeito no seguinte trecho:

O senhor disse que a sociabilidade penetra profundamente a subjetividade e que uma
subjetividade abstrata néo teria sentido, ndo existiria. Concordo perfeitamente com
sua opinido. No sentido em que, para mim, a subjetividade é interiorizacdo e
retotalizacdo, isto é, no fundo, para retomar termos mais vagos €, a0 mesmo tempo,
mais conhecidos: vive-se; a subjetividade é viver o seu ser, vive-se 0 que se é, e 0
gue se é em uma sociedade, pois ndo conhecemos outro estado do homem; ele é
precisamente um ser social, ser social que, ao mesmo tempo, vive a sociedade
inteira do seu ponto de vista. Considero que um individuo, seja ele quem for, ou
um grupo, ou um conjunto qualquer, € uma encarnacdo da sociedade total enquanto
ele tem de viver o que ele é. [...] faz com que cada individuo seja, de certo modo, a
representacdo total de sua época. [...] Quer dizer que tudo o que um individuo faz,
todos os seus projetos, todos os seus atos, tudo o que ele suporta também, s6
reflete [...] a propria sociedade. (QS, p. 99-100). (grifos nossos).

Podemos dizer que essa relacdo entre liberdade e facticidade resume a tentativa de
Sartre de escapar tanto do idealismo quanto do realismo e nos permite caminhar por uma
compreensdo gque ndo ignora, por um lado, a concretude da existéncia, 0 mundo, o outro, a
historicidade, e, por outro, o aspecto individual, singular e, arriscamos a usar 0 termo,
subjetivo do existir. Em decorréncia disso, se a existéncia humana apenas pode ser pensada,
apenas é possivel em meio a concretude e ao mundo historico, o0 mesmo deve se dar em
relacdo aos sentidos humanos. Prossigamos.

NOs realizamos a nossa existéncia atraves das nossas acdes, nos escolhendo e nos
engajando, sempre posicionando um projeto, um fim, um ainda ndo. E € a luz desse ndo-ser,
como ja vimos, que esse “todo” que eu sou, os existentes ao meu redor, as coisas, 0 mundo, a
minha situacdo, em suma, que tudo isso tem sentido. Os existentes em bruto — considerando,
aqui, ndo simplesmente as coisas, mas as minhas coisas, minha facticidade — ndo tém ou
fazem entre si uma conexdo, ndo estabelecem relacdes, nem se constituem qualitativamente.
Ndo ha neles um coeficiente de adversidade ou utilidade, pois é a liberdade, ou melhor
dizendo, uma liberdade concreta que fundamenta e organiza essas relacoes e sentidos. No fim
das contas, a restricdo ou ndo esta sempre inserida nos projetos, na existéncia singular de cada

um.

O coeficiente de adversidade das coisas, em particular, ndo pode constituir um
argumento contra nossa liberdade, porque € por nds, ou seja, pelo posicionamento



112

prévio de um fim, que surge o coeficiente de adversidade. [...] Assim, ainda que as
coisas em bruto [...] possam desde a origem limitar nossa liberdade de acéo, é nossa
liberdade mesmo que deve constituir a moldura, a técnica e os fins em relagdo aos
quais as coisas irdo manifestar-se como limites. Mesmo se o rochedo se revela
como “muito dificil de escalar” e temos de desistir da escalada, observemos que ele
so se revela desse modo por ter sido originariamente captado como “escalavel”
(gravissable); portanto, é nossa liberdade que constitui os limites que ira
encontrar depois. (SN, p. 593-594). (grifos nossos).

Por isso a facticidade consiste no “cenario”, nas condi¢des concretas nas quais a
liberdade deve existir no mundo, mas se isso é algo positivo ou ndo, se uma situacdo €
favoravel ou ndo, boa ou ruim, esse sentido nio é “dado™: “E a luz do fim que meu lugar
adquire significagdo” (SN, p. 606). Viver em uma cidade néo litoranea, por exemplo, s6 pode
se configurar como uma situacdo limitante, frustrante ou impeditiva se eu desejo, por
exemplo, ir a praia com frequéncia, se gosto de ver o0 mar, se isso € algo que me faz bem e que
eu gostaria de poder fazer. Se, por exemplo, vivo em uma cidade sem mar, essa é a minha
realidade concreta e objetiva, mas o sentido dessa realidade, ou seja, existir essa situacdo
como uma limitacdo ou frustracdo se da em relacdo a projecdo de um ndo-ser, um possivel
ainda ndo realizado — e que ndo necessariamente vira a ser concretizado — de ver 0 mar ou ir a
praia com frequéncia. Uma pessoa que ndo gosta de praia ou que ndo tenha grande afeicao
pela vista do mar certamente terd outros projetos, fins ou possiveis e, consequentemente, 0
sentido de viver em sua cidade sera outro. Poderia ser, inclusive, frustrante e limitante, mas de

outro modo, por outros projetos, que dariam sentido a outros motivos. Em suma,

[...] é em relacdo ao que projeto fazer — em relagdo ao mundo em totalidade, e,
portanto, a todo meu ser-no-mundo — que meu lugar aparece-me como um
auxiliar ou impedimento. Estar no lugar é, antes de tudo, estar longe de... ou perto
de... — ou seja, o lugar estd dotado de sentido em relacdo a certo ser ainda ndo
existente que se quer alcancar. E a acessibilidade ou a inacessibilidade deste fim que
define meu lugar. Portanto, é a luz do ndo-ser e do futuro que minha posi¢do pode
ser atualmente compreendida [...]. (SN, p. 606). (grifos nossos).

E, por conseguinte, por sermos distancia de nds mesmos, nadificacdo do mundo, por
Sermos projeto, que aspectos concretos da nossa existéncia aparecem significados dentro da
totalidade que n6s somos. Embora na citacéo o filosofo se refira ao lugar que ocupamos, essa
compreensdo abrange os outros aspectos da nossa facticidade. Ao longo de O Ser e 0 Nada,
Sartre da alguns exemplos que esclarecem essa compreensdao, um dos mais classicos é o do
rochedo ou da montanha — presente, inclusive, na citacdo da pagina anterior. Se me encontro,
como coloca Sartre (SN, p. 600), aos pés de um rochedo que me aparece como “ndo
escalavel”, esse sentido com o qual o rochedo aparece a mim se dd apenas na medida em que
projeto realizar uma escalada ou, ao menos, se costumo fazer escaladas e o0 modo como

percebo a natureza ao meu redor ¢ pelo crivo da possibilidade ou do empecilho para esse meu



113

projeto de escalar. Assim: “Determinado rochedo, que demonstra profunda resisténcia se
pretendo remové-lo, serd, ao contrario, preciosa ajuda se quero escala-lo para contemplar a
paisagem.” (SN, p. 593). Neste sentido, em outro momento, Sartre afirma: “Em si mesmo — se
for sequer possivel imaginar o que ele € em si mesmo —, o rochedo é neutro, ou seja, espera
ser iluminado por um fim de modo a se manifestar como adversario ou auxiliar.” (SN, p. 593-
594). Significa que sem a realidade humana, sem um Para-si projetando uma escalada, o
rochedo estaria 1a, mas “a questdo ndo seria colocada” (SN, p. 594), pois, em si mesmo, ele
simplesmente € e apenas se qualifica a partir de um projeto humano.

Por outro lado, ressalta o filésofo, ndo depende de minha liberdade, decidir se esse
rochedo servird para uma escalada ou ndo: “Isso faz parte do ser em bruto do rochedo” (SN, p.

600). Como esclarece Sartre (SN, p. 594):

Decerto, apds essas consideracdes, permanece um residuum inominavel e
impensavel que pertence ao Em-si considerado e faz com que, em um mundo
iluminado por nossa liberdade, determinado rochedo seja mais propicio a escalagem
e aquele outro ndo. Mas, longe de ser originariamente esse residuo um limite da
liberdade, esta surge como liberdade gracas a ele — ou seja, gracas ao Em-si em
bruto, enquanto tal.

Ha, portanto, inegavelmente, o Em-si, esse ser que nos resiste, cuja existéncia nao
depende de nos e que tem, em si, um aspecto objetivo, concreto e dado que independe da
nossa liberdade. Mas esse dado jamais aparece em bruto, pois somos sempre em situacéo,
somos sempre para além. Assim, 0 mesmo rochedo pode aparecer para um viajante admirador
da natureza como belo, majestoso, mas ndo como escalavel ou ndo, pois isso ndo estd em
questdo. E claro que um rochedo pode ser mais ou menos escalavel do que outro, mais
possivel ou ndo, por seu préprio ser Em-si, por isso a liberdade faz com que o rochedo
apareca como € e nao como ela quer. Mas ele so aparece iluminado por um fim: “¢ impossivel
determinar em cada caso particular o que procede da liberdade e o que procede do ser em
bruto do Em-si. O dado em si mesmo, como resisténcia ou como ajuda, so se revela a luz da
liberdade projetante.” (SN, p. 601). A propria nogdo de distancia, como frisa Sartre (SN, p.
607), nao pode “deixar-se captar a parte das significacBes e dos simbolos que sdo a nossa
maneira mesmo de constitui-la”. Um objeto ndo se capta como distante de outro, nem uma
cidade como muito afastada, tudo isso é apreendido e tem sentido para um Para-si. A capital
s0 pode ser vista como distante se encontro-me em um vilarejo remoto e com poucas
possibilidades de locomocdo ou, ainda, se ndo possuo um carro ou nao tenho dinheiro
suficiente para me deslocar. E tudo isso s6 aparece se projeto, se desejo ou preciso ir até a

capital.



114

E somente no ato pelo qual a liberdade descobriu a facticidade e captou-a como
lugar que este lugar assim definido manifesta-se como entrave aos meus desejos,
como obstaculo, etc. Caso contrario, como seria possivel que fosse obstaculo?
Obstaculo para qué? Restrigao de fazer o qué? (SN, p. 608).

Sartre (SN, p. 607) exemplifica essa questdo da distancia colocando que o sentido de
viver em um local pequeno, como Mont-de-Marsan s6 pode ser doloroso ou restritivo com

relagdo ao meu projeto, meu sonho de conhecer Nova York.

Portanto, de nada serviria dizer que ndo sou livre para ir a Nova York pelo fato de
ser um modesto funcionario publico de Mont-de-Marsan. Ao contréario, é em relacédo
a meu projeto de ir a Nova York que irei me situar em Mont-de-Marsan. Minha
localizagdo no mundo, a relacdo entre Mont-de-Marsan e Nova York ou a China
seriam muito diferentes se, por exemplo, meu projeto fosse tornar-me um abastado
agricultor de Mont-de-Marsan. (SN, p. 609).

E certo que viver em uma cidade n3o litoranea, em uma pequena cidade ou em Mont-
de-Marsan sdo situacGes que envolvem contextos, cenarios e recursos distintos. O que
queremos apontar é que o sentido de viver em cada um desses locais, 0 modo como 0s existo,
0s percebo, ndo esta dado em si mesmo, mas vai se constituindo a partir dos projetos
concretos nos quais me engajo e do meu engajamento mais fundamental no mundo — meu
modo de ser no mundo, minha escolha original, no¢do que exploraremos no item seguinte. A
experiéncia do exilio pode ser outro exemplo, também comentado pelo filésofo (SN, p. 608),
gue nos mostra essa relacdo de sentido com o lugar. Para os exilados da ditadura militar no
Brasil, por exemplo, distantes de suas casas, suas familias e amigos, seus locais de exilio
apareciam-lhes como “longinquos”, como “terra de exilio”, como uma terra que nao a sua.
Seu modo de captar seu pais de origem, por outro lado, era envolvido por um sentido, um
sentimento, uma atmosfera de nostalgia, de saudade e distancia — o que fica bastante claro em
depoimentos, entrevistas, livros, musicas e poemas feito por brasileiros que, naquela época,
viveram tal experiéncia. Sdo projetos e sentidos bastante distintos de alguém que, como
corrigueiramente acontece, resolve mudar-se do Brasil para o exterior visando uma “vida
melhor”, melhores condigdes etc. E, mesmo neste caso, podemos ver distingdes entre 0S
sentidos e projetos de uma pessoa que dispde de poucos recursos e vai para outro pais tentar
“melhorar de vida”, em condigdes precarias, muitas vezes sem a familia, os filhos etc., e, por
outro lado, uma familia de classe média que, por se “identificar” com 0 modo de vida europeu
ou norte americano, deixa seu pais de origem — como temos Visto casos crescentes nas classes
mais abastadas.

Em suma, nés preenchemos, por assim dizer, o mundo e a nossa existéncia nele de
sentidos e, assim, o coeficiente de adversidade das coisas ndo pode ser considerado um

argumento contra nossa condi¢do de liberdade, pois é pelo projeto, pelo fim que algo tem



115

sentido de impedimento, restricdo ou qualquer outra qualificacdo para nds. Ainda que
encontremos, desde o nascimento, a todo momento e em toda parte, resisténcias e obstaculos
que ndo criamos, “essas resisténcias e obstaculos s6 tém sentido na e pela livre escolha que a
realidade humana ¢” (SN, p. 602). Embora ja tenhamos avancado na discussdo sobre a
facticidade e a situagcdo, parece-nos que cabe, ainda, retomar um ponto discutido
anteriormente por nds: o passado. Este, como comentamos antes, constitui, junto aos outros
aspectos, nossa facticidade. O passado merece que dediquemos um pouco mais da nossa
atencao especialmente por ser muito utilizado como explicacéo ou justificativa para as nossas
acOes, escolhas, sentidos e existéncias, de maneira geral, pelo senso comum e por muitas
disciplinas, especialmente pela Psicologia.

Vimos no ultimo item da segunda parte que o passado é um Em-si que o Para-si tem de
ser na maneira do “era” e, agora, temos condi¢des de melhor entender porque ele ¢, junto aos
outros pontos, a facticidade do Para-si. O momento que vivencio presentemente, por exemplo,
uma conversa com um amigo, vivencio-o como o Para-si que sou. Mas, Sartre afirma: “O
passado da-se como Para-si convertido em Em-si.” (SN, p. 172) e, assim, se retomo a
conversa, relembrando-a horas mais tarde, em casa, este passado retomado ja tornou-se Em-si:
ja se deu, simplesmente é para mim o que foi, coeso, fechado, definido. Contudo, acabamos
de ver que o Em-si e a facticidade jamais nos aparecem em bruto, mas sempre significados, a
luz de um projeto e, portanto, 0 mesmo ocorre com 0 passado. Este perdeu sua
transcendéncia, ele é, mas é em relacdo a nossa consciéncia presente que o0 retoma, O
transcende e o faz aparecer. Afinal, como também vimos ao falarmos da dinamica temporal
do Para-si, uma dimensdo nunca estd separada das demais, juntas constituem uma unidade
sintética.

Mas, se a liberdade é escolha de um fim em fun¢do do passado, reciprocamente o
passado s6 é aquilo que é em relacdo ao fim escolhido. H& no passado um
elemento imutavel: tive coqueluche aos cinco anos de idade; e ha um elemento
variavel por exceléncia: a significacdo do fato em bruto com relagdo a
totalidade de meu ser. Porém, por outro lado, uma vez que a significa¢do do fato
passado penetra nesse passado de ponta a ponta (ndo posso “recordar" minha
coqueluche de infancia & parte de um projeto preciso que define sua significagdo), é
impossivel para mim, em Ultima instancia, distinguir a imutavel existéncia em
bruto do sentido varidvel que ela comporta. Dizer que "tive coqueluche aos
cinco anos' pressupde mil projetos, em particular a ado¢do do calendério como
sistema de referéncia de minha existéncia individual - logo, uma tomada de posicéo
origindria frente & ordem social - e a crenca resoluta nos relatos feitos por terceiros a
respeito de minha infancia, crenca essa acompanhada, certamente, por respeito ou
afeto a meus pais, respeito esse que confere sentido a crenca, etc. Em si mesmo, o
fato em bruto é; mas, & parte dos testemunhos do outro, de sua data, do nome
técnico da enfermidade - conjunto de significacbes que dependem de meus
projetos -, que pode ser esse fato em bruto? Assim, esta existéncia em bruto,
embora necessariamente existente e imutavel, representa como que 0 objetivo ideal
e fora de alcance de uma explicacéo sistematica de todas as significagdes inclusas



116

em uma recordacdo. Sem duvida, ha uma matéria "pura”™ da memoria, no
sentido em que Bergson fala da memoria pura, mas quando ela se manifesta, é
sempre no e por um projeto que comporta a apari¢do desta matéria em sua
pureza. (SN, p. 612). (grifos nossos).

Dessa forma, o passado sempre aparece relativo ao presente que nds somos, a nossa
situacdo e ao futuro que projetamos e, assim, “‘conservamos continuamente a possibilidade de
modificar a significacdo do passado [...]. Mas do contedo do passado enquanto tal, nada
posso subtrair, e a ele nada posso adicionar.” (SN, p. 169). Ou seja, podemos, com 0 passar do
tempo, tentar nos desassociar desse passado, declarar que ndo somos mais 0 que éramos, que
mudamos. Entretanto, esse passado segue sendo nosso, embora agora ao modo da negacao ou
rejeicdo. O passado aparece sempre a uma consciéncia especifica, particular e concreta, com
seus projetos e fins, e é a luz disso, desse ponto de vista que esse presente €, que o0 passado
sera retomado. Em outras palavras, sendo o passado de uma liberdade, ele aparecera sempre

em situacdo. Sartre exemplifica e esclarece este ponto no seguinte trecho:

Quem decidira se aquela crise mistica por que passei aos quinze anos "foi" puro
acidente de puberdade ou, ao contrario, primeiro sinal de uma conversdo futura? Eu
mesmo, desde que decida — aos vinte ou trinta anos — converter-me. O projeto de
conversdo confere de uma s vez a uma crise de adolescéncia o valor de uma
premonicdo antes ndo levada a sério. Quem decidird se minha estada na prisdo,
depois de um furto, foi frutuosa ou deploravel? Eu mesmo, conforme venha a
desistir de roubar ou me manter incorrigivel. Quem pode decidir sobre o valor
educativo de uma viagem, a sinceridade de um juramento de amor, a pureza de uma
intencdo passada, etc.? Eu mesmo, sempre eu, conforme os fins pelos quais ilumino
esses eventos passados. (SN, p. 612-613).

E nesse sentido que o filésofo afirma que “a significagio do passado acha-se
estreitamente dependente de meu projeto presente” (SN, p. 612). Falar do passado — bem
como do Em-si — em bruto, de modo neutro e “puro” € de uma abstracdo que ndo nos interessa
e que, para Sartre (SN, p. 162), sequer ¢ possivel: “Meu passado ndo aparece jamais no
isolamento de sua ‘preteridade’; seria até absurdo considerar que pudesse existir como tal: é
originariamente passado deste presente”. O passado ¢ experimentado sempre como Mmeu
passado e ndo como uma abstracdo temporal qualquer, ele existe e aparece a mim como
fendmeno. Como coloca o filosofo, ““meu’ passado ¢ antes de tudo ‘meu’, ou seja, existe em
funcdo de certo ser que eu sou” (SN, p. 162). Em outras palavras, ¢ com relagdo a este
presente — que envolve um modo de ser no mundo, projetos concretos, CoOmpromissos, posicao
no mundo, uma contingéncia especifica — que aquele passado existe, € do ponto de vista deste
presente que se projeta para seu futuro, seus possiveis, que esse passado tem sentido. Mas é
preciso frisar que decidir, escolher e conferir valor e sentido ao passado — e ao que quer que

seja — se da através da agdo, do engajamento, do posicionamento de fins e projetos.



117

Né&o significa, de forma alguma, que eu possa variar conforme meus caprichos o
sentido de meus atos anteriores, mas sim que, muito pelo contrario, o projeto
fundamental que sou decide absolutamente acerca da significacdo que possa ter para
mim e para os outros o passado que tenho-de-ser. Com efeito, s eu posso decidir a
cada momento sobre o valor do passado: ndo é discutindo, deliberando e
apreciando em cada caso a importancia de tal ou qual acontecimento anterior, mas
sim projetando-me rumo aos meus objetivos, que preservo o passado comigo e
decido por meio da agdo qual o seu sentido. (SN, p. 612). (grifos nossos).

O passado carece de forca, a menos que seja retomado por nds em um momento
presente, a luz de um projeto futuro, ou seja, a menos que, engajados em um projeto futuro,
confiramos ao passado forca de determinacdo, de causa para 0 que SOmMOS OU O que NnosS
acontece presentemente. Aquilo que fizemos permanece irremedidvel, um fato que nos
constitui, mas o sentido daquilo que fizemos ou do que ocorreu cabe a nos, presentemente,
escolher. Ainda que identifiguemos algo no passado como a razdo, a explicacdo, a
justificativa ou desculpa, como diria o filésofo, para a nossa acdo, trata-se de uma
interpretacdo, de um sentido escolhido e conferido por nds. Sobre isso, Sartre (SN, p. 556)

comenta no seguinte trecho:

[...] todo nosso passado, acha-se apartado de nds por uma espessura de nada, ele néo
pode agir, a menos que seja retomado; por si mesmo, carece de forca. [...] Eu quis
isso ou aquilo: eis 0 que permanece irremediavel e constitui mesmo a minha
esséncia, posto que minha esséncia € o que sou tendo sido. Mas o sentido que esse
desejo, esse medo, essas consideracdes objetivas sobre 0 mundo tém para mim
quando presentemente me projeto rumo aos meus futuros, s6 a mim cabe decidir. E
decido, precisamente, pelo proprio ato através do qual projeto-me rumo a meus fins.
(grifos nossos).

Por fim, no custa frisar que tais exposicdes valem, também, para o passado histérico. E
no momento presente, em relacdo ao projeto atual de determinado grupo que o passado é
compreendido. Fazendo um paralelo com o exemplo historico da tomada da Bastilha,
utilizado por Sartre (SN, p. 615), temos um “fato imutavel”: o Brasil foi governado pelos
militares entre 1964 e 1985. Neste exemplo, o sentido conferido a esse periodo ndo € apenas
aquele que o compreende como um momento histérico de ditadura e suspensdo de direitos
humanos basicos, que devemos lembrar para que ndo se repita. Ha, até os dias atuais, grupos
conservadores que, a luz dos seus projetos (em termos sartreanos) e interesses, apreendem
esse passado militar como um periodo de ordem, seguranca e prosperidade. A esse respeito,
Sartre afirma (SN, p. 615):

Aquele que quisesse resolver a questdo nos dias de hoje teria esquecido que o
historiador é ele mesmo historico, ou seja, que se historiza ao iluminar a "histéria" a
luz de seus projetos e dos projetos de sua sociedade. Assim, deve-se dizer que o
sentido do passado social estd perpetuamente "em suspenso".

Isso significa que seria necessario algo como “uma histéria humana finalizada” (SN, p.
g

615) para que pudéssemos atribuir um sentido definitivo ao passado. Apesar de costumarmos



118

captar o passado como uma realidade coercitiva e necesséria, rigorosamente e linearmente
determinada, esse carater “em suspenso” do qual fala o filésofo, seja em relacdo ao passado
de sociedades ou de um Para-si, expressa justamente a liberdade e ndo determinagdo da
existéncia humana — e, consequentemente, dos seus sentidos.

Apobs as consideracdes colocadas até aqui, parece-nos proveitoso retomar a nogdo de
liberdade sartreana, alvo de discérdia e criticas, que comegcamos a apresentar na primeira
parte. Agora, podemos compreendé-la melhor ao vislumbra-la como liberdade situada: ndo ha
liberdade sem concretude, sem o dado, sem a facticidade, sem uma existéncia concreta se
fazendo livre. A nocdo de liberdade situada aponta para uma existéncia que surge em um
mundo ja constituido, histérico, organizado em um sistema, formas de relacGes, referéncias,
normas, leis, valores etc., uma existéncia que dispde de determinados recursos materiais, de
uma posi¢do no mundo, de um lugar e um corpo; e nessas condi¢cdes concretas em que surge,
essa existéncia deve se fazer livremente, organizando, elegendo como seus esses valores e
referéncias ou contrapondo-se a eles, enfim, posicionando-se com relacdo a esse mundo ja
dado. O contexto pode variar, mas a necessidade de nos fazermos, nos escolhermos e nos
realizarmos na situacdo que nos cabe, que nos diz respeito, que é a nossa, € invariavel. O
Para-si é livre porque aquilo que era ndo o determina, porque as condi¢Bes nas quais deve
escolher-se sdo dadas, mas o que escolhe — e é preciso escolher — fazer com elas, como
escolhe vivé-las, ndo. Isso ndo esta dado por nada, nem por uma personalidade, nem pelo seu
passado, nem pelas condicdes externas. Nada além da sua propria liberdade funciona como
fundamento das suas escolhas, do modo como se faz e existe no mundo, “a liberdade ¢é
simplesmente o fato de que essa escolha é sempre incondicionada.” (SN, p. 690).

Seguindo nesta direcdo, podemos extrapolar a ideia sartreana de que somos aquilo que
fazemos com o que fazem de nds para a compreensdo de que n6s somos o que fazemos com
tudo aquilo que nos rodeia — desde objetos, regras, significacdes e referéncias, até 0 momento
historico, meu passado e minha histdria, inclusive o outro e aquilo que ele faz de mim. E,
assim, como afirma Sartre (SN, p. 675), ao fazemos a nossa situacdo, nos fazemos — e
inversamente; ao fazermos e escolhermos o mundo, nos fazemos e nos escolhemos. Com a
nocao de situacdo, Sartre nos sugere um caminho que nos permite pensar a existéncia humana
como agente livre (e ndo mera determinacdo, condicionamento ou reproducdo) em meio a
concretude (e ndo em um mundo puramente abstrato). Esse jogo constante e continuo consiste

na situacdo e na propria compreensdo do que € existir.

A situacdo é o sujeito inteiro (ele ndo é nada mais do que sua situacdo) e é
também a "coisa" inteira (ndo ha jamais nada mais do que as coisas). Se



119

quisermos, € o sujeito iluminando as coisas pelo seu proprio transcender, ou sao
as coisas remetendo sua imagem ao sujeito. E a total facticidade, a contingéncia
absoluta do mundo, de meu nascimento, de meu lugar, de meu passado, de meus
arredores, do "fato" de meu proximo - e é minha liberdade sem limites enquanto
aquilo que faz com que haja para mim uma facticidade. [...] Mas também ¢&
precisamente essa meta [a que nos propomos a alcangar], ndo na medida em que a
formulo clara e explicitamente, mas na medida em que estd ai, por toda parte a
minha volta, como aquilo que unifica e explica todos esses fatos, aquilo que os
organiza em uma totalidade descritivel, em vez de torna-los um pesadelo em
desordem. (SN, p. 672-673). (acréscimo e grifos nossos).

Portanto, a situacdo é o conjunto que envolve a facticidade e a concretude e, também,
a liberdade e seus projetos: uma pessoa € uma situacdo. Em termos que aqui nos interessam,
uma liberdade em situacéo € a rede, 0 campo, a totalidade de sentidos através dos quais ela vé
e vive 0 mundo como mundo, a partir dos quais ela compreende e interpreta 0 mundo e com

0s quais ela se relaciona com o mundo.

2.3. O projeto ou escolha fundamental

Vimos que as agOes implicam sempre no posicionamento de fins que iluminam 0s
motivos e mobeis dos nossos atos — constituindo-os enquanto motivos e mobeis — e, também,
a maneira como iremos nos conduzir rumo a esses fins posicionados — se de modo voluntario,
apaixonado, timido, pratico, indiferente etc. Todavia, ainda ndo esclarecemos como se dao as
escolhas dos fins e do modo como nos conduzimos. Se a luz do fim € que a situacdo pode ser
qualificada, captada como motivo, € a partir dele que o sentido se coloca em jogo — 0 que
indica a relevancia de investigarmos como ele é escolhido. Com o que foi apresentado até
aqui, j& podemos afirmar que essas escolhas ndo sdo fruto da reflexdo ou da vontade,
tampouco sdo arbitrdrias ou gratuitas, feitas no “impulso do momento”, mas t€ém como
fundamento a propria liberdade. Entdo como escolhemos uma dentre as incontaveis
possibilidades de fins para as nossas acées e os diversos possiveis modos de persegui-los? E o
que buscaremos esclarecer neste item, com a nocao sartreana de projeto original.

E, como vimos, a partir do projeto ou fim que as agdes, seus mobeis e motivos, e o
mundo daquele que age, aparecem como um todo organizado, dotado de peso e significacdes.
Mas, caso parassemos ai, a cada acdo, a cada fim posicionado, esse todo poderia se modificar
radicalmente, sem ligacdo com a organizacdo anterior. Ndo haveria unificacdo, mas apenas
uma sucessdo de momentos desconectados a cada mudanca de fim. As acGes seriam aleatorias
e incompreensiveis. 1sso ndo ocorre, entretanto, na medida em que cada ato e cada projeto

intencionados referem a um projeto global, um sentido mais profundo. Para Sartre, cada um



120

dos nossos atos, além de intencionar um possivel ou projeto concreto®, envolve, também, um
projeto mais abrangente, expresso ndo apenas em um ato, mas em todos eles e na totalidade
que cada existéncia é. O ato mais banal, como o de ir ao mercado comprar café, esta inserido
e tem sentido dentro de um projeto mais amplo. Neste caso, comprar café pode referir-se ao
projeto concreto de toméa-lo para ficar mais alerta, com a finalidade de produzir melhor, que,
por sua vez, refere ao projeto de publicar o livro que estou escrevendo, que esta inserido e tem
sentido a partir de projetos outros, como alcancar a fama e o sucesso ou divulgar minhas
ideias, e assim sucessivamente até algo mais fundamental. Assim como vimos que cada ato se
organiza e tem sentido a partir do projeto ou fim que ele intenciona, todos esses atos, projetos
e fins mais concretos e cotidianos se referem e tém sentido sempre em relagdo a um projeto
mais global. Ao longo da obra O Ser e 0 Nada, o fildsofo se refere a esse projeto, esse sentido
mais abrangente, dentre outras denominagdes, como projeto fundamental (e.g., p. 580; 612;
691; 698) ou escolha fundamental (e.g., p. 579; 582; 696)*°.

Ha, aqui, um importante ponto a ser destacado. Como ressalta Morris (2007, p. 188),
apesar do filosofo equivaler, conforme ja vimos, escolhas e acGes, e, muito embora se refira
ao projeto fundamental como “o ato fundamental de liberdade” e “ato constantemente
renovado” (SN, p. 569), no caso da escolha (do projeto) fundamental, a nosso ver, em
concordancia com a autora, ndo se trata de uma agdo pontual e datada. Esclarecemos nosso
posicionamento no decorrer do item, no entanto, é preciso frisar de antemdo: ndo colocamos
em questdo que a escolha fundamental, tal como as escolhas em geral, se expresse nas acdes
de um existente, mas sim que ela seja um ato especifico, localizado em determinado momento
da existéncia desse individuo.

Ao denominar projeto fundamental, o filosofo nos indica que se trata de uma projecao,
um nado ser, um possivel que, fundamentalmente, posicionamos e para o qual continuamente
nos direcionamos. Dito de outra maneira, € o0 projeto de ser que, através das nossas acoes e
engajamentos, escolhemos e buscamos ser — pois, na medida em que somos sempre
nadificacdo e distancia, Para-si e ndo Em-si, ndo podemos, de fato, sé-lo. E o que buscamos,
reiteradamente, nos “fazer ser”; ¢ o que seriamos se ndo fossemos projeto e pudéssemos ser

coisa. Ao utilizar a expressao escolha fundamental como sinénimo de projeto fundamental, o

*2 No decorrer da ontologia fenomenoldgica, Sartre utiliza termos diversos para designar tal conceito, dentre eles, por
exemplo: projeto concreto (p. 574; 690) ou projeto secundario (p. 600), possivel derivado (p. 578), possivel concreto (p. 74;
87; 168) ou possivel secundario (p. 579; 580).

3 Exemplos de outras denominacdes: projeto original (p. 564; 572; 691), projeto inicial (p. 600; 689; 691), possivel
fundamental (p. 578; 579; 580), possivel Gltimo e inicial (p. 572; 578), escolha original (p. 580; 690; 697).



121

filosofo indica que se trata de escolha porque nada além da liberdade daquele existente
determina qual sera seu projeto original, sendo originariamente, portanto, uma escolha. Além
disso, na medida em que as escolhas no sentido sartreano sdo sinbnimas de agdes, também
indica que esse projeto original se constitui e existe enquanto expresso em cada acdo do
existente no mundo. Ou seja, escolhemos tal projeto ndo no ambito reflexivo, mas do
engajamento, da consciéncia irrefletida, imersa e se fazendo no mundo. E trata-se de algo
fundamental e original porque, como dissemos logo no inicio, todos os projetos, fins,
movimentos e ac¢Bes de um existente referem, em Gltima instancia, a esse projeto original.
Para além dele ndo hd nenhuma outra significagdo, ndo remete a nenhuma outra, é o que ha de
mais originario e fundamental no que diz respeito aquele existente.

Voltemos um pouco ao que concluimos nas partes anteriores. Vimos que a relacdo
fundamental do Para-si com o mundo é de ser consciéncia intencional e nadificacdo desse
mundo, do Em-si. Ao desenvolvermos, isso nos levou a entender que existir e agir no mundo
s80 uma sO e mesma coisa e que tudo isso significa que, ao surgirmos no mundo como
existéncia consciente, ja o fazemos aparecer de certo modo. Mas, na medida em que cada
Para-si € um Para-si singular e concreto, se fazendo em uma situacdo também singular,
concreta e especifica, ndo poderiamos esperar que fossem iguais 0s modos como cada um faz
aparecer 0 mundo. Até porque esse “fazer o mundo aparecer” ndo esta separado do modo
como ele se faz, se coloca no mundo. Em outras palavras, 0 modo como o mundo aparece esta
intrinsecamente ligado a propria maneira de existir, de vivenciar sua existéncia, de se escolher
e se engajar nela, de ver o mundo: eis 0 que Sartre denomina escolha ou projeto fundamental.
Assim, o projeto original consiste em uma “clei¢do originaria” de si, uma escolha de si
mesmo no mundo, da maneira como cada um de nos se faz e se escolhe, nosso (modo de) ser,
estar e existir no mundo, e o proprio mundo como se desvela para cada um a partir da escolha
original de si. Podemos entender o projeto original como a relacdo fundamental de uma
liberdade com o mundo, a maneira como uma liberdade escolhe relacionar-se e nadificar o
Em-si, ou seja, o projeto “posiciona como fim certo tipo de relagao que o Para-si quer manter
com o ser” (SN, p. 591). Em suma, ¢ o modo como uma liberdade vai se concretizando no
mundo e, assim, vai fazendo aparecer esse mundo.

Colocando dessa forma, poderiamos dar a entender que se trata daquilo que se
denomina comumente de “personalidade”, mas € preciso cautela, pois isso nos levaria, mais
uma vez, ao risco de recair em concepc¢des substancialistas, subjetivistas ou deterministas.

Com o que ja conhecemos até aqui sobre o modo de ser da realidade humana, j& podemos



122

colocar alguns aspectos a respeito desse projeto ou escolha fundamental que contrariam tais
concepcOes. Primeiramente, 0 projeto ndo poderia ser algo substancial, como uma coisa, um
Em-si, uma personalidade ou “natureza”, ndo apenas por seu proprio carater de projeto, mas
também porque ndo poderiamos inserir uma substincia, algo “opaco” — conforme
comentamos sobre o “eu” — na consciéncia. Ao aceitarmos a intencionalidade como aspecto
fundamental da consciéncia, da acdo e da realidade humana como um todo, e entendermos
esta realidade como o constante intencionar de um fim por ela mesma projetado, como
constante projetar-se, ndo podemos apreender este fim como algo dado, como um Em-si.

Assim, a nocao de projeto fundamental traz consigo a exigéncia de:

[...] ndo precisar recorrer jamais a esta idéia de substancia, inumana por estar aquém
do humano. Depois, exigimos que o ser considerado ndo se dissolva em poeira e que
possamos nele descobrir esta unidade — da qual a substdncia ndo passa de uma
caricatura [como um “eu”] —, unidade que ha de ser unidade de responsabilidade,
unidade amavel ou odiosa, repreensivel ou louvavel, em suma: pessoal. Esta
unidade, que é o ser do homem considerado, é livre unificacdo. E a unificagdo ndo
pode surgir depois de uma diversidade que ela unifica. [...] a unificacdo de um
projeto original, unificacdo que deve revelar-se a n6s como um absoluto ndo
substancial. (SN, p. 687). (acréscimo nosso).

Desse modo, ao falarmos de projeto original, falamos de unificacédo, de sintese, unidade
e pessoalidade, mas ndo de substancia. Aspectos marcantes do modo de ser da realidade
humana, como a presenca a, 0 cogito pré-reflexivo e a temporalizacdo, indicam essa
unificacdo pessoal e ndo substancial como um movimento do préprio Para-si. Um movimento
livre, mas ndo disperso, que possibilita que aquele existente seja e se perceba como um e nao
qualquer outro. E, como coloca Sartre no trecho acima, essa unificacdo ndo vem depois, mas
se da ao longo e no proprio existir. Como vimos, ainda que seja possivel, atraves da reflexdo
impura, refletirmos e unificarmos, cristalizarmos e darmos coesdo ao passado e a nossa
existéncia, sera sempre uma “caricatura”, uma reprodugdo ou representagao da unificacdo
originaria. Esta pode ser sentida ou mesmo reconhecida, por meio da reflexdo pura, mas, a luz
do conhecimento e da reflexdo, serd captada de forma reduzida, como um recorte ou uma
generalizacéo.

Mas, como diziamos, se 0 projeto ndo consiste em uma coisa, personalidade ou
natureza, nem mesmo uma deliberacdo datada que, ao ser feita de modo reflexivo, €, entéo,
posta em pratica, tampouco implica em algo como um “impulso inicial”’, uma “poténcia
interna” que nos direciona e confere sentido as nossas a¢des e projetos concretos. Todos esses
casos nos encaminhariam, em algum ponto, a uma determinacdo das acdes e do ser de cada
Para-si, 0 que ja sabemos ser inaceitavel, visto que o fundamento Gltimo das a¢des e do ser da

realidade humana é a liberdade.



123

N&o que, por outro lado, o desejo de ser primeiro seja para so depois expressar-
se pelos desejos a posteriori, e sim que nada ha a parte da expressdo simbdlica
gue encontra nos desejos concretos. Nao ha primeiro um desejo de ser e depois
milhares de sentimentos particulares, mas sim que o desejo de ser sd existe e se
manifesta no e pelo ciime, pela avareza, pelo amor a arte, pela covardia, pela
coragem, as milhares de expressdes contingentes e empiricas que fazem com que
a realidade humana jamais nos apareca a ndo ser manifestada por tal homem
em particular, por uma pessoa singular. (SN, p. 692). (grifos nossos).

A partir deste trecho, tomando a expressao “desejo de ser” como o projeto fundamental
e “desejos a posteriori” ou concretos como as agdes ¢ os projetos que elas intencionam,
podemos apreender alguns aspectos importantes acerca do projeto fundamental.
Primeiramente, a citacdo reafirma o que haviamos colocado sobre o projeto ndo poder ser
dado de antemd&o, anterior aos nossos atos e & nossa existéncia. Afinal, ndo nos esquegcamos: a
existéncia precede a esséncia. Ndo ha um projeto de ser que existe primeiro e depois € posto
em prética, executado — assim como ndo h& natureza, esséncia, ser, poténcia, em suma, nada
anterior a existéncia, ou seja, anterior ao existente se fazendo no mundo. Mas também ja
vimos que ele ndo pode surgir depois, como uma unificagdo posterior a diversidade que
unifica, o que acabaria por recair em uma reflexdo impura. Portanto, ndo pode surgir antes e
nem depois: a escolha fundamental deve ser contemporanea as acoes, ao fazer-se, ao existir.
Contudo, dada a relevancia de tal constatacdo, devemos ser precisos: o projeto fundamental
ndo é meramente contemporaneo as acdes, mas existe e se expressa atraves delas, nas agdes.
Isso esta expresso na citacdo quando o filésofo diz ndo haver desejo de ser a ndo ser
manifestado pelo préprio existir de um individuo particular, ou seja, existe e aparece
manifestada por uma existéncia concreta e singular se fazendo no mundo. Nao ha, portanto,
projeto fundamental sem um existente singular, concreto e especifico se fazendo no mundo,
assim como ndo hé liberdade ou realidade humana em termos abstratos, mas apenas enquanto
concretizacéo.

Desse modo, o projeto ndo se encontra em lugar algum, ¢ pura “expressao simbodlica”,
como dito na citacdo anterior, manifestada em toda e qualquer acéo e projeto concreto de um
Para-si. Ele ndo esta pronto e definido, ele existe enquanto expresso por uma existéncia
singular e concreta, em continua constituicdo e reassuncdo. Mas esse projeto ou escolha existe
justamente “enquanto significagdo transcendente de cada escolha concreta e empirica: néo se
efetua primeiro em algum inconsciente ou no plano numénico para depois expressar-se em tal
ou qual atitude observavel” (SN, p. 690). Em outras palavras, trata-se de um projeto ou uma
escolha fundamental de sentido, que ndo se esgota em uma Unica acdo, mas que esta, a todo o

momento, em jogo, juntamente com os sentidos diversos da totalizacdo em curso que cada



124

existéncia é. Consiste em um projeto de sentido na medida em que o Para-si ndo pode ser esse
sentido ao modo da identidade; é, por outro lado, realizagdo, concretizacdo desse sentido na
medida em que existe e, se fazendo, coloca-o em jogo. Assim, trata-se de um projeto de
sentido, um sentido que atravessa, se expressa e existe em cada escolha, em cada acdo e
movimento que fazemos. E, ainda, algo que permite identificar certa coeréncia e unidade nas
nossas acoes e projetos cotidianos, na medida em que fazem parte da totalidade de um projeto
de sentido.

Meu projeto dltimo e inicial — pois constitui as duas coisas a0 mesmo tempo — é
sempre, como veremos, 0 esbo¢co de uma solugdo do problema do ser. Mas esta
solucdo ndo é primeiro concebida e depois realizada: somos esta solucédo, fazemo-
la existir pelo nosso préprio comprometimento e, portanto, s6 podemos capta-la
vivendo-a. (SN, p. 570). (grifos nossos).

Na medida em que existimos, ou seja, que nNos engajamos, comprometemos e agimos no
mundo, vai se constituindo o projeto. Existir € agir no mundo e agir, por sua vez, é estar
engajado em um projeto: tudo se da a um s6 e mesmo tempo. A escolha do projeto, de qual
projeto, em termos de “contetdo”, ndo € necessaria € nem determinada por qualquer fator
externo a propria liberdade — esta é fundamento altimo e inicial da escolha. S6 ndo é possivel
ndo escolher, pois existir ja € ser consciéncia e acao, ja € estar engajado em um projeto — e, na
medida em que nada o determina, ja é escolha.

Assim, nosso projeto ndo se distingue do nosso ser, € escolha de nés mesmos no mundo,
é totalidade organizada das nossas condutas, enquanto esquema geral de nosso ser, incluindo,
também, a maneira como escolhemos nos mostrar e assumir perante os outros. Como vimos
ao falar das acOes, estas ndo organizam apenas as estruturas ligadas ao ato, em termos de
mabbeis e motivos, mas configuram uma totalidade organizada, um mundo de sentidos, no
qual cada pequeno elemento tem um lugar, um peso e se relaciona com os demais. Dessa
forma, a escolha fundamental ¢ uma “atitude fundamental” (SN, p. 697), escolha de nds
mesmos no mundo, nosso modo de ser no mundo, a figura do nosso ser e 0 modo como o

mundo aparece para nos.

O valor das coisas, sua func¢éo instrumental, sua proximidade e seu afastamento reais
(que ndo tém relacdo com sua proximidade e seu afastamento espaciais) nada mais
fazem do que esbocar minha imagem, ou seja, minha escolha. Minhas roupas
(uniforme ou terno, camisa engomada ou nédo), sejam desleixadas ou bem cuidadas,
elegantes ou ordinérias, meu mobiliério, a rua onde moro, a cidade onde vivo, 0s
livros que me rodeiam, os entretenimentos que me ocupam, tudo aquilo é meu, ou
seja, em Ultima instancia, 0 mundo de que tenho perpetuamente consciéncia —
pelo menos a titulo de significacdo subentendida pelo objeto que vejo ou utilizo —,
tudo me revela minha escolha, ou seja, meu ser. (SN, p. 571). (grifos nossos).

Conforme agimos, nos engajamos em uma determinada visdo de mundo e, assim,

escolhemos os sentidos através dos quais ele aparece para nds. Escolnemo-nos e ao Em-si ao



125

qual somos presenca — que, em si mesmo, ndo tem sentidos, mas simplesmente é — fazendo-o
aparecer como uma “totalidade organizada”, um mundo. Este trecho nos aponta a radicalidade
que estd em jogo na nocao de projeto fundamental, pois ndo hd como separar a experiéncia do
seu sentido, ndo hd como separar 0 mundo do qual sou consciéncia de mim mesmo sendo
consciéncia desse mundo.

Se o projeto fundamental é escolha, projecdo, consciéncia e nadificagdo do mundo, é
preciso que, constantemente, essa escolha seja (re)assumida e (re)feita, que nds,
continuamente, mantenhamos e atualizemos essa projecdo; em lugar de ser um ponto de
partida e um direcionamento constante e linear, ela estad continuamente em jogo. Ou seja, a
escolha fundamental, consistindo na maneira de ser consciéncia no e do mundo de cada um,
implica em constante e continua nadificacdo: de si, do mundo, do passado e das suas escolhas.
Justamente por “ser livre e perpetuamente reassumida pela liberdade, minha escolha tem por
limite minha propria liberdade” (SN, p. 576) e resulta que, como haveria de ser, nao estamos
condicionados e aprisionados nessa escolha. Desse modo, nas palavras de Sartre (SN, p. 575),
“a nadificacdo prossegue continuamente, e, por conseguinte, a reassuncdo livre e continua da
escolha ¢ indispensavel”.

Um dos trechos de O Ser e 0 Nada citado anteriormente nos remete a outro ponto
relevante: na medida em que somos este projeto, ndo podemos olha-lo “de fora”, pois nele
estamos completamente mergulhados e investidos e, assim, s6 podemos capta-lo vivendo-o.
Se nos somos nosso projeto fundamental, considerando que a consciéncia é consciéncia de
“ponta a ponta”, s6 poderiamos ser conscientes de tal projeto, embora de maneira nao-tética,
como coloca Sartre (SN, p. 571): “somos sempre presentes na integra a n0GS mesmos, Mas,
precisamente porque somos presentes na integra, ndo podemos esperar ter uma consciéncia
analitica e detalhada do que somos”. Ou seja, essa escolha original do que somos ¢ nao-
cognoscente, ndao-posicional, tal como o cogito pré-reflexivo — o que ndo é sinbnimo de ser

inconsciente, como ja vimos anteriormente.

Identifica-se [a escolha original] com a consciéncia que temos de nds mesmos.
Comao sabemos, esta consciéncia s pode ser ndo-posicional: é nds-consciéncia, pois
néo se distingue de nosso ser. E, uma vez que nosso ser é precisamente nossa
escolha originaria, a consciéncia (de) escolha é idéntica a consciéncia que temos
(de) nds. E preciso ser consciente para escolher, e é preciso escolher para ser
consciente. Escolha e consciéncia sdo uma s6 e mesma coisa. (SN, p. 569). (grifos e
acréscimo nossos).

Na medida em que, pelo préprio modo de ser do Para-si, 0 projeto ndo pode ser algo ja
constituido e fechado, mas sim projecéo, constante projetar, sua “captagdo” tampouco poderia

se dar através da reflexdo, do conhecimento, nem alcangar o projeto em si mesmo, enquanto



126

coisa, conteudo — até porque ele ndo o €, como vimos, ndo existe em lugar algum, sendo na
prépria expressdo da concretude da existéncia. No momento em que tento posiciona-lo,
tematizé-lo, ja se coagulou ¢ se transformou em passado, “a estrutura da consciéncia
posicional é de tal ordem que ndo posso reduzir este conhecimento a uma captacdo subjetiva
de mim mesmo [...], desse modo [ao tenta-lo], imprimo cada vez mais minha figura no

mundo.” (SN, p. 571). A esse respeito, Rodrigues (2007, p. 176) coloca:

[...] A escolha original serd a interpretacdo dada a este meio, transformado e em
transformagio, que chamamos de “mundo”. [...] Interessa-nos notar que a escolha
original ndo ¢ premeditada num “instante” isolado do passado com vistas a um
futuro também isolado. Ndo decidimos qual serd a nossa escolha tal como
deliberamos “mudar de vida”, por exemplo. Assim, em certo sentido, ndo podemos
falar de uma escolha “escolhida”, mas, apenas expressa em atos, pois ela so existe
enquanto se realiza neles. [...] A escolha sou eu e 0 mundo por inteiro em sintese.
Assim, minha escolha original estd em toda parte, ndo é apenas o valor e a funcao
que dou as coisas a minha volta, mas, o estado objetivo destas coisas, o fato de
estarem ou n&o ao meu redor e o lugar que ocupo em meio a elas. E exatamente por
tudo isso que ndo é facil reconhecer e praticamente impossivel posicionar a escolha
original.

A totalidade que eu sou aparece e € captada por mim a partir desse projeto no qual me
engajo. Por isso é tdo dificil captar essa escolha, pois ndo é possivel separa-la de nds para
enxerga-la de fora, e 0 modo como enxergamos 0 mundo e a nés corresponde a uma escolha
que fazemos de nds. E possivel, por outro lado, através da reflexdo pura, que “eu tenha, de
alguma forma e em algum momento, consciéncia ndo do que ja foi escolhido, mas, do
escolher” (RODRIGUES, 2007, p. 177), ou seja, que eu tenha consciéncia dessa projecao,
desse projetar de que falamos. Em outras palavras, na medida em que somos essa escolha,
somos consciéncia (de) escolha, é possivel reconhecé-la, como um “quase-saber”, a cada
momento em que, existindo e agindo, a concretizamos.

Para Sartre, o projeto fundamental de um individuo especifico sé pode ser conhecido na
medida em que tem sido vivido, a partir de uma analise regressiva desta vivéncia. Todos nos
podemos — e o fazemos, em alguma medida — buscar os sentidos envolvidos em nossa
existéncia. Contudo, para um alcance mais profundo da escolha fundamental, o filésofo
propde 0 método da Psicanalise Existencial, inspirado em sua leitura da Psicanalise de Freud.
Além de referir-se ao psicanalista e seu pensamento em diversos momentos ao longo da obra,
o filésofo dedica uma parte, ja ao final do livro (SN, p. 682-750), para descrever sua proposta
de uma psicanalise com bases fenomenoldgico-existencialistas. Colocando de modo bastante
resumido, a Psicanalise Existencial pretende extrair as significacdes contidas nos atos,
passando por significacdes mais profundas, até chegar ao sentido mais fundamental — que nao

remete a nenhum outro e que consiste no préprio projeto original. Assim, alguém que se



127

proponha a submeter-se a esse método serd conduzido a resgatar, buscar encontrar sentidos
que estejam presentes em suas agdes, seus engajamentos, seus compromissos, suas relacoes,
em suma, em sua vida, até encontrar um sentido mais fundamental, que estaria presente em
cada um desses aspectos. Esse sentido, para o filésofo, € um modo fundamental daquela
existéncia singular, especifica e concreta movimentar-se no mundo, uma maneira deste Para-
si encontrar, se relacionar e colocar em questdo o Em-si, seu entorno, 0 mundo, 0s outros, Si
mesmo e a sua existéncia.

O que nos salta aos olhos na leitura da no¢do sartreana de projeto fundamental é a visdo
de existéncia e de ser humano do filésofo: um ser, uma pessoa, uma existéncia com uma
histéria e uma posi¢do no mundo, em uma dada condi¢do material, inserido em uma historia e
um contexto coletivos, com outros seres, pessoas, existéncias, tendo a tarefa irrevogavel de
existir (com) todos esses aspectos que Ihe dizem respeito, ainda que ndo os tenha escolhido
primordialmente, ou seja, ainda que ndo seja seu fundamento. Em outras palavras, com a
tarefa de viver, escolher, fazer, de agir e engajar-se nessa existéncia, nesse contexto e nessas
condicdes que sdo as suas. E isso implica, desde o principio e a todo 0 momento, em existir
tudo isso de certa maneira, com certos sentidos, relacionando os acontecimentos, realizando
as escolhas através das acbes e compreendendo seu mundo e sua existéncia através de
sentidos postos em jogo por si. Essa visdo sartreana da realidade humana, considerando os
pontos que abordamos até aqui, nos direciona a uma compreensdo do ser como totalidade em
curso, na qual, a todo o momento, nos minimos movimentos, encontra-se a pessoa

expressando total e integralmente, colocando em jogo seu passado e seus possiveis.

[...] se admitirmos que a pessoa é uma totalidade, ndo podemos esperar reconstrui-la

por uma adicdo ou uma organizacdo das diversas tendéncias empiricamente nela
descobertas. Mas, ao contrério, em cada inclinagdo, em cada tendéncia, a pessoa
se expressa integralmente [..]. Sendo assim, devemos descobrir em cada
tendéncia, em cada conduta do sujeito, uma significacdo que a transcenda. [...]
esse projeto mesmo, enquanto totalidade de meu ser, exprime minha escolha
original em circunstancias particulares; ndo passa da escolha de mim mesmo
como totalidade nessas circunstancias. E por isso que um método especial deve ter
por objetivo destacar essa significagdo fundamental que o projeto comporta e
que ndo poderia ser sendo o segredo individual de seu ser-no-mundo. (SN, p.
689-690). (grifos nossos).

Assim, com o0 método da Psicanalise Existencial, Sartre visa, através das experiéncias,
das acGes, dos engajamentos, em suma, da vida e da historia, a elucidacdo e a compreensdo
desses sentidos singulares que estdo em jogo na existéncia concreta da pessoa, até alcancar
um sentido mais fundamental. Mas ndo se trata de identificar um nexo, uma linha que
atravesse e explique a existéncia de uma pessoa. Seria como, ao olhar retroativamente os fatos

ja vividos, conferir-lhes um destino, uma sequéncia linear e causal, o que pode até ser feito —



128

e n6s o fazemos, constantemente —, mas apenas como uma forma de identificar na existéncia
uma estabilidade que ela ndo tem. Afinal, jA o sabemos, existir é ter de escolher-se a cada
momento, o que sera feito da vida ndo esta dado de antemdo, mas é concretizado no curso da
prépria existéncia. Ndo enquanto linha coerente que se segue, enquanto destino, mas enquanto
escolha e possibilidades que tém como Unico fundamento a liberdade que nés somos.

A nogdo de projeto fundamental, portanto, ndo implica em partir do abstrato, de
categorias ou de generalizac6es para identifica-los no concreto. Ela indica, ao contrario, que é
justamente na concretude da existéncia que podemos buscar compreendé-la, que podemos
buscar seu sentido, ao partir do entendimento de que é, precisamente, em uma existéncia
concreta que o sentido existe e se faz. E visivel, ao longo de O Ser e o Nada, o esforgo do
filosofo em buscar apresentar conceitos e no¢des que descrevam fenomenologicamente a
realidade sem distorcé-la ou reduzi-la, ou seja, procurando aponta-los como descri¢bes da
realidade concreta e, portanto, ndo como categorias, esquemas gerais, naturezas ou estruturas.
Nesta direcdo, ao longo de toda a obra e especialmente no capitulo sobre a Psicanalise
Existencial, o filosofo dirige criticas as explicacGes, segundo ele, generalizantes e generalistas
da Psicologia e Psiquiatria que, a partir de acontecimentos exteriores e conexdes genericas,
buscam esclarecer o que ocorre com cada individuo, em lugar de buscar compreender as
relacGes e conexdes concretas e o contetdo individual, concreto e singular de um existente
especifico, com uma histdria de vida especifica. Sartre (SN, p. 683) fala a respeito no seguinte

trecho, quando comenta um critico que faz uma analise biogréafica e psicologica de Flaubert:

[...] semelhante anélise psicoldgica parte do postulado de que um fato individual
se produz pela interseccao de leis abstratas e universais. O fato a ser explicado —
neste caso, as tendéncias literdrias de Flaubert — resolve-se em uma combinacéo de
desejos tipicos e abstratos, tais como os encontramos no “adolescente em geral”.
O que h& de concreto, aqui, & somente a combinacdo entre eles; por si s6s ndo
passam de esquemas. O abstrato é, pois, por hip6tese, anterior ao concreto, € 0
concreto € apenas uma organizacdo de qualidades abstratas; o individual é
somente a interseccd@o de esquemas universais. (grifos nossos).

Para o filésofo, tal forma de analise parte de hipdteses e ideias, e tem por objetivo
explicar o vivido de modo a comprova-las. Desse modo, o0 interesse estd em explicar e
comprar suas teorias, e ndo em compreender, pois isso implicaria em voltar-se para a vivéncia
concreta tal como se da e ndo partir de explicacdes genéricas, abstratas e universais. Estas, por
sua vez, tampouco explicam, mas antes categorizam e organizam em leis a existéncia de
modo tal que se acredita ter sobre ela o dominio intelectual, embora ndo passe de uma
interpretacdo bastante reduzida e direcionada da realidade. Seria 0 caso da “Psicologia

Classica”, experimental ou laboratorial, ao tentar explicar o individuo em um contexto “puro”



129

e “neutro”, apartado do mundo, em uma situagdo controlada, isolada e artificial. Entretanto,
conforme desenvolvemos no item anterior, nisso mesmo reside o erro: tal situacdo jamais
poderia ser a nossa situacdo. Sobre tais explicacbes genéricas, contrapondo-se mais
especificamente a Psicanalise freudiana, o fildsofo prossegue:

Renunciando a todas as causa¢Ges mecanicas, renunciamos ao mesmo tempo a
todas as interpretacgdes genéricas do simbolismo considerado. Uma vez que nosso
objetivo ndo poderia ser o de estabelecer leis empiricas de sucessdo, néo
podemos constituir uma simbdlica universal. Mas o psicanalista [existencial], a
cada vez, terd de reinventar uma simbolica, em funcdo do caso particular sob
consideracdo. [...] Ademais, o psicanalista jamais perdera de vista o fato de que a
escolha é vivente e, por conseguinte, sempre pode ser revogada pelo sujeito
estudado. [...] A partir dai, deve-se estar sempre pronto para considerar que 0s
simbolos mudam de significacdo e abandonar a simbdlica utilizada até entdo.
Assim, a psicandlise existencial deverd ser inteiramente flexivel e adaptavel as
menores mudangas observaveis no sujeito: trata-se de compreender aqui o individual
e, muitas vezes, até mesmo o instantaneo. (SN, p. 700-701). (grifos e acréscimos
N0SS0S).

Sartre critica, ainda, outras compreensdes e noc¢des da Psicologia, como a do complexo
de inferioridade de Adler (SN, p. 566-567). Ele busca desconstruir concepcbes de que coisas
dadas, estados, paix6es, impulsos, for¢as interiores e psiquicas possam comandar e determinar
nossas acdes. Como vimos ao longo do texto, para o filosofo, ndo se trata de negar-lhes a
existéncia (dos estados psiquicos, das paixdes, das vontades), mas de reposiciona-los,
retirando-os do lugar de determinacdo da existéncia humana e inserindo-os dentro de um
projeto de liberdade, que lhes é anterior, mais originario — e que sO a partir dele poderéo ter
forca, peso e sentido. Nesse entendimento, o complexo de inferioridade se torna projecéo e
escolha livre e total de si mesmo diante do outro, do modo como um Para-si se escolhe no

mundo. A esse respeito, coloca Sartre (SN, p. 582):

Mas € logico que s6 posso escolher como campo de a¢do o dominio no qual sou
inferior caso essa escolha implique a vontade refletida de ser superior nesse
dominio. Escolher ser um artista inferior é escolher necessariamente querer ser um
grande artista, caso contrario a inferioridade ndo seria padecida nem reconhecida:
com efeito, escolher ser um modesto artesdo de forma alguma implica a busca da
inferioridade [...]. Pelo contrério, a escolha da inferioridade implica a constante
realizacdo de um desvio entre o fim perseguido pela vontade e o fim alcancado. O
artista que almeja ser grande e se escolhe inferior mantém intencionalmente este
desvio; é como Penélope, e destréi de noite o que fez de dia.

Os desejos, como vimos anteriormente, em lugar de serem “pequenas entidades
psiquicas habitando a consciéncia”, como querem os psicOlogos experimentais, segundo
Sartre (SN, p. 682), passam a ser entendidos como o préprio projeto concreto. Em
consonancia com isso, como vimos ao falar do exemplo de Sartre (SN, p. 561) sobre
Constantino, ser ambicioso deixa de ser um aspecto ou traco da personalidade e passa a ser

entendido como projetar a conquista de algo grande, de alcancar algo, de ter poder e



130

reconhecimento. De algo dado que impulsiona a conquista passa a ser 0 projeto e o proprio
engajamento em conquistar. Da mesma forma, ser corajoso ou medroso é fazer-se corajoso ou
medroso, projetar e agir com coragem ou com medo, a cada vez, existindo a possibilidade de
ndo sé-lo. Contudo, vale frisar mais uma vez, ndo é a vontade ou a razdo que sera
determinante para ser ou deixar de ser e, além disso, como veremos, afirmar a possibilidade
de ndo ser medroso ou corajoso exige certos cuidados e ressalvas. Convém observar, como
faz o autor, que a eleicdo do projeto original, embora livre, ndo necessariamente € “operada
com alegria” (SN, p. 581).

A esta altura, cabe questionar: é possivel que uma pessoa modifique sua escolha
original? Podemos escolher diferente? Ora, se nada determina nossa escolha original, se seu
fundamento € a nossa liberdade, entdo, o projeto fundamental ndo pode ser definitivo — afinal
de contas, como vimos, ele esta sempre sendo feito, nadificado e reassumido, em jogo, tal
qual a nossa existéncia como um todo. Se o projeto original fosse, uma vez escolhido,
impossivel de ser modificado, fatalmente cairiamos em um determinismo e extinguiriamos a
liberdade humana. Se aceitarmos que uma escolha feita no passado seja determinante para
toda a nossa existéncia, entdo, nada mais teremos a fazer: resta-nos esperar que esse caminho
ja escolhido siga o seu rumo e destino. Mas ja sabemos que isso ndo € possivel a este modo de
ser que é 0 nosso: NOs nunca podemos “descansar do esfor¢o de existir” ou seja, do esforgo e
da atividade continua de nos fazer e nos escolher, de escolher o modo como nos
conduziremos, como existiremos. Mesmo que sigamos por toda a vida em um mesmo projeto,
como quem “‘segue o fluxo”, “a corrente”, como quem se deixa determinar pelo mundo, pelos
outros, pelos valores ou por qualquer outra justificativa, trata-se de um modo, dentre diversos
possiveis, de se escolher, de se fazer, trata-se da escolha fundamental do seu modo de ser no
mundo. Mesmo neste caso, 0 projeto tem como fundamento a liberdade, € mantido e
“ameacado” por ela. E nesse sentido, como vimos, que Sartre, a despeito dos incbmodos que
esta frase causa, afirma ndo ser possivel fugir a responsabilidade: estamos condenados a ser
livres.

Temos, entdo, condicdes de responder a primeira pergunta colocada: sim, é possivel — e
é necessario que seja sempre possivel — que o projeto ou a escolha fundamental possa ser
modificado. Contudo, ha algumas ressalvas a serem feitas. Primeiramente, é indispensavel
relembrar que ndo ¢ pela reflexdo que essa mudanga se dara. E claro que nos é possivel “olhar
para nds mesmos” e refletirmos sobre a possibilidade de outras atitudes, outros modos de ser

— e fazemos isso constantemente ao longo das nossas vidas, quando decidimos, por exemplo,



131

ter um “estilo de vida mais saudavel” e adquirir novos habitos. Mas ndo € a reflexdo, a
vontade ou a deliberacdo que nos faz mudar, pois, ja vimos, elas ocorrem quando 0s motivos,
0s maébeis e fins ja estdo definidos, quando uma escolha mais ampla ja foi feita e vem sendo
reafirmada em nossos atos. Além disso, também ja mostramos que esse refletir ¢ um olhar “de
fora”, semelhante a como olhamos o outro, objetivando-o e, portanto, ndo poderia consistir na
propria mudanca da escolha original “ja que estarei concebendo tudo isto externamente, sem
‘sentir’, ‘vivenciar’ e, sobretudo, sem me comprometer com as exigéncias concebidas”
(RODRIGUES, 2007, p. 181). Ainda que pensemos e decidamos, 0 que expressa, de fato,
uma mudanca, uma escolha, é a acéo.

Outra ressalva a ser feita € que, embora seja possivel a modificacdo do projeto
fundamental, ndo se trata de algo facil, banal ou corriqueiro. Uma vez eleito, o projeto
fundamental ndo se expressa como uma interpretagdo do mundo — de mim, das coisas, da
existéncia —, mas como 0 mundo em si mesmo, objetivamente — e eu mesmo, as coisas, a
existéncia; apreendo o meu entorno de modo naturalizado, as coisas “tal como elas sdo”.
Afinal, lembremos que ele coincide com a propria existéncia sendo consciéncia do mundo e
do existir; é a propria maneira de ser presenca a. Comumente, existimos o projeto, sendo
consciéncia (de), sem que o posicionemos reflexivamente — inclusive, por todas as

dificuldades que, como apontamos, esse tipo de reflexdo implica.

Chegamos, entdo, em mais um ponto central: se a escolha se identifica com meu
ser e com 0 mundo em que Vvivo, entdo, esta escolha ndo me oferecerd qualquer
motivo para que eu a abandone, afinal, ela vem antes dos motivos e mobeis e os
condiciona. De fato, 0 mundo em que vivo é, sem que eu tome conhecimento disto
(levando em conta a conotacdo positivista do termo “conhecimento’), por mim
escolhido. A Unica coisa que conheco sdo as dificuldades deste mundo, suas
exigéncias, enfim, seu coeficiente de adversidade. Porém, tudo isto esta subjacente
a interpretacdo daquele mundo, isso é, de um fim que j& foi posicionado.
(RODRIGUES, 2007, p. 178-179). (grifos nossos).

Assim, se a escolha fundamental € meu proprio (modo de) ser e 0 meu mundo, em toda
sua aparente objetividade e naturalidade, ndo ha, a principio, engquanto imersa nessa
“realidade” que é a minha, motivo ou sentido para modifica-la, uma vez que, nas palavras de
Morris (2007, p. 188), “um projeto fundamental é, dentre outras coisas, uma escolha do que
vai contar como razdo para alguém”. Portanto, embora seja possivel modificar o projeto
fundamental, isso implica em uma modificacdo radical do nosso ser no mundo, dos sentidos e
valores que permeiam a totalidade da nossa existéncia e, desse modo, implica em escolher
tornar-se uma pessoa diferente.

Como faz o préprio Sartre, levantamos uma questdo para enriquecer e esclarecer essa

compreensdo: poderiamos ter agido diferente? Ora, ¢ bastante comum essa “sensa¢ao” ou



132

questionamento sobre podermos ter feito de outro modo ao refletirmos acerca de uma situacéo
passada. Para abordar este aspecto, o filosofo traz o exemplo de Ad&o, afirmando que, ao

colher a maga, “teria sido possivel que ndo a colhesse” (SN, p. 576). Contudo, acrescenta:

as implicacBes desse gesto [e dos nossos atos, em geral] sdo tdo numerosas e téo
ramificadas que, em Gltima analise, declarar que teria sido possivel que Addo ndo
colhesse a maca equivale a dizer que teria sido possivel outro Adao. [...] outro gesto
de Addo, ao implicar outro Addo, implica outro mundo; [...] ird corresponder a
revelagdo de outra face do mundo. [..] para nds, o possivel sO aparece
possibilizando-se, ou seja, vindo para anunciar a Addo o que ele é. (SN, p. 576-577).
(acréscimo nosso).

E preciso deixar claro que ndo se trata de pensar que 0 ato esteja rigorosamente
necessitado pelo projeto fundamental e que outro ato implicaria em outra pessoa. Se apenas
um ato fosse possivel estariamos, mais uma vez, falando de uma esséncia ou substancia, de
um destino ou caminho ja tracado. O projeto ndo se localiza em um momento anterior,
determinando o ato, pois ele ndo existe abstratamente, mas apenas na medida em que se
expressa nele — e é, também, constituido por ele. Em suma: “aquilo que lhe anuncia sua
pessoa é futuro e ndo passado [...]. Para nés, com efeito, é no nivel da escolha de Ad&o por si
mesmo, ou seja, da determinacdo da esséncia pela existéncia, que se coloca o problema da
liberdade.” (SN, p. 577).

Assim, é possivel que alguém, engajando-se em outro projeto fundamental, se “faga
outro”, outro modo de ser. E também, ¢ claro, sabemos que outros atos e atitudes existem no
horizonte de possibilidade, enquanto possiveis e meus possiveis, N0 momento em que ajo de
determinada forma — ndo colher a macd, deixar para mais tarde ou pedir a Eva para colher
sem davida se inserem como possibilidades outras. Mas afirmar que outra atitude era possivel
exige cuidado, pois um ato ndo esta desligado da rede de sentidos, de atos anteriores, de tudo
que uma existéncia implica. Consequentemente, ainda que fosse possivel ndo colher a macé,
ndo podemos esquecer que Addo é livre em situacdo e é preciso considerar que, talvez, na
concretude de sua existéncia enquanto liberdade em situacdo — naguele exato momento em
que ele age e colhe, no modo em que tudo se ligava e que sua existéncia se colocava em jogo
—, ndo colher a macd ndo se configurasse como uma possibilidade para ele, como sua
possibilidade. Ndo porque nédo fosse livre para ndo colhé-la, mas porque ndo colher consistiria
em outra situacéo, ou seja, outra organizacao, outro campo, outras redes e ligacoes, conexoes,
outra totalidade que ndo a existéncia de Addo tal como se deu até ali. Nesse sentido, Sartre
(SN, p. 560) diz:

N&o resta davida de que eu podia ter agido de outro modo, mas o problema néo é
esse. Seria melhor formulado assim: podia eu ter agido de outro modo sem
modificar sensivelmente a totalidade organica dos projetos que sou, ou entdo o fato



133

de ter resistido a minha fadiga, em vez de permanecer como pura nadificacdo local e
acidental de meu comportamento, s6 podia produzir-se gracas a uma transformacéao
radical de meu ser-no-mundo — transformacdo, alias, possivel? Em outras palavras:
eu podia ter agido de outro modo, mas a que preco?

Dessa forma, perguntar se seria possivel fazer diferente, parece-nos uma pergunta
perigosa: sim, é sempre possivel, reflexiva e abstratamente, considerar possibilidades outras.
Entretanto, para uma liberdade situada ndo cabem hipdteses — ou, ao menos, elas serdo sempre
posteriores, do ponto de vista de um “outro”. O ponto chave é: teria sido possivel para aquela
pessoa, em sua existéncia singular e concreta, naquele momento, com tudo o que estava em
jogo e 0 modo como estava em jogo, agir diferente? Como responder essa pergunta com toda
a seguranca e certeza? Parece-nos que tal resposta, além de ser fruto de um olhar reflexivo,
cristalizador, objetificante, “de fora” da experiéncia — pois, ainda que seja eu mesma
refletindo sobre mim, essa reflexdo €, precisamente, lembranca e ndo existéncia — se
encaminha sempre para uma probabilidade, uma possibilidade abstrata e ndo concreta, efetiva
e garantida; é pensar uma liberdade fora da situacdo. Toda essa analise, assume Sartre (SN, p.
578), € puramente tedrica, “a realidade ¢ muito mais complexa”. Nao hd relacdo rigida e
dedutivel entre as acdes, os possiveis e fins que cada uma delas intenciona e o projeto
fundamental. N&o apenas um ato, um possivel e um caminho pode ser realizado estando

“dentro” de uma mesma forma total, uma escolha, um modo de ser, como afirma o filoésofo:

Em primeiro lugar, a conexdo entre o possivel derivado [...] e o possivel
fundamental n&o é uma conexdo de dedutibilidade (déductibilité). E uma conexao
entre a totalidade e a estrutura parcial. A visdo do projeto total permite
“compreender” a estrutura singular considerada. Mas os gestaltistas mostraram que
a pregnancia das formas totais ndo exclui a variabilidade de certas estruturas
secundarias. Ha certas linhas que posso acrescentar ou subtrair em
determinada figura sem alterar seu carater especifico. Ha outras, ao contrario,
cuja adigdo encerra a desaparicdo imediata da figura e a aparicdo de outra. O
mesmo da-se com respeito a relacdo entre os possiveis secundérios e o possivel
fundamental, ou totalidade formal de meus possiveis. A significacdo do possivel
secundério considerado remete sempre, por certo, a significacdo total que eu
sou. Mas outros possiveis teriam podido substitui-lo sem que se alterasse a
significacdo total [..] cada “isto” deve aparecer sobre fundo de mundo e na
perspectiva de minha facticidade, mas nem minha facticidade nem o mundo
permitem compreender porque capto agora esse copo em vez desse tinteiro como
forma destacando-se do fundo. Com relacdo a tais indiferentes, nossa liberdade é
total e incondicional. (SN, p. 578-579). (grifos nossos).

Na citacdo, a metafora da figura ajuda-nos a compreender a relacdo do possivel
imediato e concreto de um determinado ato e o possivel fundamental que eu sou, minha
escolha original. Significa que outros possiveis concretos poderiam ter sido posicionados ou
outras acbes realizadas sem que houvesse modificacdo do projeto original, ou seja,
permanecendo “dentro das fronteiras” de uma mesma escolha fundamental — como linhas que

séo retiradas ou adicionadas sem que haja modificacdo da figura. Consequentemente, ainda



134

que “conhecéssemos” o projeto de uma pessoa especifica, ndo € possivel apontar e assegurar
de antemdo quais 0s possiveis de seu projeto original e tampouco como esse sentido do
projeto original se relaciona com cada elemento daquela existéncia. Primeiro — e desculpamo-
nos pela redundancia da afirmacdo —, pelo préprio carater de possibilidade do possivel. E,
para além, tudo isso se da de forma vivida, dindmica, singular e concreta, em relagdes de fato,
ndo de necessidade, estando em jogo pela constante projecdo e nadificacdo que nds somos.
Isso significa “que a captacdo da forma complexa e global que escolhi como meu possivel
altimo ndo basta para justificar a escolha de um dos possiveis mais do que a outro” (SN, p.
579), pois essas escolhas cotidianas ndo sdo determinadas pelo projeto original, mas
organizadas na invencdo e significacdo de fins, mdébeis e motivos. Tais escolhas cotidianas,
mesmo situando-se e integrando-se na unidade e nos limites da escolha fundamental,
constituem, elas mesmas, tal escolha e sdo permeadas pelo nada, pela liberdade e
espontaneidade que nds somos. Assim, elas apenas poderdo ser compreendidas e interpretadas
a partir da escolha original, mas 0 modo como se ligam e concretizam & livre, espontaneo,
dindmico, indeterminavel e imprevisivel.

A escolha fundamental permite que falemos em singularidade de cada existéncia
concreta sem que precisemos falar em esséncia, substéncia, natureza, “eu” ou personalidade,
e, assim, garantindo e mantendo as caracteristicas fundamentais de toda e qualquer realidade
humana, de ser indeterminacdo, nadificacdo, consciéncia e liberdade. Vimos desde a
introducdo que a vida ndo tem sentido a priori, 0 que, precisamente, nos levou a investigar
como tais sentidos surgem e se constituem, como sdo possiveis e aparecem a noés. Como
dissemos, o0 projeto ndo é anterior, mas contemporaneo as acoes e a existéncia do Para-si em
questdo e, a ndo ser quando buscamos compreendé-lo, identifica-lo e, portanto, indicar um
projeto, podemos afirmar que ele existe apenas enquanto significacdo, enquanto sentido das
acOes e da existéncia desse Para-si. Isso nos encaminha a um aspecto aparentemente
paradoxal do projeto fundamental: ao mesmo tempo em que possibilita que se encontre
sentido e certa coesdo nas acles, é constituido, ele mesmo, pelo sentido que atravessa e se
expressa nas acdes e projetos concretos. Ele constitui os sentidos expressos nas aces ao
mesmo tempo em que é constituido por eles. Sem as a¢des, sem a concretude da existéncia se
fazendo, ndo ha projeto — bem como ndo ha consciéncia ou liberdade. Em outras palavras,
podemos dizer que ndo encontraremos esse projeto em “lugar algum”, a ndo ser enquanto
sentido expresso nas proprias acdes, na propria existéncia concreta daquela pessoa especifica.

E a partir da experiéncia, na concretude da vida desta pessoa que podemos encontrar um



135

sentido mais originario, uma maneira de estar no mundo e se relacionar com ele, um modo de
existir. Modo este que existe simplesmente na medida em que ¢ feito e “existido” em cada
ato. Seria esse, entdo, o sentido da existéncia que buscamos compreender nesta dissertacdo: o
projeto ou escolha fundamental? Parece que nos aproximamos de tal resposta, contudo,

prossigamos um pouco mais.

Capitulo 3. Sobre os sentidos da existéncia humana

3.1. O sentido como modo de ser no mundo

Chegamos a0 momento em que devemos retomar algumas considera¢Ges com o intuito
de apresentar, por fim, de modo mais direto, nossa anélise acerca dos sentidos humanos. Com
base nas compreensfes sobre a existéncia humana apresentadas até aqui, o que podemos
concluir a respeito das condigdes nas quais surgem, se fazem possiveis e se constituem o0s
sentidos? O que nos é possivel afirmar sobre eles?

Vimos, ao longo do texto, que a realidade humana existe, enquanto condi¢cdo e modo de
ser, como consciéncia, falta e liberdade. Contudo, 0 modo como cada um de nos — sendo
consciéncia, falta e liberdade —, singularmente, realiza e concretiza sua existéncia, disso nada
se pode dizer a priori. Conforme comentamos em outros momentos, ha aspectos apresentados
pela ontologia fenomenoldgica de Sartre que nos descrevem e indicam a condicdo da
realidade humana, que nos colocam em uma espécie de “fundo comum” — do contrario,
sequer poderiamos falar em “realidade humana” ou do Para-si como modo de ser. Entretanto,
0 proprio Sartre afirma que tal investigacdo é insuficiente em se tratando de descrever uma
existéncia concreta, um individuo. Como vimos, para ele, € através da Psicanalise Existencial
que essa outra investigacdo se faz possivel, é a partir dela que se pode identificar a maneira
como decidimos nos relacionar com o ser ou, em outras palavras, a maneira como o ser estara
em jogo, em questdo em nossa existéncia — em suma, a escolha fundamental que cada um

realiza e concretiza. Assim, a escolha fundamental:

[...] exprime concretamente e no mundo na situagdo singular que envolve a
pessoa, uma estrutura abstrata e significante que é o desejo de ser em geral e
deve ser considerada como a realidade humana na pessoa, como aquilo que
constitui sua comunhdo com o outro, como aquilo que permite afirmar que hd uma
verdade do homem e ndo somente individualidades incomparéveis. (SN, p. 694).
(grifos nossos).



136

Dessa forma, toda escolha fundamental consiste em uma expressdo concreta e situada
no &mbito particular e individual de uma estrutura abstrata, ou seja, é a concretiza¢do singular
de uma “intengdo geral” da existéncia humana. Tal intencdo €, em Ultima instancia, uma
dindmica presente no existir humano que pudemos observar diversas vezes ao longo do texto.
Trata-se da maneira como escolhemos “alcangar o ser”, do modo por meio do qual tentamos
“nos tornar semelhantes a uma coisa” (SN, p. 282) e conferir coeséo e identidade a disperséo
de ser que n6s somos. Toda escolha fundamental, portanto, exprime uma intengdo, uma busca

e uma tentativa de suprir sua propria falta de ser.

[...] é enquanto consciéncia que o Para-si almeja ter a impermeabilidade e a
densidade infinita do Em-si; é enquanto nadificacdo do Em-si e perpétua evasao da
contingéncia e da facticidade que ele tenciona ser seu proprio fundamento. Dai
por que o possivel é projetado em geral como aquilo que falta ao Para-si para
converter-se em Em-si-Para-si; e o valor fundamental que preside esse projeto é
justamente o Em-si-Para-si, ou seja, o ideal de uma consciéncia que fosse
fundamento de seu préprio ser-Em-si pela pura consciéncia que tomasse de si
mesmo. E este ideal que podemos chamar de Deus. Pode-se dizer, assim, que o que
torna mais compreensivel o projeto fundamental da realidade humana é afirmar que
o homem é o ser que projeta ser Deus. [...] ou, se preferirmos, o homem é
fundamentalmente desejo de ser Deus. (SN, p. 693). (grifos nossos).

Comentamos anteriormente sobre essa tentativa constante e irrealizavel do Para-si de
fundamentar seu ser, de cristalizar-se, de repousar em uma identidade bem definida e acabada
sem com isso desaguar na opacidade do Em-si. Em outros termos, seu desejo € o de cessar sua
busca e necessidade de fazer-se e repousar, enfim, na identidade do Em-si, sem deixar de ser
consciéncia: é o que Sartre denomina “ser-Em-si-Para-si” ou “desejo de ser Deus”. E o ideal,
a plenitude que a consciéncia deseja e busca sem que lhe seja possivel alcancar; o “si” do
Para-si, como vimos, para o qual se lanca e direciona, sem jamais poder coincidir-se com ele
—mas sem o qual tampouco poderia existir como “Para-si”.

Seria, entdo, esse Em-si-Para-si 0 sentido da existéncia do Para-si? Ora, é possivel
colocar nesses termos entendendo esse ideal como um “sentido geral” da realidade humana,
como “a verdade da liberdade” ou “a significagdo humana da liberdade” (SN, p. 695), como o
“fundo comum” da realidade humana, ao qual nos referimos antes, que possibilita que nao
sejamos apenas “individualidades incomparaveis”. Tal “estrutura abstrata” (SN, p. 695) e
inalcancavel, o desejo de ser um Em-si-Para-si, pode ser entendida como o sentido geral de
todo o movimento existencial da realidade humana: o de fundamentar-se. Em termos que
melhor se aplicam a nossa investigacdo, podemos dizer que, ndo dispondo de sentidos a priori
e sendo um ser que é seu proprio nada, o sentido da existéncia humana é, na medida em que
existe, dar sentido ao seu existir, fazer sentido. Contudo, é preciso frisar, tal desejo de ser

apenas existe e se realiza na concretizagdo singular da existéncia de cada um de nos, em



137

situacdo — ¢ nesta concretizagdo que “se encontram” e se fazem os sentidos tal como
abordamos aqui. Estamos falando de sentidos enquanto manifestagéo, apari¢do, fenébmeno — e
ndo o seu Ser inalcancavel —, sentidos individuais, existidos e vivenciados no encontro
concreto de um Para-si em situacdo com sua contingéncia, e ndo apenas pensados “em teoria”,
como um horizonte inalcangavel de completude.

O proprio Sartre afirma, como vimos antes, que a liberdade e a consciéncia ndo sdo
abstracdes, ndo existem em sua forma “pura”, mas apenas enquanto existidas e concretizadas.
Na medida em que o filésofo se propde a realizar uma ontologia fenomenoldgica e a
debrucar-se sobre a existéncia concreta, podemos dizer que tais “estruturas abstratas” sdo
constatacdes apreendidas na propria concretude e ndo o contrario — como se cada Para-si fosse
um exemplo particular de esquemas ou categorias universais, ja que o proprio critica tal forma
de conhecimento. Assim, podemos dizer que cada existéncia e cada escolha fundamental
exprime uma maneira singular de buscar suprimir a falta que Ihe constitui, de se tornar um
Em-si-Para-si ou, ainda, de constituir um sentido a sua existéncia. Trata-se de uma maneira
singular de busca por fundamentar-se, por dar sentido a um existir que, a priori, ndo tem
sentido. E 0 que consideramos 0 sentido da existéncia de cada um é aquele concretizado

singularmente no proprio existir.

[...] o Para-si ndo existe para pensar primeiro o universal e determinar-se em funcéo
de conceitos: ele é sua escolha, e sua escolha ndo poderia ser abstrata, caso
contrario o proprio ser do Para-si seria abstrato. O ser do Para-si é uma
aventura individual, e a escolha precisa ser escolha individual de ser concreto.
Isso vale, como vimos, para a situacdo em geral. A escolha do Para-si € sempre
escolha da situagdo concreta em sua incomparavel singularidade. (SN, p. 729-
730). (grifos nossos).

Dessa forma, podemos entender a escolha fundamental como o sentido da existéncia na
maneira como nos referimos aqui se tomarmos, como faz o filosofo em diversas passagens,
como modo de ser no mundo, que se faz e se expressa na concretude do existir. O modo ou a
maneira original e singular de cada um escolher, ou seja, fazer seu ser — enquanto maneira de
ser e estar no mundo, enquanto sentido. Ndo a toa Sartre se refere a escolha fundamental
como “um projeto inicial que ¢ meu ser-no-mundo” (SN, p. 600) e, ainda, como “a
significacdo total que eu sou” (SN, p. 579).

O sentido, portanto, ndo consiste em uma ideia, um conceito, tampouco existe na
“profundidade do nosso ser”, pois isso implicaria em recorrer a um inconsciente ou uma
esséncia — e isso ja vimos que, aos olhos de Sartre, significa recair no Em-si. Mesmo ao
denomina-lo “projeto” ndo significa que ele existe ou é pensado de alguma maneira, enquanto

ideia & qual nos dirigimos. Podemos considera-lo como “projeto” na medida em que consiste



138

em um modo possivel de, continuamente, nos escolher e nos projetar no mundo e na
existéncia, mas, por sermos liberdade e indeterminagdo, ndo somos ou temos tal sentido, ndo
0 encarnamos enquanto identidade, como ao modo do Em-si. Trata-se de um constante fazer-
se de certo modo ou maneira, de fazer-se com certo sentido. O projeto enquanto ideia s6 pode
existir e ser constituido posteriormente, em uma andlise regressiva. Mas é possivel
“reconstituir” nosso caminho, nossa historia e identificar um projeto porque ja havia — e
sempre hd — sentidos sendo expressos, vividos, existidos. Por isso, preferimos nos referir a
escolha ou projeto fundamental como maneira ou modo de ser, estar e se fazer no mundo. E
porque existe essa maneira expressa em todos 0s movimentos da nossa existéncia que €
possivel identifica-la, posteriormente.

A propria proposta da Psicanalise Existencial consiste em buscar nos atos e nas
vivéncias de um individuo suas significacdes e seus sentidos até chegar a um sentido mais
fundamental. Ou seja, € apenas na historia, na vivéncia concreta desse existente que esse
sentido existe e se expressa — ndo hd um projeto como uma entidade ou personificacao, ele é
constituido na propria existéncia. Ele parte da existéncia e ndo de estruturas, simbolos ou
sentidos universais. Podemos encontrar, retrospectivamente, o projeto de um Para-si. Mas, se
perguntarmos onde o localizamos e identificamos ndo teremos outra resposta sendo nas
proprias acbes, no modo como se engajava no mundo e como, enquanto Para-si, se
relacionava com o Em-si, nadificando-o, atravessando-o, fazendo-o aparecer como mundo,
seu mundo. Assim, esse projeto nao é, ele se faz. E, ao se identificar com 0 nosso ser, sua
dindmica ndo poderia ser diferente: s6 posso dizer que ha um projeto, identifica-lo,
retrospectivamente.

Outro ponto a ser destacado diz respeito ao fato de que a Psicanalise Existencial implica
em uma andlise regressiva das vivéncias passadas de um Para-si por meio desse Para-si que,
presentemente, as retoma. Ou seja, ndo se trata de analisar um passado como um Em-si, 0 que
sequer seria possivel ja que ele é passado para um Para-si. Trata-se, por outro lado, deste
Para-si retomando seu passado, (re)significando-o e (re)constituindo-o de certo modo, a luz
dos projetos e possiveis que, presentemente, ele €. Ora, isso contribui para afirmarmos que tal
“projeto” ndo ¢ uma ideia, ndo € algo, mas € o proprio existente se fazendo em termos de
sentido; é a totalidade em curso que uma existéncia implica, seu (modo) de ser e estar no
mundo, de relacionar-se com ele e o proprio mundo. A escolha € vivente (SN, p. 701), o

sentido é vivido, existido.



139

Dito isso, podemos resgatar e sintetizar alguns aspectos apresentados ao longo do texto
para esclarecer os sentidos. Primeiramente, relembremos que surgir como existéncia no
mundo ja é ser consciéncia no e do mundo, o que implica em nadifica-lo e, nesse encontro,
fazé-lo aparecer como fenbmeno. Além disso, existir e ser consciéncia €, desde o principio,
agir nesse mundo, pois desde o instante em que surgimos como existéncia ja nadificamos o
mundo, realizamos intencionalmente projetos conscientes e, assim, modificamos sua figura,
fazendo-o aparecer de certo modo, com certo sentido. Dessa forma, para realidade humana,
simplesmente existir no mundo e ser consciéncia dele e (de) si ja é agir e engajar-se neste
mundo, ja implica em ser um ponto de vista, uma perspectiva, certo interesse e intencao.
Vimos que, através da nadificagdo do Para-si, 0s existentes Em-si, a realidade ao seu redor, as
“massas de ser” — que ndo tém o Para-si como seu fundamento — véao se relacionando e se
transformando em “mundo”. Dizer que somos consciéncia intencional do mundo, que o
percebemos enquanto fenémeno e que somos constante nadificacdo dele é, no fim das contas,
dizer o mesmo. O que significa, por sua vez, fazé-lo aparecer com certa forma, certa ordem,
certo sentido. Trata-se do modo de vinculacao originaria do Para-si com o Em-si, da realidade
humana com o mundo. E o que queremos apontar aqui: para a realidade humana, existir
implica em compreender, interpretar, fazer sentido.

Disso decorre que os sentidos, ou melhor dizendo, o significar, o compreender, o
interpretar, estdo presentes desde a propria consciéncia (de), a propria presenca a, o fluxo de
existéncia consciente e, consequentemente, sdo originarios. E 0 modo ou a maneira que uma
existéncia concreta se faz consciéncia do mundo e (de) si, um modo de ser e estar no mundo —
a escolha fundamental. Nossa relacdo originaria com o mundo, como mostrou Sartre ao
propor o cogito pré-reflexivo, ndo é de conhecimento e reflexdo: surgimos como consciéncia,
acdo e existéncia sem que precisemos partir da reflexdo. Os sentidos tampouco surgem no
ambito reflexivo. Mas, se o sentido ndo “obedece” a primazia da reflexdo e do conhecimento,
tampouco a da vontade. Se assim o fosse, 0s sentidos das nossas experiéncias passadas, dos
nossos compromissos e das nossas vidas como um todo dependeriam apenas de uma
deliberacdo. Certamente, ndo € o que ocorre, tendo em vista que sofremos, nos arrependemos,
carregamos culpas e frustracdes, 0 que ndo ocorreria se coubesse a nds simplesmente querer
que fosse de outra maneira. Além disso, vimos que a vontade nada tem de originaria, mas
consiste em uma dentre as possiveis formas da liberdade se fazer. Ao contrério, na raiz da

questdo dos sentidos se encontram o cogito pré-reflexivo, a presenca a, o fluxo de existéncia



140

consciente, o nada e a nadificacdo, a temporalidade e a agcdo — que, como vimos, sdo formas
distintas de expressar a liberdade e a indeterminacao do Para-si.

O entendimento de que os sentidos, em lugar de serem “produtos” da reflexdo, se
encontram em um campo mais originario nos remonta a nocdo heideggeriana de
“compreensdo” (Verstand). Embora ndo seja nosso propdsito o de adentrar a filosofia de
Heidegger*, consideramos relevante a mencao desta ponte entre os dois pensadores, tendo em
vista que o préprio Sartre a estabelece, através de recorrentes didlogos, criticas e mengdes ao
colega, ao longo de O Ser e 0o Nada. Em uma passagem, em especial, o filosofo demonstra
acolher esse conceito ao afirmar — referindo-se a Heidegger — que “ha uma ‘compreensio pré-
ontolégica’ do ser, envolvida em cada conduta da ‘realidade humana’, ou seja, cada um de
seus projetos.” (SN, p. 59). Apesar das inUmeras diferencas existentes entre o pensamento dos
dois filésofos, diversas passagens da ontologia fenomenoldgica indicam que nosso autor
encontra, entre ambos, pontos de dialogo e aproximacédo. Para o autor de Ser e Tempo (1927),
a compreensao consiste em uma das estruturas existenciais fundamentais do Ser-ai ou Dasein
— denominac6es utilizadas pelo filésofo para designar a realidade humana. Por se tratar de um
aspecto de carater originario, fundamental e constitutivo da existéncia, a compreensao nao se
restringe a apreensao intelectual, légica, cognitiva e reflexiva da realidade — pelo contrario,
estas ultimas é que derivam e tém como condicdo a primeira. Isto é sugerido pelo préprio
Sartre (SN, p. 36), que escreve: “Temos a todo instante aquilo que Heidegger denomina uma
compreensdo pré-ontologica, ou seja, ndo acompanhada de determinacdo em conceitos ou
clucidagdo”. Vale frisar, contudo, que Sartre (SN, p. 121) questiona: “que Seria uma
compreensdo que, em si, ndo fosse consciéncia (de) compreensdo?”. Para ele, se fizermos
como Heidegger e ndo considerarmos essa condicdo do cogito pré-reflexivo de sermos
consciéncia (de) consciéncia, esse carater compreensivo origindrio ‘“caira no inconsciente, ou
seja, no Em-si” (SN, p. 135).

Dessa forma, tal como viemos buscando mostrar no pensamento sartreano, Heidegger
identifica um carater compreensivo da existéncia humana, que é originario e anterior a
qualquer julgamento ou reflexdo e que se identifica com o ser e com a existéncia do Dasein,
como indica Leopoldo e Silva (2004, p. 58): “compreender € ser, isto é, o ser do existente
implica que ele é compreendendo”. E por esse carater fundamental de compreensibilidade do

humano que se fazem possiveis as interpretacbes do mundo, os sentidos e significacdes:

** N3o temos qualquer pretensdo de nos aprofundar na extensa e complexa obra filoséfica de Heidegger, pois isso nos
desviaria de nosso objetivo e escopo centrais. Aos leitores interessados em aprofundar a questdo, indicamos a busca por
comentadores de Heidegger, como Casanova (2012) e Greaves (2012). Aqueles que desejam se aventurar nos escritos do
proprio filésofo, sugerimos sua obra principal, Ser e Tempo, publicada pela primeira vez em 1927.



141

“qualquer coisa cujo ser é de um tipo diferente do Dasein pode ser significativo somente no
interior do mundo do Dasein [...] a propria possibilidade de algo ser compreendido como
‘sem-sentido’ depende de um Dasein para o qual haja um mundo.” (GREAVES, 2012, p. 91).
Em consonancia com isso, vimos que o cogito pré-reflexivo e a conduta interrogante do Para-
si possibilitam esse carater compreensivo, de sentido, como originario da existéncia e anterior
a qualquer reflexdo. E, além disso, ao longo de todo o texto vimos como os sentidos
atribuidos ao Em-si e aos acontecimentos no mundo ndo poderiam existir sendo por uma
testemunha consciente, a realidade humana, como comenta Sartre (QL, p. 33-34) no trecho a
sequir:

Cada uma de nossas percepcdes é acompanhada da consciéncia de que a realidade
humana é "'desvendante’’; isto quer dizer que através dela "ha" o ser, ou ainda que
0 homem é o meio pelo qual as coisas se manifestam; é nossa presenca no mundo
gue multiplica as relagdes, somos noés que colocamos essa arvore em relacdo com
aquele pedaco de céu; gracas a no6s essa estrela, morta ha milénios, essa lua nova e
esse rio escuro se desvendam na unidade de uma paisagem; é a velocidade do
nosso automavel, do nosso avido que organiza as grandes massas terrestres; a cada
um dos nossos atos, 0 mundo nos revela uma face nova. (grifos nossos).

E preciso reforcar que isso ndo implica em dizer que projetamos, imprimimos no
mundo sentidos provenientes de uma “interioridade”, pois vimos que, para Sartre, ndo existe
algo como uma existéncia ou “subjetividade interior” segmentada do mundo. O sentido nao
consiste em uma abstracdo, “projecdo do eu”, “realidade psiquica” ou “interna” e, portanto,
ndo estamos a falar em subjetivismos e relativismos. Quando falamos sobre o nada e a
nadificacdo, mostramos que os sentidos que atribuimos as coisas e ao mundo dependem da
“dire¢do da nossa ateng@o”, contudo, pontuamos também que esses sentidos ndo sdo alheios
ou independentes a “materialidade” do objeto ao qual a consciéncia se dirige — pois € a este
livro e a este mundo concreto que a atencdo estd sendo voltada. Como vimos, Sartre, em
contraposicdo as concepg¢des dualistas que identificam o sentido no objeto ou no sujeito que o
percebe, encontra uma saida na ideia de fenémeno. Desse modo, 0 mundo nos aparece como
manifestacdo, como fendmeno, no encontro do Para-si com o Em-si e, dessa maneira, 0
aparecer nao se reduz nem a um e nem ao outro. Isso significa, primeiramente, que 0 mundo
ndo nos aparece “‘em bruto”, ou seja, de modo dado, determinado, pronto, estatico ou
imperativo e, com isso, afastamo-nos de realismos. Por outro lado, 0 mundo tampouco
aparece como se fosse um produto da nossa imaginacao, pois vimos a consciéncia como prova
ontoldgica e exigéncia da existéncia do ser das coisas, 0 que, por sua vez, permite que nos
afastemos de idealismos. Sartre, conforme mostramos, abandona a primazia do sujeito ou

objeto para enfocar a relagcdo. Portanto, 0 modo como o mundo aparece, ou melhor, seus



142

sentidos ndo se encontram no Em-si e nem no Para-si, nem no objeto e tampouco na
consciéncia — inclusive porque esta, como vimos, ndo consiste em um espaco a ser preenchido
por conteldos —, mas no “entre”, no encontro, na relagdo, no aparecer. E esse aparecer, esse
sentido é a proprio Para-si, “0 Para-si e 0 Em-si estdo reunidos em uma conexao sintética que
nada mais é do que o proprio Para-si.” (SN, p. 753). O sentido, tal como o fendbmeno, se
manifesta, aparece. Mas isso ndo quer dizer que ele é determinado pela consciéncia, pela
vontade, pela razdo, mas se manifesta e aparece na medida em que essa liberdade especifica e
concreta, com seus projetos, sua histéria individual e o mundo histérico em que esté inserida,
encontra esse existente, fazendo-o aparecer.

Assim, diante do que foi colocado até aqui, temos um entendimento do existir
humano, desde o seu surgimento, como compreensdo, desvelamento e desvendamento de
mundo. Existir, para a realidade humana, consiste em ser consciéncia, em organizar e
interpretar, fazer aparecer o mundo e seus sentidos, consiste em dar ao mundo e a sua propria
existéncia uma forma, fazendo com que tudo Ihe apareca em termos de figuras e fundos, de
acordo com o que executamos, em termos de qualificacbes de mudanca, transformacao,
localizagdo, passagem de tempo, entre outros aspectos. Em suma, buscando dar
compreensibilidade ao seu existir — que, em si mesmo, carece de sentido. Essa compreensdo,
por sua vez, ndo é mera projecdo de uma subjetividade ou interioridade, mas esta total e
necessariamente comprometida com esse mundo no qual existe, com a histéria desse mundo e
com a sua propria, com suas vivéncias, sua posicdo no mundo — especialmente na medida em
que € compreensdo disso tudo.

Isso significa que toda existéncia humana consiste em um ponto de vista, que se faz na
propria totalizagdo em curso que ela é. Ser um ponto de vista, aqui, pode ser entendido como
ser liberdade em situacdo. Em outras palavras, o que estamos querendo dizer é que 0 modo
como olhamos, captamos, apreendemos e compreendemos o mundo é constituido por todos os
aspectos que formam a nossa situacdo: nossa posi¢cdo no mundo, as referéncias e aspectos
materiais que nos rodeiam, 0 momento histérico e a nossa histdria, nosso passado, nossos
projetos etc. O ponto de vista é a totalidade que nds somos, que envolve todos esses aspectos,
colocados sempre em jogo e em relacdo enquanto totalidade pela liberdade. Afinal, os
aspectos objetivos, compartilhados e materiais da nossa existéncia nos constituem tanto
guanto nossos projetos, possiveis, nosso passado. Esse ponto de vista é fruto da nossa relacdo
em constante mudan¢a com o mundo e com o outro, fruto do encontro do Para-si com o0 Em-si

— 0 que quer dizer que os sentidos sdo constituidos em um movimento continuo e dindmico de



143

interiorizagdo e exteriorizagdo; ndo sdo exclusivos do mundo introjetados pela interioridade,
nem exclusivos dessa interioridade, projetados para 0 mundo.

Dizer que cada um de nos consiste em um ponto de vista, implica em dizer que nossa
compreensdo do mundo nédo pode ser neutra e sim sempre implicada, engajada, interessada —
0 que, alias, ja estava sugerido desde o inicio do texto, quando falamos da intencionalidade da
consciéncia. Vimos, ainda no inicio da primeira parte, que a recusa do “eu” como habitante ¢
agente da consciéncia ndo nos encaminhou a uma impessoalidade da consciéncia, justamente
porque a consciéncia se faz pessoal na medida em que se temporaliza, existindo, concreta e
singularmente, como consciéncia (de) si. E também vimos que, ao afirmar que ndo ha
liberdade sem situacdo, Sartre aponta que nao ha liberdade abstrata, que ndo implique em uma
posicdo e um ponto de vista concretos no mundo. A respeito disso, com simplicidade
admiréavel, Danto (1975, p. 106) afirma: “[...] sou responsavel por todos os fatos interpretados.
Mas, para a consciéncia, ndo existem outros”. Ou seja, SOmOs sempre engajados, SOMos
historicos e, portanto, ndo podemos esperar que haja qualquer neutralidade e impessoalidade
no modo como captamos 0 mundo, a existéncia e 0 que quer que seja, pois, desde o instante
em que surgimos e somos consciéncia do mundo e da nossa existéncia, ja Somos agentes com
relacdo a eles. Em outras palavras, existir ja implica sempre em um lugar, um modo ou uma
maneira de “olhar” e compreender, de fazer sentido.

Mas se a nossa compreensdo do mundo ndo é neutra e sim engajada e interessada,
aquilo que denominamos ‘“realidade” também devera sé-lo, pois, ainda que ela refira ao
campo “objetivo” e material, estd na esfera do humano, da compreensao humana. Como
afirma Sartre (QS, p. 64): “[...] ndo penso que a realidade provém do subjetivismo nem do
objetivismo. Coloco-me inteiramente no plano em que as nogbes de sujeito e de objeto,
tomadas separadamente, ndo tém sentido”. Embora tal termo nos encaminhe para uma
discussdo que vai além da que estamos trazendo aqui, julgamos indispensavel pontuar que o
sentido tal como estamos abordando aqui é vivido por n6s como realidade e esta, por sua vez,
nada mais é do que nds apreendendo e compreendendo o mundo. Seguindo nesta direcdo,
Sartre ir4 contrapor-se as ciéncias e aos conhecimentos que se pretendem ou se afirmam
neutros, buscando com isso se conceder um lugar privilegiado de conhecimento e verdade.
Para que fosse possivel alcancar tal neutralidade, seria preciso isolar os objetos do
conhecimento — a realidade, 0 mundo e a existéncia — da Histéria e do préprio olhar humano —
que é histdrico, comprometido, situado, engajado —, o que é impensavel para o filésofo. O

principal argumento para recusa da neutralidade como atitude privilegiada de conhecimento



144

do mundo se encontra na impossibilidade de separarmo-nos do que somos para olhar um
objeto. Ainda que, por um momento, muito nos esforcemos, como colocar em suspenso o que
somos para considerar algo? Como podemos identificar e separar o nosso olhar da nossa
maneira de olhar? Como colocar todos os elementos da cultura, da Historia, da nossa histdria,
todos o0s nossos sentidos e valores, em suma, como seria possivel isolar isso para, entdo, olhar
0 objeto? Como podemos suspender tudo 0 que somos e que nos constitui para olhar de modo
“puro” e neutro? Como negar que esse “modo puro” implica sempre em um ponto de vista,
ndo apenas de um individuo, mas também de toda uma sociedade, uma cultura e um momento
historico, com seus sentidos, referéncias e valores especificos? Essa critica Sartre dirigiu a

prépria radicalidade da reducdo fenomenoldgica husserliana, como vimos na primeira parte.

O ponto de vista do conhecimento puro é contraditério: so existe o ponto de vista
do conhecimento comprometido. Equivale a dizer que conhecimento e acdo néo
passam de duas faces abstratas de uma relacdo original e concreta. O espaco real do
mundo € o espaco que Lewin denomina "hodoldgico”. Um conhecimento puro,
com efeito, seria conhecimento sem ponto de vista, logo, conhecimento do
mundo situado, por principio, fora do mundo. Mas isso ndo faz sentido: o ser
cognoscitivo seria somente conhecimento, posto que iria definir-se por seu objeto e
seu objeto desvanecer-se-ia na indistincdo total de relac@es reciprocas. Assim, o
conhecimento sé pode ser surgimento comprometido no determinado ponto de
vista que somos. (SN, p. 391). (grifos nossos).

Assim, no entendimento de Sartre, inegavel e inevitavelmente o experimentador ou
investigador faz parte da experiéncia ou investigacdo. Ndo queremos, com isso, invalidar ou
mesmo apontar que Sartre invalida o conhecimento ou a ciéncia. Ndo se trata disso e
tampouco de negar sua relevancia para a humanidade. Trata-se, por outro lado, de reconhecer
o lugar da razdo, da reflexdo e do conhecimento, lugar este que ndo é originario na existéncia
humana, e se trata, ainda, de indicar a impossibilidade de uma neutralidade ou “pureza” em
qualquer conhecimento, seja cientifico ou cotidiano, que pudesse se abster dos sentidos e
referéncias do mundo histérico em que se encontra aquele que conhece. Em outras palavras,
ndo € possivel separar o conhecimento e aquele que conhece: “Conhecedor e agente ao
mesmo tempo, estamos interligados a um mundo cuja forma e significado sdo dados por nos.”
(DANTO, 1975, p. 82). A esse respeito, Danto (1975, p. 24) diz:

Mas ao fim e ao cabo, ndo € tanto a ciéncia, nem mesmo 0 Senso comum, que Sartre
rejeita: ndo tanto nossas crengas sobre o mundo quanto nossa crenga nessas
crencas — nossa crenga de que sdo verdadeiras e correspondem a uma ordem
previamente existente, transferindo para a Natureza os vinculos légicos do
pensamento e da linguagem, que na verdade é desordenada. (grifos nossos).

Assim, chegando ao fim deste item, podemos, resumidamente, destacar sobre o sentido

0s seguintes pontos: (1) os sentidos ndo se encontram na consciéncia, nem sdo produtos da

subjetividade, como se projetassemos ou imprimissemos no mundo sentidos provenientes de



145

uma “interioridade”; (2) tampouco sdo dados pelas coisas, pelos objetos e pelo mundo, como
se estes possuissem e impusessem significacdes definidas que seriam passivamente captadas
pela consciéncia; (3) os sentidos ndo sdo, mas se manifestam e se expressam no aparecer do
mundo, na relagdo, no “entre”, no encontro do Para-si com o Em-si; (4) existir é,
necessariamente, existir compreensivamente, ja € desvelar e interpretar mundo, ja e fazer
sentido; (5) os sentidos consistem na maneira ou no modo de ser e estar no mundo,
colocando-0 e a propria existéncia em questdo; (6) por conseguinte, os sentidos ndo sdo
provenientes da reflexdo ou da vontade, mas identificam-se com a prdpria consciéncia (de)
si/consciéncia, com a presenca nadificadora; (7) ndo consistindo em substéncia, os sentidos
jamais se definem, como o proprio Para-si, estdo sendo sempre re(feitos), reassumidos e
existem enquanto vividos, experimentados, sentidos.

Ao introduzirmos esta dissertacdo, apresentamos nosso objeto de investigacdo, 0s
sentidos da existéncia humana, definindo-o como significagdo, peso, valor razdo e lugar. Com
a intencdo de melhor esclarecer, identificamos dois eixos, que ndo consistem em categorias,
mas apenas a titulo de melhor esclarecimento do tema. Séo eles: o sentido da existéncia, como
a razao, a explicacdo ou significado da vida para um existente, e o sentido, o significado, a
razdo, o peso e 0 lugar das acOes, escolhas, experiéncias e vivéncias desse existente.
Retomamos tal diferenciacdo para, apos o trajeto percorrido, reiterar que esta, no que diz
respeito a0 modo como tais sentidos se constituem, € dispensavel. Os sentidos das
experiéncias e vivéncias de cada um, bem como da sua existéncia, como uma totalidade, e o
sentido de viver, tudo isso se dara sempre na propria existéncia, por meio do engajamento e

da nadificacdo que todo Para-si é.

3.2. “Existirmos: a que sera que se destina?”

Conforme vimos no item anterior, cada um de nds existe como concretizacdo e
realizacdo de um modo singular de ser e estar no mundo, ao passo que exprime no proprio
existir um “sentido geral” da realidade humana: o de fundamentar-se, dar sentido a prépria
existéncia. Afinal, como vimos desde o principio do texto, ndo estamos dados de antemao —
seja em termos de identidade, esséncia, finalidade ou utilidade —, mas devemos nos fazer a
cada momento, sem que nada nos determine ou direcione no modo como nos fazemos e nos
escolhemos. Se, para a realidade humana, a existéncia precede a esséncia, visto que ela ndo

tem uma esséncia, um “para que” ou uma utilidade pré-definida, a falta de sentido prévio da



146

vida esta ligada ao nosso proprio modo de ser, que é indeterminagdo. E, por outro lado, o
movimento de criar, atribuir e fazer sentido esti também atrelado a esse modo de existir no
mundo.
Seja como for, afirmar que a existéncia precede a esséncia tem significado muito
claro no caso de seres humanos: eles ndo estdo determinados a ser o que sdo através
de uma natureza humana permanente de que participam; € de sua natureza nao terem
natureza, nesse sentido, e suas vidas sdo consumidas na busca de uma autodefinicéo
inencontravel nos termos em que a buscam. Se encontrarem uma definicdo, sera um

caso de decisdo, ndo de descoberta: tudo o que somos é o que decidimos ser e nao
podemos, portanto, realmente ser isso [...]. (DANTO, 1975, p. 27).

Com isso, Sartre nos aponta que nao ha sentidos pré-determinados ou anteriores ao
nosso existir que determinem a razdo, a explicagdo para existirmos, mas que tudo que diz
respeito a uma existéncia, deve ser constituido ao longo do existir. Dizer que somos um nada
de ser e que somos liberdade implica em dizer que estamos sempre distantes, para além de
qualquer definicdo estanque e definitiva, de qualquer substancialidade. Ou seja, que estamos
separados por um nada do que fomos e do que seremos, de qualquer aspecto que se possa
afirmar a nosso respeito, de qualquer linearidade, pois somos constantemente negacéo,
nadificacdo, ultrapassamento de nds mesmos e do mundo. Assim, o0s sentidos envolvidos em
nossas existéncias — seja 0 sentido dos objetos, das coisas, das nossas experiéncias, vivéncias
e acdes, ou mesmo as razdes e explicacbes para o fato de existirmos — ndo poderiam se dar de
modo causal e determinante. Tampouco poderiam estar dados de antem&o, mas devem ser
feitos e acompanhar essa dindmica da existéncia humana de ser constantemente refeita,
nadificada, superada, atravessada, em suma, de estar em jogo, a cada vez.

Dessa forma, podemos pensar a existéncia como uma questdo para a qual ndo ha
respostas prévias e tampouco definitivas, como nos mostra Silva (2010, p. 20-21):

A descricdo ontoldgica que Sartre faz da subjetividade por via da fenomenologia
tem como finalidade elucidar a condi¢cdo humana. Ainda assim é preciso dizer que
essa condicdo da qual estd por principio ausente qualquer determinacéo
essencial, configura-se como uma questdo. O homem sé pode ser definido como
uma questdo para si mesmo: ndo ha respostas em termos de determinacdo de
esséncia e ndo ha respostas em termos de uma configuracdo da condicéo existencial
que se pudesse tomar como definitiva. A compreenséo da existéncia é a elucidacéo

de um processo, entendido como um movimento de totalizacdo constitutivamente
inacabado. (grifos nossos).

A “resposta” a questdao que nds somos é a propria existéncia no modo como vai se
fazendo concretamente: como totalizacdo em curso, que se faz compreensivel, interpretando,
possibilitando manifestar como sentidos a nés, ao mundo e ao nosso existir. Cada um de nds,
ao surgir no mundo, depara-se com sua existéncia enquanto uma questdo, para a qual ndo ha

respostas prévias, mas que devem ser criadas e inventadas por n6s mesmos. Até mesmo as



147

respostas e prescri¢cdes oferecidas pelo mundo, que estariam supostamente prontas e seriam
impostas, essas sO se sustentam como tais na medida em que cada um de nos, ao nadifica-las,
as assume dessa maneira. Mas dizer que existir € ser uma questdo para si mesmo indica algo
além do questionar-se racionalmente, da busca intelectual por motivos, razdes, explicacdes e
sentidos. Pois, ainda que ndo tematizemos, ndo nos fagcamos tais questionamentos, pelo
simples fato de existirmos, nos configuramos como tal: estdo presentes, na medida em que
existimos, e se (re)fazendo, a questdo e a resposta que ndés somos. Ainda que ndo nos
perguntemos para que e 0 por que de existimos, qual o sentido e a razdo, na medida em que
existimos, nos movimentamos e fazemos existencialmente, estamos tragcando um caminho,
uma resposta singular e concreta para essas perguntas. O sentido das nossas existéncias é
aquele que criamos no préprio existir, ainda que nunca nos debrucemos sobre essa questéao.
Desse modo, criando e escolhendo os sentidos, criamos nossa historia, escolhemos a nos
mesmos. E isso sO pode acontecer na acdo, no engajamento no mundo. Embora, a principio,
ndo possamos escolher o que se da em nossa existéncia, em termos de acontecimentos
factuais, estamos condenados a, continuamente, escolher e decidir o sentido que isso tera para
nos, como isso se articula, a cada vez, na totalidade da nossa existéncia. E, assim, podemos

marcar o carater inventivo, interpretativo e compreensivel da existéncia humana.

[...] A vida ndo é um romance de aventuras — descobrira Roquentin — porque ela ndo
depende de um narrador que articule os eventos e faca que a historia vivida se
produza a partir dessa articulacdo, o que significaria que se poderia contar com o fio
da narracdo como suporte dos acontecimentos e como sustentaculo temporal. A vida
possui uma forma de acontecer que ndo comporta a estabilidade de uma
continuidade narrativa; ela se constitui de fatos e nada assegura que haja entre eles
conexdo e teleologia. (SILVA, 2004, p. 82).

O fio da narracdo funcionaria como o suporte, a sustentacdo que, na experiéncia da
nausea ou da angustia, sentimos ndo ter. Estamos sozinhos, lancados, soltos no mundo e
responsaveis por tudo o que nos diz respeito, inclusive por tecer o fio que da sentido aos fatos
e acontecimentos de nossas vidas, do que foi, com o que esta sendo e (& luz do) o que vira. E
esse sentido, essa razdo, essa explicacdo, esse fundamento que nos falta, que buscamos, mas
que descobrimos, como Rogquentin descobriu na ndusea, que surge apenas na projecdo do
conjunto de suas préprias expectativas. Se pode haver um narrador que articule os eventos e
faca dos acontecimentos uma conexdo, uma narrativa, uma histéria, que faca sentido, somos
nés. Contudo, a tentativa de fazer com que essa histdria ganhe forca de destino, retirando-nos
da nossa responsabilidade é sempre va: somos esse narrador porque somos nadificacdo,
temporalizacédo, liberdade, justamente o que nos impossibilita de nos definirmos, seja como

ser ou historia. Além disso, cada existente é autor de uma historia que ndo chegar a definir-se,



148

mas esta, a todo o momento, sendo feita e refeita — e cabe ao seu autor definir o lugar, a
funcdo e o sentido que cada parte, cada elemento desempenha no todo da narrativa, como
mostra Silva (2010, p. 22):

Né&o ha nada, na origem ou por trds do processo existencial, que faca as vezes de
fundamento ou de elo de articulagdo que pudesse dar a esse vir-a-ser um
sustentaculo em que a trajet6ria subjetiva viesse a transcorrer como em um solo
firme. Alids, j& na primeira novela de Sartre, A ndusea, 0 que incomoda a
personagem, o que lhe provoca a nausea, € esse carater solto das coisas e dele
mesmo, essa existéncia sem causa, essa gratuidade que nos impede de medir o
mundo por parametros encadeados de origem e de fim. Ndo ha nada que
assegure de antemdo que a existéncia surge a partir de algo e se encaminha para
algo, e que o seu sentido estaria precisamente constituido entre o principio e a
finalidade. Na auséncia desse lastro de significagdo, tudo oscila, tudo se torna
imprevisivel e angustiante. (grifos nossos).

Dizer que nosso ser esta sempre em jogo significa, sobretudo que, por sermos liberdade,
0S projetos nos quais nos engajamos e 0s sentidos que nos aparecem de modo tdo naturalizado
e objetivo estdo sempre “ameacados” por nossa liberdade. A escolha e o engajamento em um
projeto, em um mundo de sentido ndo garante sua continuidade e sustentacdo, pois somos nos,
enquanto liberdade, que devemos, a cada vez sustenta-los, reassumi-los ou nega-los. E porque
agimos, nos engajamos e, assim, escolhemos, que um mundo de sentido se organiza e aparece
para nés. Mas, na medida em que somos liberdade e indeterminacdo, que nada determina e
justifica nossas acdes e escolhas, ha, no limite, algo de inalcangavel, injustificavel e absurdo.
A revelacdo dessa condicdo que € a nossa, de indeterminacgdo, liberdade e responsabilidade
por nossa existéncia, se da através da experiéncia da angustia, como afirma Sartre (SN, p.
572-573):

[...] na angustia, ndo captamos simplesmente o fato de que os possiveis que
projetamos acham-se perpetuamente corroidos pela nossa liberdade-por-vir, mas
também apreendemos nossa escolha, ou seja, nés mesmos, enguanto
injustificavel, isto é, captamos nossa escolha como algo ndo derivado de qualquer
realidade anterior e, ao contrario, como algo que deve servir de fundamento ao
conjunto das significacdes que constituem a realidade. A injustificabilidade nédo
é somente o reconhecimento subjetivo da contingéncia absoluta de nosso ser,
mas ainda o da interiorizacao desta contingéncia e reassun¢éo por nossa conta.
(grifos nossos).

A angustia implica em dar-se conta de que somos nds quem sustenta todo esse sentido
que €, no limite, injustificavel, que ndo provém de determinismo ou necessidade; dar-se conta
de que cabe a nds, a cada vez, dar sentido — poder, lugar, relevancia ou ndo — aos imperativos,
as experiéncias, a nossa existéncia, as nossas escolhas e acdes no mundo. Através dela,
sentimos 0 peso e a responsabilidade pelo sentido do mundo e das nossas proprias existéncias,

pois nos revela que os sentidos e significados - bem como as nossas decisbes e



149

posicionamentos — ndo estdo garantidos futuramente e que dependem da nossa liberdade e

indeterminag&o para se sustentarem.

“Estar abandonado no mundo, sem ter qualquer fundamento que sustente o seu ser,
torna a consciéncia um ser que coloca a si 0 problema de sua origem, em outros
termos, a falta de fundamento transforma a sua existéncia em um problema
para si. Existir sem fundamento significa ser para si a interpelacdo do sentido
acerca deste existir. [...].”. (SASS, 2002, p. 71). (grifos nossos).

O Para-si carece de fundamento porque este surge como problema, como questdo e néo
como dado originalmente e, assim, cabe a cada um criar suas raz0es, explicacdes e
justificativas — em outras palavras, os sentidos de sua propria existéncia. Assim, nos captamos
como “um ser que ndo é fundamento de seu ser, nem do ser do outro, nem dos Em-sis que
formam o mundo, mas que é coagido a determinar o sentido do ser, nele e por toda parte fora
dele” (SN, p. 681). Com essa compreensao, Sartre aponta para nossa responsabilidade diante
da existéncia, ja que estamos ‘“desamparados, sem ajuda ou desculpas”, pois o sentido, o
significado, o peso, a razdo e o lugar daquilo que acontece ao longo da existéncia — e da
propria existéncia — deve ser eleito por nos. No inicio de sua conferéncia de 1945, por
exemplo, Sartre retoma a historia biblica de Abrado, que foi ordenado por Deus a sacrificar
seu filho. Ele utiliza o exemplo para apontar que coube a Abrado, bem como cabe a cada um
de nds, escolher e decidir o sentido da ordem que lhe foi dada. Como distinguir essa situacao,
acrescenta Sartre, de uma mulher que tem alucinacdes auditivas de Deus dando-lhe ordens?
Como saber, que provas temos de que essas vozes “provém do céu e ndo do inferno, ou do
subconsciente, ou de um estado patologico?” (EH, p. 24). Nao interessa-nos aqui definir qual
a natureza de tais vozes, de onde vém, se verdadeiras ou ndo, mas sim trazer a tona o que o
filosofo nos mostra com tais situacdes: o poder de tais ordens e vozes, o lugar e 0 peso que
elas assumem na existéncia de cada um que as escuta, 0 seu sentido dependem daquele a
quem elas se dirigem, dependem de sua escolha e decisao.

Entretanto, afirma Sartre (SN, p. 681), “na maior parte do tempo fugimos da angustia na
méa-fé”*°, em geral, nossa conduta e relacio com os valores é tranquilizadora.
Comprometemos-nos, assumimos e escolhemos um mundo de valores e sentidos ja dados e
vivemos como se estes fossem definitivos e sem historia, como se nos determinassem, nos
limitassem, dissimulando o fato de que somos nds quem os escolhe como nossos valores e
sentidos. Em algumas passagens, Sartre se refere a isso como “espirito de seriedade” —

expressdo que ele utiliza especialmente para criticar os “valores burgueses” —, o qual “capta

%> Neste texto, nio adentraremos os caminhos da nogio sartreana de “ma-fé”. E importante salientar, contudo, que o filésofo
dedica a ela um capitulo (SN, p. 92-118) da sua ontologia fenomenoldgica.



150

os valores do mundo e reside na substancializacdo tranquilizadora e coisista dos valores” (SN,
p. 84). Trata-se da tentativa de ma-fé de nos captarmos como uma identidade, como algo
fechado e determinado pelo mundo, tornando nossos atos puro efeito, pura causalidade e
necessidade, como comentamos ao longo do texto: “E assim que gostariamos que fosse nossa
vida: previsivel, exata, necessaria” (SILVA, 2004, p. 90).

No decorrer desta dissertagdo, vimos recorrentemente essa busca humana por uma
fundamentacédo ou cristalizagdo do seu ser. A propria nogdo de “eu” é uma construgdo e uma
tentativa — fracassada, pelo proprio modo de ser indefinido e indefinivel da realidade humana
— de, tomando-nos ao modo de ser das coisas — como dados, definidos, causados, feitos —,
atribuir um sentido definitivo para nosso ser, nosso existir. Buscamos cristaliza-los para
descansar da tarefa de ter que, incessantemente, reafirma-lo, fazé-lo ou de esquecer que
somos nds que o fazemos. Buscar ser um Em-si-Para-si significa buscar resolver o problema
da constituicdo de sentido, cessar a necessidade de continuamente se fazer e dar sentido a esse
fazer-se. Ao longo da dissertagdo, vimos a constante tensdo no modo de ser da realidade
humana entre sua condicdo de indeterminacgéo, liberdade e abertura, e continua busca por
definir-se e fundamentar-se. E nesse movimento que a existéncia se da. Em termos que aqui
nos interessa, trata-se da tensdo entre a condicdo humana de ndo ter sentidos prévios ao existir
e a busca por esses sentidos, visando a constituicdo de um sentido Gltimo e fundamental.
Contudo, a despeito das nossas tentativas, Sartre nos mostra que esse sentido permanece em
jogo: pelo nosso préprio modo de ser e existir, essa unidade consistente e ideal nos escapa e a
concretizacdo do existir se da justamente nesse movimento de busca por suprimir essa falta.
Cabe a nés sermos movimento constante de constitui¢do, unificacdo, sintese, temporalizacéo e
nadificacéo.

Sartre, como vimos, afirma que a vida ndo tem, a priori, sentido. E, no entanto, vimos
ao longo do texto que ela estd repleta dele, que o sentido “estd em todo lugar”, a todo
momento, que existir ja é colocar sentidos em jogo, em questdo, fazé-los existir. Entdo, ao
questionarmos: “Existirmos: a que serd que se destina?”*°, a resposta que melhor cabe aqui é:
a existéncia se destina a existir como desveladora e constituidora dos sentidos do seu proprio
existir. Mesmo um niilista que afirme que a vida ndo tem sentido, esta, ele mesmo, dando uma
resposta a pergunta. Ou seja, se dissermos que o sentido da existéncia humana é a prépria
busca por um sentido da vida, a resposta €, ela mesma, uma questdo. A vida ndo tem sentidos

a priori e por isso, temos de busca-lo, temos de realizado, temos de fazé-lo — dizer que ela é

*® Trecho da cangdo Cajuina, de Caetano Veloso, gravada em 1979.



151

caotica e incompreensivel é um modo de significa-la. Conforme referimos na introducéo,
Camus propde, diante da falta de sentido da vida que ele denomina “absurdo”, que abracemos
e incorporemos essa nossa condicdo de “homem absurdo”. Ora, essa ¢ uma maneira de se
conduzir na existéncia, de dar a ela um sentido — de existir um sentido. Notemos que se trata
de duas nogdes diferentes de absurdo, ou, a0 menos, duas formas distintas de agir diante dele:
para Camus, abre-se 0 caminho para abracar e lancar-se ao absurdo, para Sartre, o fato da
absurdidade da vida aponta a possibilidade e a necessidade de criacdo do seu sentido.

A compreensdo sartreana da existéncia, portanto, “longe de resultar em niilismo ou
desespero diante do absurdo da existéncia, € 0 que permitiria se voltar para a acdo, dominio
no qual se desvelaria o préprio sentido de sua existéncia: criar-se perpetuamente a si mesma”
(SANTOS, 2013, p. 19). O filésofo, como era de se esperar, indica 0 campo da acéo e da
responsabilidade por nossa existéncia. Parece-nos que o Sartre faz é devolver-nos a pergunta:
o0 sentido da existéncia é a propria busca — constante e infindavel — por conferir-lhe sentido.
Ou, ainda, que a vida tem o sentido que nos conferimos a ela — se por "conferir" nao
tomarmos o campo da reflexdo e da vontade, mas da acéo e da escolha como engajamento; e
se ndo esquecermos tudo o que estd em jogo nesse “conferir sentido”, que buscamos
destrinchar ao longo desta dissertacdo. Significa, por fim, que escolnemos — tomando todos 0s
cuidados que apontamos ao longo do trabalho com o termo ‘“escolha” — como a nossa

existéncia e seus sentidos estardo em jogo para nos.



152

CONSIDERACOES FINAIS

A questéo dos sentidos envolvidos na existéncia encontra-se bastante presente na obra
O Ser e 0 Nada, embora ndo seja colocada em primeiro plano por Sartre. Buscamos, ao longo
desta dissertacdo, apresentar uma compreensdo das condi¢des nas quais 0s sentidos humanos
sdo possiveis e do modo como séo constituidos. Partimos, na introducgdo, das afirmacdes do
filosofo de que, para a realidade humana, a existéncia precede a esséncia e que a vida, a
priori, ndo tem sentido. Tais coloca¢fes nos encaminharam para o mote da nossa
investigacdo: na medida em que ndo podemos contar com sentidos prévios, € na propria
existéncia que eles devem ser feitos. Essa falta de sentido pré-determinado consiste, como
pudemos constatar, na prépria condicdo e no modo de ser da realidade humana, que existe
como questdo para si propria. Questdo que ndo conta com respostas prévias e tampouco
encontrara respostas definitivas, visto que se realiza no proprio existir.

Indicamos, ao iniciar o texto, as recorrentes criticas a um suposto pessimismo da
filosofia de Sartre, e questionamos se a falta de sentido prévio da vida ndo nos encaminharia
justamente a uma visdo pessimista. Apds o trajeto que percorremos, afirmamos ndo
encararmos desse modo. Se por um lado a ndo existéncia de um sentido pré-determinado
sugere uma injustificabilidade ou absurdidade da vida, além do “peso” de uma
responsabilidade irrevogavel e intransferivel, por outro, aponta o carater de liberdade e
possibilidade da existéncia, que implica a invencdo e a conquista de si mesmo, dos sentidos
que essa vida tera. Aponta, ainda, nosso carater de agentes da Historia e da nossa histéria, do
mundo, das nossas existéncias, resgatando com isso a possibilidade de transformacdo em
diversos niveis. Atrelado a isso, a partir das criticas sartreanas ao modo classico e redutor da
Psicologia e da Psiquiatria de pensar a existéncia humana, podemos compreendé-la para além
de rétulos, teorias, categorias e classificacdes.

Ao indagar sobre os sentidos da existéncia, buscamos trazer a tona o carater
compreensivo — no sentido de ser significante e interpretativo —, criativo e ético da existéncia
na obra de Sartre. Segundo ele, cabe a nds sermos legisladores de nds mesmos, escolhendo, a
cada vez, o peso, o poder, o lugar e o significado do que nos vém ao encontro, inclusive as
normas e valores. Em tempos como 0 nosso, em que voltam a ganhar forca e espago
movimentos e discursos moralizantes, que visam fixar valores, normas e verdades de forma
doutrinaria, universal e absoluta, torna-se relevante a retomada da compreensdo da existéncia
humana para além de dogmatismos e determinismos e de pensadores que, como Sartre,

buscaram afirmar e resgatar nossa condicdo de liberdade e o carater de agente da nossa



153

prépria histéria — tanto coletiva, quanto individual. Nas palavras do filosofo: “[...] se a prépria
percepcdo ja é acdo; se, para nos, mostrar o mundo é sempre desvenda-lo segundo as
perspectivas de uma mudanca possivel, entdo, nesta época de fatalismo, devemos revelar ao
leitor, em cada caso concreto, o0 seu poder de fazer e desfazer; em suma, de agir.” (QL, p.
212). Ao iniciar a conferéncia O Existencialismo é um Humanismo, Sartre questiona se aquilo
que assusta as pessoas em sua filosofia ndo seria o fato de que ela aponta para a existéncia
humana a possibilidade de escolha. Se, para o Existencialismo, a principio, a vida ndo tem
sentido, ele nos abre para possibilidades em relacdo aos sentidos da vida. Nesta direcéo, ele
afirma indicar ndo um fatalismo, mas, ao contrario, uma “dureza otimista”.

Finalizamos, assim, retomando a frase de Sartre que consistiu no ponto de partida para a
nossa investigagdo. Contudo, ndo nos encontramos mais no mesmo ponto que estdvamos ao
iniciarmos, o caminho trilhado até aqui nos permite compreender, agora, de modo

contextualizado, a frase e o sentido:

[...] dizer que nds determinamos os valores ndo significa outra coisa sendo que a
vida ndo tem sentido, a priori. Antes de comegarmos a viver, a vida, em si, ndo ¢é
nada, mas cabe dar-lhe sentido, e o valor da vida ndo é outra coisa sendo este sentido
que escolhemos. (EH, p. 42).



154

REFERENCIAS

ABBAGNANO, N. Dicionario de filosofia. Traducéo de Alfredo Bosi e Ivone Castilho
Benedetti. 5. ed. Sdo Paulo: Martins Fontes, 2007.

ALMEIDA, S. L. Sartre: Direito e Politica - ontologia, liberdade e revolugdo. 2011. 223 f.
Tese (Doutorado em Direito) — Faculdade de Direito da Universidade de S&o Paulo, Séo
Paulo, 2011.

BARBOSA, A. F. AP. Engajamento e criacdo: sobre o desvendamento da realidade em
Sartre. 2009. 119 f. Dissertacdo (Mestrado em Filosofia) — Faculdade de Filosofia, Letras e
Ciéncias Humanas, Universidade de Sao Paulo, S&o Paulo, 2009.

BEAUFRET, J. Introducéo as filosofias da existéncia: de Kierkegaard a Heidegger.
Tradug&o e notas de Salma Tannus Muchail. Sdo Paulo: Duas Cidades, 1976.

BONJOUR, L; BAKER, A. Filosofia: textos fundamentais comentados. 2. ed. Porto
Alegre: Artmed, 2010.

BORNHEIM, G. A. Sartre. 2. ed. Sdo Paulo: Perspectiva, 1984. (Série Debates).

CAMUS, A. O mito de sisifo. Traducdo de Ari Roitman e Paulina Watch. 3. ed. Rio de
Janeiro: Best Bolso, 2013.

CERBONE, D. R. Fenomenologia. Traducao de Caesar Souza. 2. ed. Petropolis: VVozes,
2013. (Série Pensamento Moderno).

COX, G. Compreender Sartre. Traducdo de Hélio Magri Filho. Petropolis: Vozes, 2007.

DANTO, A. C. As idéias de Sartre. Traducdo de James Amado. Séo Paulo: Editora Cultrix,
1975.

FRAGATA, J. A fenomenologia de Husserl. Braga: Pontificia Universitas Gregoriana, 1955.
. Problemas da fenomenologia de Husserl. Braga: Livraria Cruz, 1962.
GREAVES, T. Heidegger. Traducdo de Edgar da Rocha Marques. Porto Alegre: Penso, 2012.

HILGERT, L. H. Liberdade, autenticidade e engajamento: pressupostos de ontologia moral
em Sartre. 2011. 127 f. Dissertacdo (Mestrado em Filosofia) — Programa de Pds-graduacdo em
Filosofia da Universidade Estadual do Oeste do Parana, Toledo, 2011.

HUSSERL, E. (1907). A ideia da fenomenologia. Traducdo de Artur Mordo. Lisboa: EdicGes
70, 1989.

. (1900-1901). Investigaces logicas. Sdo Paulo: Abril Cultural, 2005.
LEMINSKI, P. Ensaios e anseios cripticos. 2. ed. Campinas: Editora Unicamp, 2012.

MARCONDES, D. Iniciacao a historia da filosofia: dos pré-socraticos a Wittgenstein. 8. ed.
Rio de Janeiro: Jorge Zahar, 2004.



155

. Textos bésicos de filosofia: dos pré-socréticos a Wittgenstein. 2. ed. Rio de Janeiro:
Jorge Zahar, 2000.

MESZAROS, I. A obra de Sartre: busca da liberdade e desafio da historia. Tradugio
Rogério Bettoni. Sdo Paulo: Boitempo, 2012.

MORRIS, K. J. Sartre. Traducdo de Edgar da Rocha Marques. Porto Alegre: Artmed, 2009.

MOURA, C. E. A moral e a historializacdo como afirmacéao da liberdade. Theoria, Pouso
Alegre, v. 3, n. 7, p. 63-88, 2011.

. Etica e politica em Sartre: os desafios da intersubjetividade. Ideacdo (UEFS), Feira
de Santana, n. 27, p. 33-72, jan./jun., 2013.

OLIVEIRA, C. R. Consciéncia e moral em Sartre. 2010. 83 f. Dissertacdo (Mestrado em
Filosofia) — Programa de P6s-graduagdo em Filosofia da Universidade Federal da Bahia,
Salvador, 2010.

PERDIGAO, P. Existéncia e liberdade: uma introducdo a filosofia de Sartre. Prefacio de
Gerd Bornheim. Porto Alegre: L&PM, 1995.

REYNOLDS, J. Existencialismo. 2. ed. Petropolis: VVozes, 2014.

RIBEIRO, J. P. H. Sobre a acdo e a existéncia em Sartre: por uma moral da
responsabilidade. 2012. 108 f. Dissertacdo (Mestrado em Filosofia) — Instituto de Filosofia,
Universidade Federal de Uberlandia, Uberlandia, 2012.

RODRIGUES, M. G. Consciéncia e ma-fé no jovem Sartre: a trajetoria dos conceitos. 2007.
232 f. Dissertacdo (Mestrado em Filosofia) — Faculdade de Filosofia e Ciéncias, Universidade
Estadual Paulista, Marilia, 2007.

SANTOS, V. 70 anos depois: 0 que O Ser e Nada tem a nos dizer ainda hoje? ldeacao
(UEFS), Feira de Santana, n. 27, p. 13-31, jan./jun., 2013.

SARTRE, J-P. (1936). A transcendéncia do ego. Traducédo de Pedro M. S. Alves. Lisboa:
Edicoes Colibri, 1994,

. (1936). A transcendéncia do ego. Traducdo de Alexandre de Oliveira Torres
Carrasco. Cadernos Espinosanos, Sdo Paulo, n. 22, p.183-228, jan./jun. 2010.

. (1938). A Nausea. Traducao de Rita Braga. Rio de Janeiro: Nova Fronteira, 2011.

. (1947). Consciéncia de si e conhecimento de si. In: A transcendéncia do ego.
Traducdo de Pedro M. S. Alves. Lisboa: Edi¢cdes Colibri, 1994. p. 85-131.

. Determinacéo e Liberdade. In: VOLPE, G. D. et al. Moral e sociedade. Rio de
Janeiro: Paz e Terra, 1982. p. 31-45.

. (1945). Entre quatro paredes. Rio de Janeiro: Civilizacdo Brasileira, 2005.

. (1936). La transcendance de I’ego. Paris: Librairie Philosophique J. Vrin, 1966.



156

. L’étre et le néant: essai d’ontologie phénoénologique. Paris: Gallimard, 1943.

. (1946). O Existencialismo é um humanismo. Tradu¢do de Jodo Batista Kreuch. 2
ed. Petrépolis: Vozes, 2013.

. O que é a subjetividade? Traducédo de Estela dos Santos Abreu. Rio de Janeiro:
Nova Fronteira, 2015.

. (1943). O ser e 0 nada: ensaio de Ontologia Fenomenoldgica. 15. ed. Tradugdo e
notas de Paulo Perdigdo. Petropolis: Editora VVozes, 2007.

. (1948). Que € a literatura? 3. ed. S&o Paulo: Atica, 2004.

. (1939). Uma idéia fundamental da fenomenologia de Husserl: a intencionalidade. In:
SARTRE, J-P. Situacdes I. Traducdo de Cristina Prado. S&o Paulo: Cosac Naify, 2005.

SASS, S. D. O problema da totalidade na ontologia de Jean-Paul Sartre. 2002. 241 f.
Tese (Doutorado em Filosofia) — Instituto de Filosofia e Ciéncias Humanas, Universidade
Estadual de Campinas, Campinas, 2002.

SILVA, F. L. Conhecimento e identidade historica em Sartre. Trans/Form/Acéo (UNESP),
Sdo Paulo, vol. 26, n. 2, p. 43-64, 2003.

. Etica e literatura em Sartre; ensaios introdutdrios. Sao Paulo: Editora UNESP,
2004.

. Literatura e experiéncia historica em Sartre: o engajamento. Dois Pontos (UFPR),
Curitiba, S&o Carlos, v. 3, n. 2, p. 69-81, out./2006.

. Literatura, ética e politica em Sartre. Teresa (USP), Séo Paulo, v. 10/11, p. 18-28,
2010.

SOUZA, T. M. Etica e estética no pensamento de Sartre. Estudos Filosoficos, S&o Jodo del-
Rei-MG, n. 4, p. 84-96, 2010a.

. Liberdade e determinacao na filosofia sartreana. Kinesis (UNESP), Marilia-SP, vol.
2, n. 3, p. 13-27, abril, 2010b.

WELTMAN, M. Ontologia fenomenoldgica e liberdade em O Ser e o Nada de Jean-Paul
Sartre. 2009. 127 f. Dissertacdo (Mestrado em Filosofia). Faculdade de Filosofia, Letras e
Ciéncias Humanas, Universidade de So Paulo, Séo Paulo, 2009.

YAZBEK, A. C. A “desorganizagdo interna” do Ser e o surgimento da “realidade humana”
em O Ser e 0 Nada. Dois Pontos (UFPR), Curitiba, Sdo Carlos, vol. 3, n. 2. p. 37-51, out.,
2006.

. A ressonancia ética da negagao em Sartre (consideragdes sobre liberdade, angUstia e
valores em L ’étre et le nedant). Cadernos de Etica e Filosofia Politica (USP), Séo Paulo, v. 7,
p. 141-164, 2005.



